

سلسلہ مباحثت  
وحدت اسلامی

۳

# وحدت امت

رسالہ کا فرموش شدگیں

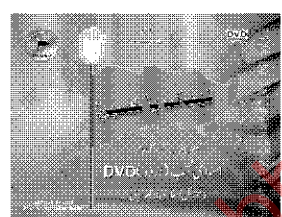
jabir.abbas@yahoo.com

سید جواد تقی

مرکز تحقیقات اسلامیہ بعثت  
متاب پبلیکیشنز

یہ کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون، ملک مقیم ہیں  
مومنین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے ہیں۔



من جانب .

سبیل سکینہ

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان

Presented by: Rana Jabir Abbas



۷۸۶

۹۲-۱۱۰

یا صاحب الْوَمَانِ اور کشمیٰ



# لپک یا حسین

نذر عباس  
خصوصی تعاون: رضوان رضوی

اسلامی کتب (اردو)

ڈیجیٹل اسلامی لائبریری -

SABIL-E-SAKINA  
Unit#8,  
Latifabad Hyderabad  
Sindh, Pakistan.  
[www.sabeelesakina.page.tl](http://www.sabeelesakina.page.tl)  
[sabeelesakina@gmail.com](mailto:sabeelesakina@gmail.com)

Contact : [jabir.abbas@yahoo.com](mailto:jabir.abbas@yahoo.com)

<http://fb.com/ranajabirabbas>

NOT FOR COMMERCIAL USE



# وحدت امت

اسلام کا فرمائش شدہ کرن



نام کتاب: وحدت امت، اسلام کا فراموش شدہ رکن

مؤلف: استاد سید جواد نقوی

ترتیب و تنظیم: مرکز تحقیقات اسلامی بعثت

ناشر: متاب پبلیکیشنز

اشاعت اول: شوال ۱۴۳۲ھ (اگست 2013 عیسوی)

تعداد: ۴۰۰

جملہ حقوق بحق متاب پبلیکیشنز محفوظ ہیں

## عرضِ ناشر

جس طرح انسانی جسم اپنی بقا کیلئے مختلف چیزوں کا محتاج ہے اور انسان ان کے حصول کیلئے مصروف عمل ہے اسی طرح کائنات بیشول انسانی معاشرہ کی بقا بھی چند اصولوں اور قاعدوں پر منحصر ہے۔ قرآن کریم کے مطابق ان چیزوں میں سب سے اہم چیز ”وحدت“ ہے جس کی بنا پر کارخانہ الہی رواں دواں ہے۔ اس کے عکس جیوانی زندگی کسی قاعدے و قانون کی پابندیوں ہوتی۔ اسلامی و قرآنی تعلیمات کے مطابق وحدت اور بقائے کائنات کے درمیان ناقابلی جدائی ربط پایا جاتا ہے۔ قرآن کریم تمام خلق اقوام عالم پر انتہائی گہری نظر رکھتے ہوئے جس وقت نظر سے وحدت کو لمحوں خاطر رکھتا ہے اور اپنے پیروکاروں کو وحدت کی دعوت دیتا ہے وہ بقائے انسانیت کیلئے غیر معمولی حد تک موڑتے ہے۔

قرآن مجید نے سورہ بقرہ کی آیہ ۲۱۳ میں صراحت کے ساتھ انہیاء بَلْهُنَا کا مقصد بیعت ”وحدت“ کو قرار دیا ہے۔ اس کے مطابق ابتدائے خلقت سے تمام انسان امست و احده تھے لیکن بعد، حد، بہت صحری، تند خونی، ماڈہ پرستی، بے لگام خواہشات، نامطلوب میلانات اور بالطفی انحرافات کے باعث بعض لوگوں کی نظروں میں انسانوں کی یہ وحدت کھلک رہی تھی کیونکہ یہ وحدت ان کے پست اہداف اور رکھشی میں سڑ راہ نہیں ہوئی تھی۔ چنانچہ انہوں نے انسانی وحدت کو پارہ پارہ کرنے کیلئے مختلف حیلوں، بہانوں سے انسانی وحدت کی لمبھاتی فصل میں تفریق کی تھی ریزی کرنی شروع کی۔ غلطت، کوتاہ فکری، طبقائی تفاوت، مال و دولت کی لائج اور ہوئی وہوں کی پیروی جیسی مذموم صفات کے باعث وحدت کی فصل استادہ رفتہ رفتہ خراب ہوئی شروع ہو گئی اور اس کی جگہ نفرت، کینہ، دشمنی اور افتراء و انتشار کی جھاڑیوں نے سر اٹھانا شروع کیا۔

یہی سبب تھا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے انسانیت کو خوش بختی و آسودگی کے پر کیف جسٹے سے سیراب کرنے بکھری ہوئی انسانیت کو سمجھا کرنے، انہیں دوبارہ فطری وحدت کی طرف پلاتانے، وحدت و اتفاق کی لڑی



میں پر ہوئے، تفرقہ کی پریج و خم را ہوں سے نجات دلانے اور سعادت اپدی کیلئے انہیاء<sup>بیرونی</sup> کی بحث کا سلسلہ شروع کیا۔ انہیاء<sup>بیرونی</sup> نے فطرت سے ہم آنکہ الہی آئینہ یا لوگی کی بنیاد پر پرانگہ انسانیت کو توحید کے مرکز و مخور پر اکٹھا کرنے کی سعی کی تھیں مخالفت، دشمنی، سینہ زوری، انسانیت، غرور، تعصّب، عداوت، کدورت اور بغض کے عوارض میں جلا لوگوں نے انہیਆ<sup>بیرونی</sup> کی لائی ہوئی وحدت پر مہلک و مسوم ضریبیں لگانی شروع کر دیں۔ وحدت کی بیخ کتنی کا یہ سلسلہ آج بڑھتے بڑھتے اکیسویں صدی تک آپنچا ہے۔ اسلام کے دشمنوں نے امت مسلمہ کے حصے بخرا کر کے اسے کمزور و لا غیرہ بنا دیا ہے اور نتیجتاً اس کے سر پر سوار ہیں۔

آج عالم اسلام کا سب سے بڑا الیہ یہ ہے کہ اس نے رسالت آب حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ اور قرآن والی بیت<sup>بیرونی</sup> کی فورانی تعلیمات و مہدیات کو اپنی آبائی رسومات، فرسودہ خیالات و نظریات اور مغربی تمہدیب کی شرخیزی میں تلے دیا ہے۔ چنانچہ اگر آج کوئی عالم اسلام کو وحدت کی دعوت دے، وحدت کیلئے کوئی کام کرے، وحدت امت کو پروان چڑھانے کیلئے جدوجہد کرے یا امت میں وحدت و اتحاد کے شعور کو اپاگر کرنے کیلئے کوئی Literature ملش کرے تو بجائے دشمنانِ اسلام کے بعض نامہاریا کم علم و نادان مسلمان تذبذب و تشویش کا ہفکار ہو کر اس کی نہست و حوصلہ ٹھنڈی شروع کر دیتے ہیں۔ جہالت اور وحدت کے مفہوم و منشور سے نا آشائی کی بنا پر مختلف ادوار میں داعیان وحدت اسلامی کو تنقید و تنقیص کے تیروں کا نشانہ بنایا گیا ہے اور ان کی شخصیات و افکار کو تاریخ کے اوراق سے محکرنے کی بھرپور کوششیں کی گئی ہیں۔ حتیٰ بعض مرفوع القلم لوگوں نے نوک قلم سے وحدت امت کی دعوت کو داغ دار کرنے کیلئے اسے سازش قرار دیا ہے۔ حالانکہ اگر یہ بیدار و باشур ہوئے اور قرآن کو بالائے طاق رکھنے کی بجائے اپنی عملی زندگی میں جگہ دیتے تو کبھی بھی وحدت کے اہم ترین بنیادی فریضہ سے پہلو گئی نہ کرتے۔ وحدت امت کے موضوع کو پس پشت ڈالنے کا نتیجہ امت میں تفرقہ کی صورت میں نہودار ہوا چنانچہ آج کتاب خانوں میں امت کو تفرقہ پر ابھارنے والی کتابوں کی تو بھر بارہ ہے لیکن وحدت امت کے موضوع پر انگشت شمار کتائیں بھی ڈھونڈنے نہیں ملتیں، حتیٰ اکثر مدارسِ دینیہ کے نصاب میں موجود تفرقہ کی تعلیم صداقت سمجھ کر دی جا رہی ہے۔

موجودہ صدی میں وحدتِ اسلامی کے سب سے بڑے دائیٰ حضرت امام خمینیؑ ہیں کہ جنہوں نے درد شناس طبیب کے طور پر امتِ مسلمہ کی مشکلات کو رک کیا اور اس کے علاج کیلئے عملی راہ حل بھی پیش کی۔ امام راحلؑ وحدتِ امت کے سلسلے میں فرماتے ہیں:

”میں نے اپنی تمام ترقوت کے ساتھ امتِ مسلمہ میں اتحاد و یگانگت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے اور کرتار ہوں گا اور میں خداوند جبارُ و تعالیٰ سے اس اہم کام کر جس سے ملت کا وجود قائم ہے میں مدد کا طلب گار ہوں۔“ (صحیفہ نور، جلد ۲، صفحہ ۹۲)

”ہمارا ہدف وحدتِ مسلمین، اتحادِ ممالکِ اسلامی، مسلمانوں کے تمام فرقوں کے ساتھ برادرانہ تعلقات کا قیام اور دنیا کے گوشے گوشے میں موجود اسلامی حکومتوں کے ساتھ تبکیری ہے۔“ (صحیفہ نور، جلد ۱، صفحہ ۸۷)

”ہم اپنے اور دیگر مسلمانوں کے درمیان جدا کی کا احساس نہیں کرتے اور امید ہے کہ دیگر مسلمان بھی اس بات کا احساس کریں گے کہ ہر ملکِ اسلام اور مسلمین کی ملکیت ہے۔“ (صحیفہ نور، جلد ۱، صفحہ ۱۳)

دیر حاضر میں حضرت امام خمینیؑ کے خلفی صالح، ولی امر مسلمین حضرت آیۃ اللہ العظیمی سید علی خامنہ ای مذکورہ العالیٰ تمامِ امتِ مسلمہ کو دعوتِ وحدت و اتحاد دے رہے ہیں۔ آپ وحدتِ امت کیلئے منشور کی تدوین پر زور دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

”علماء اسلام کی کوششوں سے وحدتِ اسلامی کیلئے منشور کی تدوین وہ ضروری امر اور تاریخی تقاضا ہے کہ اگر آج اس فریضہ پر عمل نہ ہوا تو آنے والی نسلیں ہمیں ہرگز معاف نہیں کریں گی۔“

زیرِ نظر کتاب استاد حترم سید جواد نقویؑ کی ”وحدتِ امت“ کے موضوع پر مختلف مقامات پر کی جانے والی ۲۵ تقریبیں کا مجموعہ ہے جس میں آپ نے وحدت کے مفہود ہو جانے کی بنا پر عالمِ اسلام کی حالت رفتہ اور مشکلات و تکالیف کا انتہائی دقیق و میکن نگاہ سے جائزہ لینے کے ساتھ رسول اللہ حضرت محمد ﷺ مصطفیٰ ﷺ کی تعلیمات اور قرآن و اہل بیت ﷺ کی تعلیمات و سیرت کی روشنی میں قابلِ عمل را حل بھی پیش کی ہے۔ مصنف نے اس کتاب میں وحدت کے ناپید ہو جانے، مقصدِ بخشش انبیاء ﷺ، رسول اکرم ﷺ کے نقطہ وحدت کا نکات ہونے، تفرقہ کے

نقصانات اور اسہاب و عوامل، امت مسلمہ بالخصوص پاکستان کی حالت اور اس کے تناظر میں امت کی ذمہ داریوں سے متعلق سیر حاصل عرائض و نکات پیش کئے ہیں جو امت مسلمہ کی نجات و سعادت کیلئے مفعتی رہا ہیں۔

ہم اللہ تبارک و تعالیٰ سے امید رکھتے ہیں کہ کتابی خدا کے توسط سے وحدت امت کا پیغام گھر گھر پہنچ گا اور ایسا اسلامی معاشرہ تکمیل پائے گا جس کی بنیاد وحدت و اتحاد اور الافت و محبت پر قائم ہو گی کیونکہ امت مسلمہ کی بقا و دوام کا محرك وہ گھر قلبی تعلق ہے جو اس کی روح کی گہرائیوں میں جا گزیں اور ایک ایسے بے پایاں سرچشمہ سے سیراب ہوتا ہے جو محبتِ الہی سے لبریز ہے۔ قارئین کرام کتاب کے مطالعہ کے بعد بخوبی اندازہ لگائیں گے کہ امت مسلمہ کو وحدت کی نجت سے محروم رکھنے کیلئے اور اسے کھوکھلا کرنے کیلئے دشمنانِ اسلام نے تفرقة کو سرمش قرار دے کر اسے دور حاضر میں مزید پچیدہ تربادیا ہے لیکن خواب غفلت کے باعث امت وحدت کی طرف کوئی عملی قدم نہیں اٹھا پا رہی۔ رہی کسی کسر فاسد علماء اور افتادہ اور پرست حکمرانوں نے پوری کردی ہے جنہیں وحدت امت کی صورت میں اپنی دکانیں بند ہوتی نظر آتی ہیں۔ چنانچہ اب وقت آگیا ہے کہ عقل مند و با شور لو جوان نسل آگے بڑھ کر امت کے مستقبل کی زمام اپنے ہاتھ میں لے اور وحدت امت جیسی فراموش شدہ اسلامی تعلیمات کا اثارہ کر کے انہیں معاشرہ میں عملی طور پر نافذ کرے۔

انسانی سماجی انتہائی احتیاط کے باوجود غلطیوں اور کمیوں سے مبرانہیں ہوتی چنانچہ کتاب میں کسی غلطی، سہو و خطاء کے مشاہدہ کی صورت میں عنود در گزر کے ساتھ مطلع فرمائیں۔

مکریہ

متاب پبلیکیشنز



## فہرست مطالب

صفحہ

فصل اول:

|    |                                                                             |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
| 19 | وحدت، امت کا فراموش کردہ فریضہ                                              |
| 20 | وحدت، گمشده رکن اسلام                                                       |
| 20 | اسلام ناب کی تلاش کی ضرورت                                                  |
| 21 | اسلام ناب کی فراموشی کا نقصان                                               |
| 22 | وحدت، قرآنی بنیاد                                                           |
| 22 | وحدت سے متعلق حاصلت                                                         |
| 24 | وحدت، محتاج وضاحت                                                           |
| 24 | وحدت سے مراد                                                                |
| 27 | اہل کتاب کو دعوت وحدت                                                       |
| 28 | اہل کتاب کا تعارف اور وحدت کی مجاہش                                         |
| 32 | وحدت، سیرت امام علی <small>علیہ السلام</small> و خلفاء اہل سنت کے تناظر میں |
| 33 | وحدت، تہارائی تجھات                                                         |

صفحہ

فصل دوم:

35

وحدت اسلامی، واجب قرآنی

36

وحدت، اہم ترین قرآنی فریضہ

37

دعوت قرآن اور ہمارا روایہ

39

آیے واحصموں کے لطیف نکات

39

وحدت کا وجوب، جل اللہ کے مصادیق اور ری تھائے کا طریقہ

42

الفہت و وحدت، نعمت خدا

42

زمانہ جاہلیت میں لوگوں کی حالت

43

تفرقہ، ہلاکت کا درہانہ

44

وحدت، ذریعہ نجات و باعث عزت

45

اطاعت خدا اور رسول ﷺ کی شرط امت کے ساتھ محبت

47

زیاد و جھٹکے کا تعصیان

48

وحدت سب سے اہم فریضہ ہے

49

قرآنی حکم، تفرقہ والوں کی شباهت سے گریز

50

اخوت، مومن بننے کی قرآنی شرط

51

اخوت، مومنین کا قرآنی رشتہ

53

نجی البلاغ میں انسانی رشتہ کا احترام

## صفحہ

|    |                                   |
|----|-----------------------------------|
| 55 | ایمان اور ذمہ داریاں لازم و ملزوم |
| 60 | اخوت، رکنِ اسلام                  |
| 61 | سیرت رسول ﷺ میں اخوت کا عملی درس  |
| 62 | لعنت سے مراد                      |
| 64 | قطعی رحمی، قرآن کی لعنت کا مورد   |
| 65 | .....ٹوٹے ہوؤں کو جوڑنا، کاپنبوٹ  |
| 68 | .....جڑے ہوؤں کو توڑنا، کاپس امری |
| 68 | صلیہ رحمی اور اس کے موارد         |
| 70 | وحدتِ عحتاجج تفسیر                |

## فصل سوم:

## رسول اکرم ﷺ مرکز وحدتِ عالمین

|    |                                   |
|----|-----------------------------------|
| 73 | رسول اکرم ﷺ رحمت و دعاء           |
| 74 | ایامِ ولادتِ رسول ﷺ میں جواز وحدت |
| 76 | وحدت سے متعلق غلط فہمی کا ازالہ   |
| 77 | رسول اکرم ﷺ باعث وحدت و دعاء      |
| 77 | .....بولیاں مختلف، مراد ایک       |

## صفحہ

|     |                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| 81  | عوام کے قرآنی نام اور عالم غیب سے مراد                                     |
| 82  | عالم ملک و ملکوت اور کثرت                                                  |
| 83  | عالم کثرت کو وحدت کی ضرورت                                                 |
| 86  | فرشتوں کے سوال کا خاطر خواہ جواب                                           |
| 88  | جست خدا کی معرفت ضروری                                                     |
| 89  | روح، باعیث وحدت اعضاء بدن                                                  |
| 90  | نبی و امام رووح کائنات                                                     |
| 92  | بعثت انجیاء <small>صلی اللہ علیہ وسلم</small> اور بقای عالم مکونین و تشریع |
| 94  | نعت رسول ﷺ کی قدر دانی                                                     |
| 94  | دعاؤں میں فتنتوں کی قدر دانی                                               |
| 97  | شکر سے مراد                                                                |
| 98  | نعت رسول ﷺ کی معرفت اور طریقہ شکر                                          |
| 100 | کفر ان نعمت کا قرآنی نمونہ                                                 |
| 101 | رحمت سے مراد                                                               |
| 103 | رحمت کے مصادیق اور طلب رحمت کی ضرورت                                       |
| 104 | سب سے عظیم رحمت، ذات رسول اکرم ﷺ                                           |

## صفحہ

فصل چہارم:

107

وحدت، مقدیر بعثت انیاء ﷺ

108

سبب بعثت انیاء ﷺ

110

فطرت و طبیعت میں عدم توازن، مکلات کا سبب

111

ہدایت و نجات بشرخور تعلیمات انیاء ﷺ

112

بشریت کی تقسیم کے اساب

112

جغرافیائی اور رنگ نسل کی بنیاد پر تقسیم

112

پیش و رانہ تقسیم

113

خواہشات، طبقات، ذاتات پات اور اموال کی بنا پر تقسیم

114

وحدت کیلئے انیاء ﷺ کی فطرت سے ہم آہنگ آئندی یا لوحی

116

وحدت کیلئے انیاء ﷺ کی قرآنی روشن

117

مبشر و منذر کے معانی کی وسعت اور غلط فہمی

119

ابشار، بیشرو بشر

122

غائب است امام ﷺ کا فائدہ

123

منذر، انذار و نذیر

126

و شمن اور اس کے حربوں کی پیچان کیلئے انیاء ﷺ کی تربیت

127

حضرت آدم ﷺ کیلئے ترمیتی مرحلہ

صفحہ

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 128 | دشمن کی پیچان ضروری امر.....                     |
| 129 | دشمن کی پیچان سے مراد.....                       |
| 130 | شیطان کا طریقہ واردات.....                       |
| 131 | تیاری بقدر کام کی نوعیت و اہمیت                  |
| 132 | میڈیا کا کام، خناستہ صبح و شام                   |
| 134 | زمانہ غیبت میں منذر کی ضرورت                     |
| 135 | رہبر انقلاب آیہ اللہ خامنہ ای مظلہ منذر عصر حاضر |
| 135 | رہبر اور میرزا کا فرق.....                       |
| 136 | مقدمہ بخشش انبیاء ﷺ کی حفاظت                     |

فصل پنجم:

تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب

|     |                                         |
|-----|-----------------------------------------|
| 140 | وحدت الہی فرقہ بازوں کے نشانہ پر        |
| 141 | وحدت الہی کو توڑنے کی وجہ               |
| 142 | اتظام و اہتمام سے خطرہ کی شدت کا اندازہ |
| 143 | تفرقہ، بہاکت کا گڑھا                    |
| 145 | اختلاف اور تفرقہ میں فرق                |

## صفحہ

|     |                                                    |
|-----|----------------------------------------------------|
| 146 | اختلاف، صحیح رائے کے انتساب میں معاون              |
| 147 | مذاہب و اختلاف لازم و ملزم                         |
| 148 | آمریت اور اس کا طریقہ کار                          |
| 150 | عقل کے ہوتے ہوئے اختلاف کا بے ضرر ہونا             |
| 151 | اختلاف اور تفرقة کی گھریلو شاخ                     |
| 151 | اختلاف کی بجائے اشتراک پر توجہ                     |
| 152 | آتش کیرو اخلاق مسلمانوں کی کمزوری                  |
| 154 | تفرقہ کے مختلف پہلوؤں کے جائزے کی ضرورت            |
| 155 | تفرقہ، شجرہِ منوع                                  |
| 157 | شیطان بزرگ کا در غلاما، مسلمانوں کا جہانسہ میں آنا |
| 159 | ذلت ہر حال میں ناقابل قبول                         |
| 160 | وسائل کے باوجود مسلمانوں کی تذلیل و کمزوری کی وجہ  |
| 163 | مسلمانوں کی حالت، مانندِ سنگو راہ                  |
| 165 | بنی اسرائیل، تفرقہ کی عبرت کیلئے قرآنی نمونہ       |
| 170 | مسلمانوں میں بنی اسرائیلی یہاڑی کی سرایت           |
| 171 | مسلمانوں کے اعمال قرآنی احکام کے منافی             |
| 172 | مسلمان، بنی اسرائیلی صور تحال سے دوچار             |
| 174 | مسلمانوں میں بنی اسرائیل جیسی طعنہ بازی            |
| 175 | آپس کی دشمنیاں بھلانے کا وقت                       |

## صفحہ

|     |                                                  |
|-----|--------------------------------------------------|
| 176 | تفرقہ پھیلانے پر عذاب عظیم                       |
| 177 | عالم کی پوری سخت ہو گی                           |
| 178 | قرآنی تعلیمات سے روگروانی کے اثرات               |
| 179 | آزادی اظہار کا مغربی ڈھونگ                       |
| 180 | تفرقہ، دشمنان اسلام کی جارت کا سبب               |
| 181 | منوہ چیزوں سے قصر قربت یزیدی راستہ!              |
| 181 | تفرقہ میں عبادتی رنگ                             |
| 182 | یزیدی و طیہ، قرآن کی منوہ چیزوں پر عمل           |
| 184 | تفرقہ کے نقصانات کا طائرانہ جائزہ                |
| 185 | تفرقہ کے اندر ورنی عوامل و اساب                  |
| 185 | فراغت و بے کاری.....                             |
| 187 | بے دوقینی اور اس کے آثار.....                    |
| 189 | ہر چیز میں تضاد.....                             |
| 190 | دین کے ارکان کو جدا کرنا.....                    |
| 191 | خانقاہیت = لائق.....                             |
| 193 | ایک دوسرے کے مذهب کا کارروں ہنا کر پیش کرنا..... |
| 197 | پاکستانی مناظرہ اور شعلہ بیانی.....              |
| 198 | سو چوتھا ہم.....                                 |
| 204 | لقدس.....                                        |



## صفحہ

|     |                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 205 | تعصب.....                                              |
| 206 | نگ نظری.....                                           |
| 211 | عقلانیت کا فقدان.....                                  |
| 214 | سادہ لوچ.....                                          |
| 216 | میادین حضور میں غیر حاضری.....                         |
| 217 | کربلا کی درس، حضور در میدان کیلئے عمر کا دوٹ نہیں..... |
| 219 | میدان عمل میں غیر حاضری کے نقصانات.....                |
| 220 | فاسد زیاد اور اصلاح امت کی.....                        |
| 222 | هزاری میں شرکت، حضور در میدان کا نمونہ.....            |
| 223 | الل علماء کی منبر سے دوری کا نقصان.....                |
| 224 | حضور در صحیح، امت کی نجات و بقاء کا پیش خیر.....       |
| 226 | فرقہ واریت.....                                        |
| 227 | منبروں اور نعروں سے سوچ استفادہ.....                   |
| 231 | جموہ اور امت سازی کا فقدان.....                        |
| 234 | جهالت اور ناقص تعلیمی معیار.....                       |
| 234 | علم کی آفت، پیشہ وری.....                              |
| 235 | تعلیم کے بغایب مقصد سے روگرانی.....                    |
| 235 | محاشرہ میں معلم کی بپے قدری.....                       |
| 237 | رسول اکرم ﷺ معلم بشریت.....                            |

## صفحہ

|     |                                             |
|-----|---------------------------------------------|
| 238 | پڑھ لکھوں میں تربیت کا فقدان                |
| 241 | علم اور تحد لازم و ملزم                     |
| 242 | دینی و دنیوی علوم کی غلط تقسیم              |
| 243 | شہید فتحیہ میں علم و تحد                    |
| 244 | گنام پاہی نمودہ تحد                         |
| 244 | طالب علم کی کامیابی کے اصل اور ناقص معیارات |
| 246 | خانقاہی درویش کی الگی بحیرت                 |
| 247 | خانقاہ سے مراد                              |
| 249 | خانقاہیت، ابیسی نظام کی ڈھال                |
| 251 | قرآن کی نظر میں کامیاب انسان                |
| 254 | ڈگری برائے ملازمت اور پاکستان کا دفاع       |
| 255 | علم کے ساتھ ذمہ دار یوں کا تعین             |
| 257 | انسان کی حقیقت                              |
| 257 | مغربی تہذیب کا جال اور حقیقی اسلام          |
| 258 | ذمہ دار یوں کو پر کھنے کا طریقہ             |
| 259 | تفرقہ کی پیش رفت سے متعلق دشمن کی پالیسی    |
| 260 | مسلمانوں کی تقسیم و تقسیم                   |
| 261 | تفرقہ کی نوجہوں کرنے کی ضرورت               |
| 262 | تفرقہ کا آسیب                               |

## صفحہ

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| 262 | مدارس دینیہ میں تفرقہ کی تعلیم                |
| 264 | ناٹنی میں لیبروں کا فائدہ                     |
| 265 | تعلیم برائے تفرقہ بازی                        |
| 265 | تفرقہ کی پیاری کے اثرات                       |
| 267 | عراق میں شیطانی تقسیم کے اہداف                |
| 268 | دہن نے توہین مذہب مسلمانوں سے یکھی            |
| 269 | قرآنی کی توہین کافر اموش شدہ مصدقان           |
| 270 | تفرقہ سب طبقوں کیلئے باعثہ ذات                |
| 271 | تفرقہ میں محنت اور وحدت ایک زحمت!             |
| 274 | پاکستان تفرقہ کیلئے آمادہ سر زمین             |
| 274 | پاکستان میں تفرقہ سازی کے کارخانے             |
| 275 | رسول اکرم ﷺ کی تصریح کی شرط                   |
| 276 | امام شیعی اور رہبر معظمہ مذکور کی صدائیں لبیک |

## فصل ششم:

|     |                                    |
|-----|------------------------------------|
| 279 | امت مسلمہ کے حالات اور ہمارا فریضہ |
| 280 | امت کے حالات، باعث افطراب          |

## صفحہ

|     |                                                           |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 280 | رسول اکرم ﷺ پر بکالیف کے پھاڑ                             |
| 282 | رجیح امت اور الم ر رسول ﷺ                                 |
| 284 | رسول اکرم ﷺ کی بکالیف کی وجوہات                           |
| 287 | امیر المؤمنین حضرت امام علیؑ کے مصائب                     |
| 289 | محاذل نعت و منقبت اور ہمارا حال!                          |
| 290 | امت کی ناگفتہ بہ حالت در کلام اقبال                       |
| 292 | ہر مسلم ذمہ دار اور جوابدہ                                |
| 293 | وحدت، بحث رسول ﷺ کا تقاضا                                 |
| 296 | درج رسول ﷺ کے ساتھ تعلیمات رسول ﷺ پر توجہ کی ضرورت        |
| 297 | کلام امیر المؤمنین علیؑ میں کامیابی و ناکامی کے حوال      |
| 302 | مشکل کشاد کا طریقہ مشکل کشانی                             |
| 305 | تو فتن سے مراد                                            |
| 305 | کلام امیر المؤمنین علیؑ میں قوموں کی جاہی وزوال کی وجوہات |
| 308 | امر بالمعروف و نهى عن المنکر کی متروکیت کا نقصان          |
| 310 | علماء کی خاموشی پر سید الشہداء علیؑ کی نہمت               |
| 311 | امام حسین علیه السلام کی نسبت نجات                        |
| 313 | سید الشہداء علیؑ کا طریقہ نجات                            |
| 315 | عصر حاضر کے یزید سے مبارزہ کی ضرورت                       |
| 316 | فاسد یزید اور اصلاح امت کی!                               |



## صفحہ

|     |                                                          |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 317 | عبادتیں کرنے اور پھانے کے اوقات                          |
| 318 | زیارت ناموں میں شیطانی مشکل کی نشاندہی                   |
| 320 | وہ دن اسلام میں تمثیلیوں کی خخت نہ مت                    |
| 322 | مسلمانوں کی تماشا بینی توہین رسالت و موجودہ حالات کا سبب |
| 323 | دشمن سے عزت و امن کی بھیک نہ مانگیں                      |
| 326 | جدید دور کے جدید تقاضے                                   |
| 327 | عالم و ایرا جیم زمان بننے کی ضرورت                       |
| 329 | ہر عصر مجدد دین کا مقضی                                  |
| 331 | دین کا حقیقی مقام اور ہمارا روایہ                        |
| 332 | امام حسینؑ مجدد دین                                      |
| 333 | احیاء و نفاذ دین، مرکزِ فکرِ امام حسینؑ                  |
| 334 | بھراں سے نکلنے کیلئے امام حسینؑ کے دونکات                |
| 336 | بقاعِ مسلمین کیلئے امام حسینؑ کے دونکات                  |
| 336 | ..... نکلہ توحید                                         |
| 337 | ..... توحید فکر                                          |
| 340 | امام حسینؑ کے فرمان کے منابع                             |
| 342 | امام حسینؑ اور احیاء عج                                  |
| 343 | امام حسینؑ کے مطابق نماز سے بڑا اواجب                    |
| 344 | اقبالؒ کا میر کارروائ                                    |

## صفحہ

|     |                                                 |
|-----|-------------------------------------------------|
| 346 | رہبر انقلاب، در دشائی امت و داعی وحدت           |
| 349 | رہبر انقلاب اسلامی با بصیرت منزرا               |
| 350 | رہبر مسلمین کے مطابق نیٹو (NATO) کی اقسام       |
| 351 | کچھل نیٹو، سب سے بڑا خطرہ                       |
| 353 | کچھل نیٹو ہر گھر میں موجود                      |
| 353 | نیورولڈ آرڈر کیلئے کچھل والار                   |
| 355 | کچھل میدانی کی مشکلات                           |
| 356 | کچھل دار میں کامیابی کیلئے دشمن کے مرحل         |
| 358 | سازشوں کے خلاف پلانگ، ہوشیاری و بیداری کی ضرورت |
| 359 | کچھل نیٹو سے مقابلہ کا قرآنی طریقہ              |
| 360 | ندائے رہبر ان دین لیک کی مقضی                   |
| 361 | وحدت کے منشور پر کام کی ضرورت                   |
| 362 | دشمن تخدیکن مسلمان لتعلق                        |
| 366 | حضور امت ورمیدان عمل                            |
| 368 | وحدت کیلئے با بصیرت علماء کی ضرورت              |
| 376 | دین سکھانے کیلئے علماء کی زحمتیں                |
| 377 | علامہ اقبال کی توحیدی معرفت                     |
| 378 | اسلام میں اصول و فروع عملی ہیں                  |
| 380 | خونی رشتہ توحیدی رشتہ سے بڑھ کر نہیں            |

## صفحہ

|     |                                               |
|-----|-----------------------------------------------|
| 381 | اسلام دینِ محبت                               |
| 383 | توڑنے اور جوڑنے والی اشیاء                    |
| 385 | اسلام کو دینے والے بیش                        |
| 386 | نصیحتوں پر اکتفاء نہ کریں                     |
| 389 | وحدت کے عملی لوازمات اور تگ و دوکی ضرورت      |
| 393 | بے مقصد اور فارغ قوم کی سرگردانی              |
| 394 | وحدت کیلئے آئندی یا الوجی کی اہمیت            |
| 396 | قدرتی وسائل اقتصادی ہتھیار                    |
| 397 | عزت کا پاس رکھیں                              |
| 400 | اسلامی دنیا نامنی کی لپیٹ میں                 |
| 400 | شیعیت کا خطرہ، ایک شیطانی سازش                |
| 401 | عرب حکمرانوں کی وسوسہ زدگی اور شیعوں کا کردار |
| 403 | القاعدہ، شیطانی تحریکیاتی و سیاسی چیزیں       |
| 405 | پاکستان بھیثیت لیبارٹری و نفرتی               |
| 406 | پاکستان میں بے وقوفون کی حکمرانی              |
| 408 | پاکستان کرائے پر خالی                         |
| 409 | قوم کی سادگی ایک الیہ                         |
| 410 | عوام کی گراہی کا بڑا سبب اور راہ حل           |
| 412 | حکمرانوں کا پاکستانی قوم سے ناروا رویہ        |

## صفحہ

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| 413 | بے وقوفیاں چھانے کی کوشش                       |
| 414 | فتر، مقصد تک پہنچنے میں مانع                   |
| 416 | حکمرانوں کو اپنی قوم پر اعتماد نہیں            |
| 417 | احساس زیال اور بیداری کی ضرورت                 |
| 419 | پاکستان میں ایکشن کا ڈھونگ                     |
| 420 | سیاسی مہروں کی تبدیلی اور یہ سنجات نہیں        |
| 422 | تفرقہ و اقدار کی جگہ کا اسلوب                  |
| 423 | اپنی سرفہ کا دین نہ اپنا کیس                   |
| 424 | جلحق، مراد باطل                                |
| 426 | عقلمند ٹکنندی کا ثبوت دیں                      |
| 429 | علماء ظہور اور اس بی ظہور میں فرق              |
| 430 | پاکستان میں وحدت کی فوری ضرورت                 |
| 432 | پاکستان کو اندر و فی خطرہ                      |
| 432 | اہل تین میدان میں اتریں                        |
| 434 | اپنی باری کا انتظار اور لاشیں گزارا جو حل نہیں |
| 435 | ہر مناسبت پر وحدت کا مظاہرہ                    |
| 436 | وحدت اسلامی، تقاضائے دین و عقل                 |
| 437 | اسلامی وحدت کے اصلی محور                       |
| 438 | وحدت اسلامی کے عملی طریقے                      |

صفحہ

|     |                                     |
|-----|-------------------------------------|
| 440 | مولج وحدت                           |
| 442 | وحدت کامیدان ہموار کرنے کے موضوعات  |
| 444 | نوجوان امید کی کرن                  |
| 445 | وحدت کا تجربہ نتیجہ اور ہمارا فریضہ |
| 449 | فہرستیں                             |

jabir.abbas@yahoo.com

فصل اول:  
وحدت،  
امت کا فراموش کردہ فریضہ

وحدت، گمشده رکن اسلام

وحدث ایک متروک، بھجوں، بھجوں اور فراموش شدہ موضوع ہے کہ جسے امت اور اس کے خواص کب کے بھجوں پکے ہیں۔ جس طرح قرآن اور آلی رسول مظلوم ہیں اسی طرح سے وحدت دین کا وہ حصہ ہے جو متروک اور مظلوم واقع ہوا ہے۔ یہ ایک ایسی عبادت ہے جو باعثِ حصولِ رضاۓ خدا و رسول اعظم ﷺ ہے۔ وحدت چیزیں موضوعات تفہیم، تفہیم، بحث، تفہیم، گفتگو اور تفہیم تکمیل ہیں۔ لوگوں کے ذہن میں وحدت کے موضوع سے متعلق ابہام، غبار اور بہت سارے سوالات موجود ہیں جو اس بات کی علامت ہیں کہ وحدت فراموش شدہ دین کا حصہ ہے۔ دراصل دین کا ایک بڑا حصہ بغیر کسی مبالغہ و مغالطہ کے تمام مسلمین کے اندر فراموش شدہ ہے۔ جس طرح عدالت، امنیت، سیاست اور دین کا بڑا حصہ فراموش شدہ قرآنی دین ہے اسی طرح وحدت بھی فراموش شدہ ہے۔ صدیوں سے تفرقہ کے ذریعہ امت کو توزا گیا ہے۔ اگر وحدت فراموش شدہ نہ ہوتی تو آج امت کی یہ حالت نہ بنتی۔

وحدت، گشیده رکن اسلام

## اسلامِ ناب کی تلاش کی ضرورت

امام حنفیؒ اکثر علمائے اسلام و امت مسلمہ سے خطاب کر کے کہتے تھے کہ

اسلام گمشده است، پیدا یاش کنید.....

.....اسلام تمہارے ہاتھوں سے کھو گیا ہے اسے تلاش کرو۔

آج جو کچھ تھارے ہاتھوں میں بنام اسلام موجود ہے یہ اسلام کا فقط عشر عشیر ہے اور بڑا حصہ تم اپنے ہاتھوں سے کھو چکے ہو۔ پایا یہی ہے کہ اگر کسی انسان کو کوئی اسکی چیز دی جائے کہ جس میں چھلکا اور مخزہ موجود ہو لیکن اس انسان سے مخفی گر جائے اور چھلکا ہاتھ میں پکڑے خوش ہو یا کسی چیز کی پیٹنگ آپ کے ہاتھ میں ہو لیکن

اندر وہ چیز چوری ہو جکی ہو اور تم ڈبہ دیکھ کر خوش ہوں کہ چیز میں موجود ہے۔ دوسرے الفاظ میں یہ بات ایسے ہی ہے جیسے کسی بچے سے اصلی چیز لے کر اسے نقلی چیز تھادی جائے تو وہ خوش رہتا ہے کہ میرے ہاتھ میں وہی اصلی چیز موجود ہے۔ اسے یہ شعور نہیں ہے کہ غور سے دیکھ لے کر اصلی چیز لے لی گئی ہے اور اس کی جگہ نقلی چیز تھادی گئی ہے۔ اس وجہ سے نقلی دین و مذہب کے اندر وحدت کی بحث آتی ہی نہیں ہے اور اس کا کوئی Concept موجود نہیں ہے در حالیکہ قرآن ہمیں وحدت کی طرف بلاتا ہے۔

چنانچہ آج ہم کسی حد تک ظواہر اسلام دیکھ کر مطمئن بیٹھے ہوئے ہیں۔ امت کے مختلف دھڑوں کے اندر یہ ظواہر نظر آتے ہیں لیکن ان کے اندر روحی دین موجود نہیں ہے یادِ دین کا برا حصہ اُن سے جدا ہو چکا ہے۔ وحدت یا امت کے ساتھ تعلقات و ارتباطات اُسی فراموش شدہ دین کا حصہ ہیں جس کو ہم کھو چکے ہیں لہذا اصلی دین کو تلاش کرنے کی ضرورت ہے جس کیلئے امام حسینؑ "اسلام ناب" یعنی خالص اسلام کی تعبیر ذکر فرماتے تھے۔

### اسلام ناب کی فراموشی کا نقصان

لوگوں کے ذہن میں غلط نظریات و انکاروں اُن کران سے خالص اسلام چھین لیا گیا ہے اور اس کی جگہ نقلی اسلام کا نوں میں پھونکا گیا ہے کہ جس کے اندر وحدت کی بجائے تفرقد عبادت ہے۔ آج ذہن ایسے ہوئے جاتے ہیں کہ جتنا تفرقد ڈالو گے اتنی حوریں ملیں گی، اگر جنت جانا ہے تو اس کیلئے آپ کو اتنے موہن مارنے پڑیں گے، کسی فاسق و فاجر، کافر و ملعون، مشرک، شرابی اور زانی کو مارنے سے جنت نہیں ملتی بلکہ سب سے پاکیزہ انسان ڈھونڈ کر اُزادو اور خود بھی ساتھ اُز جاؤ، اس طرح انسان ڈاٹریکٹ جنت میں چلا جاتا ہے۔ یہ نقلی و جعلی دین انسان کو اس طرح کے وحشی تصورات سکھاتا ہے۔ ظاہر ہے اس نقلی، جعلی اور مجہول دین کے اندر جنت کا تصور بھی اُٹا ہو جاتا ہے۔ اس میں تفرقد وال اختلاف میں اعتقاد رکھنے والے تو اس کے معانی یہ ہیں کہ وہ اپنے مذہب کا وفادار نہیں ہے۔ اگر کوئی دوسرے کے مقدسات کی تو ہیں نہ کرے تو اسے دین سے مغلظ نہیں سمجھتے بلکہ سوچتے ہیں کہ وال میں کچھ کالا ہے۔

## وحدت، قرآنی بنیاد

آج اسلام کے نام پر بہت سی سرگرمیاں، مصروفیات اور مشغله ہیں لیکن اگر ان کا قرآن کے ساتھ مقایہ و موازنہ کریں تو امت اور قرآن کے درمیان بہت فاصلہ نظر آئے گا۔ وہ میادین، موضوعات اور شعبے جو ہم نے ترک کئے ہوئے ہیں قرآن انہیں چھوڑنے، فراموش کرنے اور نظر انداز کرنے کی اجازت نہیں دیتا بلکہ ان کو پس پشت ذاتی کی سخت نہ سرت کرتا ہے۔ دراصل وحدت ایک قرآنی اصل و بنیاد ہے نہ کہ یہ آج کی ضرورت ہے یا اسلام کی Tactic کے طور پر وحدت کا انفراد لگایا جاتا ہے۔ وحدت قرآن مجید کا اصلی موضوع ہے اور اس کی تفصیل فصل دوم میں ذکر کی جائے گی۔ اگر ہم صرف قرآن کو فتح دین کے طور پر سامنے رکھیں اور قرآنی نقطہ نظر سے الہیان دین کی موجودہ صورت حال کا موازنہ کریں تو قرآن کا تین چوتھائی حصہ ترک شدہ ہے اور فقط ایک حصہ کی وجہ سے ہم مسلم و موسیٰ بنے ہوئے ہیں اور خود کو اعلیٰ درجات پر فائز کیجھے ہوئے ہیں۔

## وحدت سے متعلق حساسیت

ایسے افراد بھی موجود ہیں جو موضوع وحدت کو مزید حساس بنادیتے ہیں اور جب وحدت کا نام لیا جائے تو بدلانا اور چھینا شروع کر دیتے ہیں۔ وحدت کے تذکرے میں ان کو بہت ساری چیزیں ذوقی ہوئی نظر آتی ہیں۔ انہیں اپنا وجود ڈوبتا ہوا نظر آتا ہے، اپنے من گھر میں غرہ میں ڈوبتے ہوئے نظر آتے ہیں اور سب سے بڑھ کر اپنا پیشہ و معیشت ذوقی ہوئی نظر آتی ہے۔ جن لوگوں نے تفرقہ کے اندر اپنی معیشت کے سون کاڑے ہوئے ہوں انہیں وحدت کی بات ہرگز پسند نہیں ہوتی۔ مجھے کچھ عرصہ قبل اہل سنت کے ایک جید عالم دین کی معیت میں ایک مجلس میں گفتگو کرنے کا موقع ملا تو وہاں انہوں نے بہت خوبصورت جملہ کہا کہ آج ایسے بہت سارے لوگ اس امت کے اندر موجود ہیں جو اپنے ٹکڑے سیدھے کرنے کے لئے امت کو ٹکڑے ٹکڑے کر رہے ہیں۔ یہی وہ طبقہ ہے جو وحدت کی بات سنتے ہی بڑھانا اور چھینا شروع کر دیتا ہے۔

بعض مجالات میں یہ تاشریف دیا گیا اور بعض اہل ختن نے اپنی زبان سے کہا ہے کہ وحدت کا انفراد گانا، وحدت

کا شعار دینا، عالم اسلام کو وحدت کی طرف بلانا ایک تیکلک (Tactic) اور چال (Trick) ہے۔ جب بھی وحدت کا نزہہ لگتا ہے اور وحدت کی بات ہوتی ہے تو بعض لوگ گھبرا جاتے ہیں۔ ایسے افراد الٰئش اور الٰئنت دونوں میں موجود ہیں مثلاً کچھ لوگ کہتے ہیں کہ وحدت سے مراد یا وحدت کا متوجہ شیعہ کوئی بناتا ہے اور کچھ لوگ کہتے ہیں کہ وحدت کا مطلب کسی کو شیعہ بناتا ہے۔ میں نے ایک الٰئنت مصری مصنف کی کتاب پڑھی تو اس میں انہوں نے الٰئنت کو متوجہ کرنے اور ڈرانے کیلئے لکھا ہوا تھا کہ خبردار ہنا اور اس وحدت کے جمانے میں نہ آنا یہ سن کو شیعہ بنانے کی ایک سازش ہے۔ اسی طرح ایران میں ایک شیعہ نے بھی کتاب لکھی تھی اور اس میں کہا تھا کہ وحدت شیعہ کوئی بنانے کی سازش ہے۔ وحدت کے برعکس اگر کوئی تفرقہ کی بات کرے تو لوگ اُس کو دین سے بُرا قلع سمجھتے ہیں۔

وحدت کیلئے اپناندہ بہ نہیں بدلتا پڑتا۔ امام شیعی خود شیعہ تھے اور انہوں نے تشبیح نہیں چھوڑا بلکہ وہ یہ کہتے بھی تھے کہ مجھے شیعہ ہونے پر غریر ہے۔ امام شیعی کا صیحت نام پڑھ کر دیکھیں کہ وحدت کا سب سے بُرا داعی اپنے شیعہ ہونے پر غریبوں کرتا ہے۔ شیعہ ہونے پر غریب ہونے کا معنی یہ نہیں ہے کہ میں الٰئنت کا اپنے گلے نہ لگاؤں۔ ایسے لوگ بھی موجود ہیں کہ جن کے پاس گھڑا ہوا نتوی رکھا ہوتا ہے کہ شیعہ سنی جب بھی تحد ہوں گے نکاح باطل ہو جائے گا۔ عجیب بات ہے کہ تفرقہ سے کوئی چیز باطل نہیں ہوتی اور اتحاد سے بطلان آ جاتا ہے اور وہ بھی کون سی چیز باطل ہوتی ہے؟ نکاح باطل ہو جاتا ہے! مجھے آج تک یہ بات سمجھ نہیں آئی کہ سلطان اگر آپس میں تحد ہوں تو نکاح پر اثر کیسے جا پڑتا ہے؟!! معلوم نہیں کہ یہ نکاح کس قسم کا ہے؟! یہ نتوی کس قسم کا ہے؟! اور اس کا مرک کیا ہے؟!

علماء، روشن فکر اور مفکرین جتنی سنتگو ہاؤی مسائل پر کرتے ہیں اگر اس بنیادی مسئلے پر کرتے اور اس کو اہمیت دیتے تو اس کے بعد وحدت کیلئے ایک ماحل بنتا لیکن اگر آج وحدت کا نام لیں تو فوراً جی ڈپکار شروع ہو جاتی ہے۔ عجیب بات یہ ہے کہ تفرقہ جو شیعہ اور سنی دونوں کی بنیاد مثار ہا ہے اُس کیلئے پریشان نہیں ہوتے لیکن وحدت کہ جس میں دونوں کی بقاہ ہے اس پر بلبلاتے، جیختے اور ٹکوک و شہمات پیدا کرتے ہیں۔

## وحدت، محتاج وضاحت

اگرچہ وحدت بظاہر بہت ہی خوبصورت شعار اور نظرِ الگتا ہے اور اس پر گلگلوکی جاتی ہے لیکن لوگوں کے ذہن میں اس کی کوئی واضح تصویر یا خاکہ نہیں بنتا کہ کس طرح یہ تفرقہ، انتشار، تشدد اور پراگندگی سینٹی جائے گی؟ کس طرح یہ خیال دور ہوگی؟ کس طرح یہ دل و ذہن پاک و صاف ہوں گے؟ یہ ساری چیزیں انسان کو وحدت کے موضوع پر پیشان کرتی ہیں اور ان چیزوں کا جواب طلب کرنا ہوتا ہے۔

اج وحدت کے تمام پہلوؤں کو کوئی نیکی ضرورت ہے۔ ابھی وحدت کے معنی، مفہوم، مصادق اور عملی شکلوں سے متعلق ذہنوں میں ابہام اور غبار پایا جاتا ہے۔ چونکہ اس موضوع سے متعلق سوچا نہیں گیا ہے۔ وحدت کی طرف نہ خواص آئے نہ علماء اور نہ امت کو اس طرف لانے کی کوشش کی گئی بلکہ تفرقہ کو عبادت سمجھ کر منبروں، محرابوں اور کتابوں میں بیان کیا گیا۔ دوسرے مسلمین یا تفرقہ کے مقدسات کی توجیہ کرنا، کچھ اچھانا، ہتاکی اور بے حرمتی کرنا یعنی عبادت سمجھ کر انجام دیا گیا۔ تفرقہ کے پیچھے صدیوں پرانی کوششیں موجود ہیں جبکہ وحدت کا حکم نہ صرف تعلیماتِ قرآن، تعلیماتِ رسالت، تعلیماتِ ائمہ و تعلیماتِ اولیائے دین میں موجود ہے بلکہ عقلی سلیمانی انسان کو سیکھا بات ہتا تی ہے کہ انسان کی نجات اور کامیابی وحدت کے اندر موجود ہے۔

## وحدت سے مراد

- وحدت سے مراد یہ نہیں ہے کہ مختلف فرقوں سے تعلق رکھنے والے افراد اپنے اپنے مذہب سے دست بردار ہو کر کسی دوسرے مذہب کے چیزوں کا رہن جائیں۔
- وحدت سے مراد یہ بھی نہیں ہے کہ مسلمانوں کے اندر موجود مشترکات کو ملا کر ایک نیا مذہب وجود میں آئے اور سب اس کے چیزوں کا رہن جائیں۔
- وحدتِ اسلامی سے یہ بھی مراد نہیں ہے کہ تمام مذاہب کی نئی کر کے بلا مذاہب اسلام کی ترویج کی جائے۔

فصل اول: وحدت، امت کا فراموش کریہ فریضہ      25

• وحدت اسلامی کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ موجودہ مذاہب میں سے کسی ایک مذہب پر اتفاق کیا جائے۔

• اور یہ بھی وحدت سے ہرگز مراد نہیں کہ وحدت کی خاطر اپنے اپنے مذہبی اصولوں کو چھوڑ کر دوسروں کے قریب ہوا جائے۔

• وحدت اسلامی اس چیز کا نام بھی نہیں ہے کہ کسی ایک شخصیت، گروہ، حزب یا پارٹی کی چھتری کے نیچے سب جمع ہو جائیں۔

• وحدت سے یہ بھی ہرگز مراد نہیں ہے کہ اپنے معتقدات دوسروں پر ٹھوٹیں اور انہیں اپنے مذہب کا زیر دستی پیدا ہنا گئیں۔

بلکہ وحدت اسلامی سے مراد یہ ہے کہ تمام مسلمان جس مذہب کے بھی ہو کر اور ہوں وہ مشترک اصولوں اور باہمی وثکی کے مسائل میں آپس میں ایک ہو کر اختلافی مسائل کا اپنے خاص حلقت کی حد تک محدود رکھیں۔ ایک دوسرے کے مقدسات کی بے حرمتی نہ کریں اور مشترکہ دشمن کے خلاف ایک صاف بن جائیں۔ اپنے مقدسات و مشترکات کا دفاع کریں، ایک دوسرے کی دل آزاری نہ کریں، آپس میں محبت والفت بڑھائیں اور ایک دوسرے کا احترام کریں۔

اسی طرح وحدت شیعہ کوئی یا اسی کو شیعہ کرنے کا نام نہیں ہے بلکہ وحدت کا مطلب یہ ہے کہ جس کا جو عقیدہ ہے اور اس کی درستگی پر اس کے پاس دلیل و برہان موجود ہے وہ اُسی پر کار بند رہے اور کار بند رہنے ہوئے دوسرے مسلمین کے ساتھ مشترکات میں مل بیٹھے۔

وحدت سے مراد اتفاقی نہیں ہے۔ بسا اوقات وحدت کے پروگراموں میں بعض عزیز انتہا کرتے ہیں کہ دوسرے کوئی چھیڑو اور اپنے مذہب کوئی چھوڑو۔ فی نفسہ یہ درست بات ہے لیکن اس سے بات بھی نہیں ہے بلکہ نہیں اس سے زیادہ موثر اقدام کی ضرورت ہے اور وہ اقدام یہ نہیں ہے کہ ہم اپنا مذہب، اپنے اعتقادات چھوڑ دیں یا حتیٰ اختلافی مسائل میں کسی دوسرے کی رائے مان لیں بلکہ وہ قدم یہ ہے کہ آپ مشترکات میں ایک

ہو جائیں۔ اختلافی سائل اپنے داخلی حلقة اور اندر و فی ماحول کے اندر رکھیں لیکن جب دوسروں کے ساتھ مل بیٹھیں تو نہ یہ سائل سامنے لا کیں اور نہ اپنے نظریات و آراء دوسروں کے اوپر پھوٹیں۔ دوسرے کے سامنے یادوں سے کے مقدسات کی تو ہیں نہ کریں۔ کسی کے مقدسات کی تو ہیں کرنا نہ عاقلانہ روشن ہے اور نہ اسلام اس کی اجازت دیتا ہے۔ تشیع اس کی اجازت دیتا ہے اور نہ تشریف۔

شیعہ و سنی میں نوے فیصد (90%) مشترکات موجود ہیں۔ یہ بات اسلامی مذاہب کے مطابع کے بعد درج کر رہا ہوں اور نوے فیصد بھی ہتھاطا اندازہ ذکر کر رہا ہوں ورنہ مشترکات اس سے زیادہ ہیں اور اختلاف بھی ایسا نہیں ہے کہ جو ترقہ، دشمنی، کدورت و دوری کی شکل اختیار کر لے۔ پس وحدت کا مطلب یہ ہے کہ شیعہ جس مذہب کو درست سمجھتا ہے اس پر عمل کرے اور سنی جس مذہب کو درست سمجھتا ہے اس پر عمل کرے لیکن ان دونوں کے درمیان نوے فیصد اشتراک موجود ہے لہذا ان مشترک شعبوں میں دونوں ایک ہو جائیں۔ اختلافی شعبہ کو اپنے اندر رکھیں لیکن مشترک شعبوں میں باہم مل بیٹھیں اور مشترکات کے اوپر گنگوکریں۔

کیا ذمیا دار ایسا نہیں کرتے؟ اگر آپ کے دو پارٹنر ہوں اور دونوں کے ساتھ الگ الگ بڑنس میں شرکت داری ہو تو جب آپ کسی ایک پارٹنر سے ملتے ہیں تو اس سے دوسرے پارٹنر کے بڑنس کی بات کرتے ہیں یا اسی کے بڑنس کی بات کرتے ہیں؟ اس کے ساتھ متعلقہ مشترک بڑنس کی بات ہے لہذا جب شیعہ و سنی آپس میں مل بیٹھیں تو باہمی دلچسپی اور مشترکات پر بات کریں جو نوے فیصد ہیں۔

علامہ اقبال کے بقول:

منفعت ایک ہے اس قوم کی دفعمان بھی ایک  
ایک ہی سب کا نبی نہیں بھی ایمان بھی ایک  
حرم ہاں بھی اللہ بھی قرآن بھی ایک  
کچھ بڑی بات تھی ہوتی جو مسلمان بھی ایک  
فرقہ بندی ہے کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں

فصل اول: وحدت، امت کا فراموش کردہ فرضیہ ﴿27﴾

کیا زمانے میں پنھنے کی بھی بساتیں ہیں.....  
 یعنی ہمارا خدا، رسول اللہ ﷺ، قرآن، دین، آل یا میراث ﷺ، قیامت اور قبلہ و کعبہ ایک ہے۔ جب بھی  
 کچھ ایک ہے تو کیا بات ہے کہ مسلمان ایک نہیں ہے؟!! الہذا معلوم ہوا کہ مسلمان نے ان مشترکات سے ہٹ کر کچھ  
 چیزیں اپنائی ہوئی ہیں اور ان کو چھوڑنے کی ختن ضرورت ہے۔

### اہل کتاب کو دعوت وحدت

یہ راشندی نہیں ہے کہ مسلمانوں میں دس فیصد اختلاف کا غلبہ ہو جائے اور لوگ ایک دوسرے کے  
 ساتھ بیٹھنے کیلئے تیار نہ ہوں لیکن نوے فیصد اشتراک کو نظر انداز کر دیا جائے در حالیکہ قرآن مجید نے رسول اللہ ﷺ  
 کو حکم دیا ہے کہ اے رسول! آپ ان کے ساتھ بھی مل بیٹھیں جن کے ساتھ نوے فیصد اختلاف اور دس فیصد  
 اشتراک ہے۔ لوگ تجب کرتے ہوئے کہ جو رسول اللہ ﷺ کو رسول نہیں مانتے، قرآن کو آسمانی کتاب نہیں  
 مانتے، اسلام کو درست مذہب نہیں مانتے انہی کے بارے میں خدا نے رسول اللہ ﷺ کو حکم دیا کہ اے رسول  
 آپ ان کو بھی جا کر دعوت اتحاد دیں اور کہیں:

**يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءً بَيْنَنَا وَبَيْنُكُمْ أَلَا تَعْبُدُ أَلَّا إِلَهُ وَلَا شَرِيكَ لَهُ  
 هُنَّا وَلَا يَتَبَعَّدُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مَنْ ذُوْنِ اللَّهِ.....۲**

اے اہل کتاب! اس کلی کی طرف آجائو جو ہمارے اور تمہارے درمیان مشترک ہے، وہ یہ کہ ہم اللہ  
 کے سوا کسی کی عبادت نہ کریں، اس کے ساتھ کسی بھی چیز کو شریک نہ بنا کیں اور اللہ کے سوا آپس میں ایک دوسرے کو  
 اپنارب نہ بنا کیں.....

یعنی آؤ ہم بیٹھتے ہیں۔ صحیح ہے ہمارے درمیان اختلافات ہیں لیکن اتنے اختلافات کے باوجود ہم

۱۔.....(بانگ درا، جواب شکوه، صفحہ ۲۱۴، آیہ ۶۴)

میں ایک اشتراک بھی ہے اور وہ یہ کہ تم بھی ایک خدا کی عبادت کرتے ہو اور ہم بھی ایک خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ جب اس خدا کی توحید پر آجائے تو پھر تمہیں صراطِ مستقیم مل جائے گا اور تم بہت ساری دوسری چیزوں میں بھی ایک ہو جاؤ گے۔ آس ایک خدا پر ہم دونوں مل بیٹھیں۔ یہ کلمہ سواء ہے یعنی مشترک بات۔

سنی و شیعہ قرآن کی تعلیمات کے مطابق اپنے آپ کو پرستیں۔ کیا ان کے درمیان مسیحیت جتنی مشترکات بھی نہیں ہیں؟ مسیحیت میں تو فقط خدا مشترک ہے لیکن سنی و شیعہ کا خدا، رسول، دین، قرآن، کعبہ، سب ایک ہیں تو کیا ہمیں ایک دوسرے کی نسبت یہ قرآنی زبان نہیں بولنی چاہئے، یعنی شیعہ سنی سے اور سنی شیعہ سے کہے کہ ”تَعَالَوْا“، آدم کے ملے ہیں۔ لیکن قرآن نے انبیاء پر<sup>۱</sup> کو بھی متبرک کیا ہے کہ خیال رکھنا:

إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُنَّا عَلَيْهِ مُنِيبِينَ ۝۵

شیطان یقیناً تہاراً اکھلاڑھن ہے۔

دشمن سے غفلت موت ہے لہذا اس سے بھی بھی غافل نہ رہیں۔

### اہل کتاب کا تعارف اور وحدت کی گنجائش

قرآن مجید میں اہل کتاب کا تعارف موجود ہے۔ یہ لوگ تورات اور انجیل کو تو قبول کرتے ہیں لیکن قرآن کو نہیں مانتے۔ اسی طرح یہ لوگ رسول اکرم ﷺ کو نہیں مانتے ہیں، نہ رسول مانتے ہیں، نہ معصوم مانتے ہیں اور نہ جنت و خدا مانتے ہیں۔ قرآن نے ان لوگوں کے بہت سارے خود ساختہ افکار کو پیش کیا ہے اور جو خدا کی تعلیمات انہیں کسی حد تک سمجھ آئی تھیں وہ بھی پیش کی ہیں۔ ان من گھرست اعتقدات میں سے ایک یہ تھا کہ انی اسرائیل کا کہنا تھا:

لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُؤُدًا أَوْ نَصْرَوْيَ ..... ۲

فصل اول: وحدتِ امت کا فراموش کردہ فرضیہ      ۲۹

جنت میں یہودی اور ہر انی کے علاوہ کوئی ہرگز داخل نہیں ہو سکتا۔  
یہ نبی اسرائیلی تھا ہے کہ کسی کو اس دنیا میں یقین ہو جائے کہ ہم جہنم نہیں جائیں گے۔ قرآن کہتا ہے:  
تمہارے پاس کیا دلیل ہے کہ تم جہنم نہیں جاؤ گے؟ پہلے تو وہ لوگ کہتے تھے:

نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ .....

اَنَّمَّا اللَّهُ كَمِدَ دَارِيْزِ،

اور پھر بڑھ کر یہ بھی کہہ دیا کہ

نَحْنُ أَنْبَاءُ اللَّهِ وَأَجْنَاؤُهُ .....

ہم اللہ کے بیٹے اور اس کے پیارے ولادتے ہیں.....

قرآن نے ان کے خیالی خام کی نقشی کی اور جنت و جہنم میں جانے کا معیار بھی بتایا۔ خدا نے جنت و جہنم قوموں، نسلوں اور طبقوں کے صلے میں نہیں بنائی بلکہ اعمال کے صلے میں بنائی ہے۔ اچھی نسل کا انسان اگر بر اعل کرے تو وہ جہنم میں جائے گا اور کشمسل آدمی اگر اچھے اعمال کرے تو وہ جنت میں جائے گا۔

حضرت رسولؐ کا بینا نسلی لحاظ سے ابوالاعلیٰ نسل کا ہے لیکن عمل کے لحاظ سے غیر صاف ہے لہذا خدا نے فرمایا کہ اے نوحؑ اس کا نام تک نہ لو۔ اس کا آپؐ سے کیا تعلق ہے؟ سبھی کہ آپؐ کے محل سے پیدا ہوا ہے اور آپؐ یہ سمجھتے ہیں کہ آپؐ کا بیٹا ہے،

يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ .....

اے نوحؑ! پیش کیا آپؐ کے اہل میں سے نہیں ہے.....

لیکن اس کے مقابلے میں ایک ایسا شخص جس کو لوگ کچھ بھی نہیں سمجھتے مثلاً حضرت ابوذر جو چوچ دا تھے جب بارگا و رسولؐ میں حاضر ہوتے ہیں تو رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں:

ل۔.....(سورہ صفحہ، آیہ ۱۴)      ح۔.....(سورہ مائدہ، آیہ ۱۸)      ح۔.....(سورہ هود، آیہ ۴۶)



يَا أَبَاذْرَ إِنَّكَ مِنَ أَهْلِ الْبَيْتِ.....!

اے ابوذر بے شک تم ہمارے الحبیق میں سے ہو۔

حضرت نوح ﷺ کے بیٹے کو بد عملی کہاں تک پہنچادیتی ہے اور ابوذرؓ جیسے چڑا ہے کو عمل صالح کہاں

جا پہنچاتا ہے۔

بنی اسرائیل کی ایک اور بڑی غلط فتنی یہ تھی کہ وہ کہتے تھے:

لَنْ تَنْصُتَ النَّارَ إِلَّا أَيَّامًا مَغْدُّ ذَاتِ.....!

جہنم کی آگ میں چند روز کے سوا چھوٹیں سکتی.....

قرآن نے فرمایا:

إِنَّكَ أَمَانِيْهُمْ.....

یہ میں تھا رے حدث و مکان اور آرزوئیں ہیں۔ جنت و جہنم تمہارے تھیندوں کی بیماری پر تقسیم نہیں ہوگی۔

انسان عام زندگی میں بھی بہت سے ایسے تھینے لگاتا ہے جو بعد میں غلط لکھتے ہیں مثلاً آپ نے اندازہ لگایا ہوا ہے کسی علاقہ میں موسم بڑا اچھا ہو گا لیکن جب وہاں جاتے ہیں تو بڑا گرم موسم پاتے ہیں یا ایکش میں لگائے جانے والے تھینے اکثر غلط ثابت ہوتے ہیں۔ قرآن نے فرمایا کہ تم نے جنت اور جہنم کے بارے جو تھینے لگا کر کے ہیں یہ بھی غلط لکھیں گے۔

لیکن بنی اسرائیل میں انہیاء ﷺ کی دی گئیں کچھ تعلیمات بھی موجود تھیں یعنی وہ انجلی و تورات کو بھی

مانتے تھے۔ اگرہم اس نکتہ کو سمجھ جائیں تو ہمیں بہت ساری چیزوں کے کریزو کوڈ (Code) معلوم ہو جائیں گے کہ خداوندبارک و تعالیٰ نے یا میرا کرم ﷺ سے کہا کہ ان اہل کتاب کو جا کر اتحاد و وحدت کی دعوت دو۔ وہ اہل



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ  
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ  
بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ



۱۔.....(مسکارم الاخلاقی، تأثیف، الشیخ الجلیل رضی الدین ابی نصر الحسن بن الفضل الطبرسی)

(میزان الحکمة - الریشهری، باب: الوصیة، الجزء ۱، صفحہ ۱۵۰)

۲۔.....(سورةآل عمران، آیہ ۲۴، صفحہ ۱۱۱)

فصل اول: وحدت، امت کا فراموش کردہ فرضیہ

کتاب کر جو آپ کو نی و رسول تک نہیں مانتے اور جو قرآن کو کتاب آسمانی نہیں مانتے، چنانچہ فرمایا:

**فَلْ يَأْهُلِ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَيْهِ كَلِمَةً سَوَاءٌ بَهِتَّا وَبَيْسَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ  
شَيْئًا وَلَا يَعْنِدُ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْجَاهَا مَنْ دُونُ اللَّهِ.....**

کہہ دیجئے: اے الہی کتاب! اس کلمے کی طرف آجائو جو ہمارے اور تمہارے درمیان مشترک ہے، وہ یہ  
کہ ہم اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کریں، اس کے ساتھ کسی بھی چیز کو شریک نہ بنایں اور اللہ کے سوا آپس میں ایک  
دوسرے کو اپنارب نہ بناکیں.....

اے نبی! ان اہل کتاب سے کہیں کہ آپ کے اور ہمارے درمیان مشترکات ہیں۔ مسیحیت اور اسلام  
کے اندر کتنے مشترکات ہیں؟ وہ رسول اسلام کو رسول نہیں مانتے، قرآن کو اللہ کی کتاب نہیں مانتے، اسلام کو بعنوان  
نبی پسر الہی و شریعت آسمانی قبول نہیں کرتے لیکن اللہ کو مانتے ہیں۔ خداوند تعالیٰ نے پیغمبر اکرم ﷺ کو حکم دیا  
کہ اے نبی! ایکیا بات کافی ہے کہ یہ خدا کو تو مانتے ہیں۔ جو خدا پرست ہے آپ اس کے ساتھ مل بیٹھے کتے ہیں۔  
آپ ان لوگوں سے کہ دیں کہ ہم سب اللہ کی عبادت کریں اور عہد کر لیں کہ اس کے علاوہ کسی اور کی عبادت نہیں  
کریں گے۔ یہ آئینہ یا لوچیل دعوت وحدت ہے۔ آئینہ یا لوچیل وحدت کا مطلب یہی ہے کہ اللہ کو ایک مانتا ہے۔  
جب ہم نے اللہ کو ایک مان لیا تو اس وحدت یعنی اس عقیدے کا عملی مظاہرہ بھی ضروری ہے۔

پس ہمیں مشترکات کے اندر اور مشترک دشمن کے مقابلہ میں ایک فعال، ایکٹو (Active) اور  
اسٹریٹیجیک وحدت (Strategic unity) کی ضرورت ہے۔ نہ: جھیڑو اور نہ چھوڑو سے ہم دشمن کا مقابلہ نہیں  
کر سکتے یعنی نہ میں اپنا مدھب لے کر اپنے گھر چلا جاؤں اور نہ آپ اپنا مدھب لے کر اپنے گھر بیٹھیں۔ اس سے نہ  
آپ بچیں گے اور نہ آپ کا دین بچے گا بلکہ ہمیں ایک ایسی وحدت کی ضرورت ہے جس کے اندر مسلمانوں کی قوت،  
قدرت، اقتدار، طاقت، عزت، کرامت ظاہر ہو۔

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۶۴)

## وحدت، سیاست امام علیؑ و خلفاء اہل سنت کے تنازعہ میں

جن شخصیتوں کو بنیاد قرار دے کر ہم جھوٹتے ہیں وہ خود آپس میں نہیں جھوٹتے۔ شیعہ امیر المؤمنین حضرت امام علیؑ کو قبول کرتے ہیں اور اہل سنت خلفاء کو قبول کرتے ہیں لیکن آیاں خلفاء کے درمیان کوئی جگہ ہوئی؟ بالائک ان میں اختلاف تھا۔ بعض لوگ حقیقت سے چشم پوشی کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اختلاف بھی نہیں تھا، لیکن حقیقت یہ ہے کہ ان میں اختلاف موجود تھا۔ امیر المؤمنین علیؑ کے خطبے موجود ہیں اور اہل تشیع والیں سنت کی کتابوں میں یہ مطالب موجود ہیں کہ بہت سارے موضوعات پر ان میں اختلاف ہوتا تھا، لیکن یہ اختلاف کبھی بھی جگہ میں تبدیل نہیں ہوا۔ امیر المؤمنین علیؑ نے ذکر کیا ہے کہ میرے لئے بعض چیزیں برداشت کرنا بہت دشوار تھا لیکن اس کے باوجود میں نے دین و امت کی مصلحت کیلئے سب کچھ برداشت کیا ہے۔ امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے وحدت مسلمین کی خاطر تاریخ میں لا زوال قربانیاں دیں ہیں، من جملہ اپنے حق سے چشم پوشی کرنا، ناگواریوں پر صبر کرنا اور امت کے اتحاد کی خاطر ایک عمر سکوت اختیار کرنا۔ امیر اطہار علیؑ کی تعلیمات میں مدارات اور رواہاری کو مسلمانوں کے درمیان وحدت برقرار کرنے اور اتحاد کو باتی رکھنے کے لئے ضروری قرار دیا گیا ہے۔

کیا کوئی شیعہ امام علیؑ سے بھی بڑھ کر تشیع کا حاصل ہے؟! کیا کوئی سنی ایسا ہے جو خلفاء سے بھی آگے کل جائے؟! انہوں نے اپنے اختلاف کو اختلاف ہی رہنے دیا لیکن اسے تفرقہ نہیں بنایا چونکہ اس میں نہ دین کی مصلحت تھی نہ امت کی۔ ہمارے پاس سیرت موجود ہے اور ہم اس سیرت کو اپناتے ہوئے اختلاف کو اختلاف ہی رہنے دیں اسے تفرقہ میں نہ بدیں۔ اختلاف یعنی دورائے موجود ہیں۔ آپ مطالعہ، تحقیق اور جستجو کریں کہ صدر اسلام سے یہ دو آراء موجود ہیں پھر ان میں سے جو حق پر نظر آتی ہے اُسے قبول کر لیں۔ یہ دروازہ ہمیشہ کیلئے کھلا ہوا ہے۔ وحدت کا مطلب تحقیق سے منع کرنا نہیں ہے۔

## وحدت، تنہا راہ نجات

وحدت کے فوائد فراوان ہیں۔ اگر اس کے علاوہ شرات اور فوائد فہرست دار بھی نقل کروں تو اس کے لئے اچھا خاص وقت درکار ہے۔ تاریخ کے اندر جو امت تھدہ رہی ہے اس نے وحدت کے وہ میٹھے پھل کھائے ہیں۔ اگر آج مسلمانوں کو زبانوں میں تھنی، ناگواری اور کڑواہت محسوس ہوتی ہے تو اس کی وجہ تھنی ہے کہ وہ میٹھا پھل اس امت سے لے لیا گیا اور اس کی جگہ تفرقہ تھادیا گیا۔ ہمیں زینی حقائق کو مد نظر رکھتے ہوئے سائل و حالات کا تجربہ کرنا چاہئے۔ آسمانی باتیں اپنی جگہ درست ہیں لیکن زینی باتیں بھی کریں چونکہ آج ہماری ساری مشکلات زینی مشکلات ہیں۔ یوں تو ماہب میں جتنے بھی فرقے ہیں سب کے اندر تفرقہ موجود ہے لیکن اس وقت دنیا میں ایک واضح تاثر قائم ہو چکا ہے کہ شیعہ و سنی میں تفرقہ ہے۔ اگرچہ اہل سنت اور اہل تشیع کے اندر کئی ذیلی شاخیں ہیں اور وہ سب کی سب آپس میں بر سر پیکار اور درست بگریاں ہیں لیکن تفرقہ افسوس تاک حد تک ٹھاکر سطح تک جا پہنچا ہے۔ تفرقہ پر اتنا اصرار ہوا ہے کہ ہمارے ذہن کی ساخت اور خلیوں میں تفرقہ کی آمیزش ہو گئی ہے لہذا وحدت کی بات کی جائے تو ذہن کے Cells Reject کر دیتے ہیں۔

حضرت اقبالؒ وہ بالصیرت انسان اور بر میسر کے مسلمانوں کیلئے محنت خداوندی تھے کہ جنہوں نے امت مسلم کو نصف صدی پہلے متوجہ کیا کہ تیرے سر پر کیا خطرات منڈلارہے ہیں اور تجھے کن چیزوں کی طرف سوچنا چاہئے۔ آپؐ نے اس وقت فرمایا تھا:

لے کے نشداسی ہفی را از جلی پشمیار باش

لے گرفتار اب مو بک رو علی پشمیار باش.....!

یعنی اے وہ امت کہ جس کو خنی اور جلی میں فرق معلوم نہیں ہے، ہوشیار ہو جاؤ کہ تمہاری ہوشیاری کا زمانہ آیا ہے۔ اگر یہی قصہ جاری و ساری رہا تو سب کی حرثیں پاممال ہو جائیں گی۔ اگر آج رسول اکرم ﷺ کی

حرمت پامال ہو سکتی ہے تو اے سنی! خلیفہ کی بھی حرمت بھی پامال ہو سکتی ہے، اے شیعہ! علی! اور الہیت کی حرمت بھی پامال ہو سکتی ہے، بلکہ یہ پامال ہو گئی ہیں چونکہ رسول ﷺ کی بے حرمتی میں سب کی بے حرمتی ہے۔  
اگر اپنے دین کی حرمت کو باقی رکھنا چاہتے ہو تو نجات کا فقط ایک ہی راستہ ہے اور وہ وحدت ہے۔





فصل دوم:

# وحدتِ اسلامی، واجب قرآنی



## وحدت، اہم ترین قرآنی فریضہ

وحدت وہ اہم ترین فریضہ ہے کہ جسے قرآن نے متعدد اور، توصیی، انشائی، خبری اور دیگر تعبیروں میں ذکر کیا ہے۔ تمام آسمانی کتب بالخصوص قرآن کریم نے تمام انسانوں کو بالعلوم اور الہ ایمان کو بالخصوص وحدت و اتحاد کی دعوت دی ہے۔ امت قرآن کے آئینے میں اپنا چھرو دیکھ سکتی ہے۔ ہم قرآن کا مطالعہ ثواب کیلئے تو کرتے ہی ہیں لیکن اس میں غور نہیں کرتے کہ کہیں ثواب کم نہ ہو جائے۔ اگر تبدیل کے ساتھ تلاوت کریں تو معلوم ہو جائے گا کہ ہم اس نظر کے بالمقابل کھڑے ہیں جس طرف قرآن بلا رہا ہے۔

وحدت قرآن کی نظر میں انجامات میں سے ہے کہ جن پر عمل کرنا ہر مسلمان پر واجب ہے اور ترک کرنا جرم، حرام اور با عسرہ درود جہنم ہے۔ جس طرح نماز، روزہ، حج و زکوٰۃ اور بہت سارے واجبات اللہ تعالیٰ نے انسان کیلئے مقرر فرمائے ہیں انہی واجبات میں سے ایک اہم ترین واجب امت مسلم کے اندر اتحاد و اتفاق برقرار کرنا ہے۔ جس طرح نماز ترک کرنا گناہ ہے اسی طرح اتحاد و وحدت جیسا واجب ترک کرنا بھی گناہ و معصیت ہے۔

بعض واجبات ایسے ہیں جن کے ترک کرنے سے انسان کو جہنم ملتی ہے لیکن بظاہر دنیا میں کوئی خسارہ حاصل نہیں ہوتا لیکن وحدت ایسا واجب ہے کہ اگر انسان اسے ترک کرے تو نہ صرف موت کے بعد جہنم ملتی ہے بلکہ موت سے پہلے کی زندگی بھی جہنم بن جاتی ہے۔ امت نے جس دن سے اس واجب کو ترک کر دیا ہے تو گوا خود اپنے ہاتھوں سے جہنم ہاتا ہے۔ اس قرآنی فریضہ کی متروکیت کی بنا پر آج ہم پوری دنیا نے اسلام اور خصوصاً پاکستان کے اندر امت کی اپنی بھائی ہوئی جہنم کا مشاہدہ کر سکتے ہیں۔

وحدت امت، اسلام کا فراموش شدہ رکن



## دعوت قرآن اور ہمارا رویہ

امت مسلمہ اگرچہ نام کے لحاظ سے بڑی باعثت ہے کہ یہ قرآنی اور انبیاء<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کا رکھا ہوا نام ہے۔ حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ وسلم نے اذنِ الہی سے اس امت کا نام امت مسلمہ رکھا تھا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اسماعیل علیہ السلام اجنب خاتہ کعبہ کی دیواروں کو بلند کر رہے تھے تو ساتھ ساتھ دعا کر رہے تھے:

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتَنَا أَمْةً مُسْلِمَةً لَكَ .....!

پروردگار ہم دونوں کو اپنا مسلمان اور فرمائیں دار القراءة اور حماری اولاد میں بھی ایک امت مسلمہ بیدا کر..... لیکن امت مسلمہ کے ارکان، اصول اور بنیادیں امت کے اندر نظر نہیں آتیں یعنی قرآنی اصولوں کے بغیر امت مسلمہ نے مسلمہ بنیے کی کوشش کی ہے۔ قرآن کریم نے مسلمانوں کو وحدت کی طرف دعوت دیتے ہوئے امت بننے کا حکم دیا ہے۔

وَلَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يُذْعَنُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيُأْمَرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ  
وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۝

یعنی تم میں سے ایسی امت ہو جو لوگوں کو خیر کی دعوت دے، امر بالمعروف اور نهى عن المکر کرے اور یہی لوگ نجات پانے والے ہیں۔ اس کے علاوہ قرآن مجید کی متعدد آیات وحدت کی تاکید کرتی ہیں۔ خود رسول اکرم ﷺ نے مدینہ جا کر پہلے ان میں آپس میں محبت والفت کے ذریعہ وحدت قائم کی پھر اس کے بعد وسرے سلسلے شروع کئے۔ آپ ﷺ نے ان کے اندر موجود فرق کو منایا کیونکہ سلیمان، قویں، رحمات اور ریگ مختلف تھے لیکن وہ سب کچھ منا کر ان کو ایک امت قرار دیا اور قرآن کو رسول اللہ ﷺ کا یہ کام اتنا پسند آیا کہ جب تک علیٰ اوجی الہی لے کر نازل ہوئے:

وَأَخْتَصُّمُوا بِعَهْدِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرُقُوا ..... ۱۲۸

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۱۲۸) ۲۔.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۴) ۳۔.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

اور تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوطی سے تھام لواور تفرقہ نہ ڈالو.....  
 یعنی پیغمبر ﷺ کا یہ کام رکنا نہیں چاہئے۔ رسول اکرم ﷺ کی اس سیرت کو قرآن نے ایک حکم کی  
 خل دے دی۔ یہ کوئی آج کی بات نہیں ہے بلکہ ہمیشہ سے ایسے ہی رہنے کا حکم تھا۔ اگر ہم نہ ہیں تو مذہب سے  
 نہ ہیں، بغیر مذہب کے نہ ہیں۔ جیسا کہ آج اس ملک کے ناعاقبت اندیش حکمران مختلف تحکمدوں کی مدد  
 سے اس قوم کو کسی اور چیز کی طرف دھکیلنا چاہ رہے ہیں لیکن الحمد للہ قوم ان کے ہمراہ نہیں ہے۔ وہ یہ چاہتے ہیں کہ  
 آپ بغیر اسلام کے مسلمان ہوں یعنی سیکولر۔ البتہ بعض لوگ جو دو چار جماعتیں پڑھ کر اپنے آپ کو بہت پڑھا لکھا  
 متعارف کروانا شروع کر دیتے ہیں اور خود کروشن فکر کہنا شروع کر دیتے ہیں ان کو یہ بہت اچھا لگتا ہے۔

ہمارے ایک دوست روشن گروں کو محبت میں راشن فکر کرتے ہیں کہ بعض لوگ راشن فکر ہیں جو اسلام کے  
 بغیر مسلمان ہونے کو پسند کرتے ہیں، یعنی ان کی زندگی میں کوئی اسلامی خصلت عمل موجود نہ ہو لیکن اس کے باوجود  
 خود کو مسلمان کہلوانا پسند کرتے ہیں۔ ان لوگوں نے اس طرز زندگی کا نام روش اسلام رکھا۔ لبرل یعنی بغیر اسلام کے  
 مسلمان ہوتا۔ اگر آپ تابع قرآن ہیں تو قرآن پر عمل کر کے تابع قرآن نہیں گے۔ قرآن کو فقط گروں میں رکھئے،  
 قرآن کو مددوں پر ہلاوت کرنے اور قرآن سے فضلاستخارے نکالنے سے ہم تابع قرآن نہیں بن جاتے۔ جب تک  
 کہ قرآنی اصول ہماری زندگیوں میں نہ آ جائیں، جب تک قرآنی اصول ہمارے صح شام نہ بن جائیں، جب تک  
 قرآنی اصول میری زندگی کا روزمرہ اور معمول نہ بن جائیں اس وقت تک ہم خود کو تابع قرآن کہنے کے حقدار نہیں  
 ہیں۔

قرآن سب سے پہلے ہم سے وحدت و اتحاد اور الافت و محبت کا تقاضا کرتا ہے۔ ہم بہت سارے ایسے  
 موضوعات کو اہمیت دیتے ہیں جو کم اہمیت رکھتے ہیں لیکن سب سے اہم موضوع وحدت ہے جس کی طرف سوچنا  
 بھی گوارا نہیں کرتے۔ قرآن نے تفرقہ کی مذمت کے ساتھ ساتھ اس کے نقصانات کی طرف بھی توجہ مبذول کرائی  
 ہے لیکن اس کے ہاوجو گویا تفرقہ آج اہم ترین واجب سمجھا جاتا ہے کہ ہر دوسرا واجب ترک ہو جائے پر وہ نہیں  
 ہے لیکن تفرقہ ترک نہیں ہونا چاہئے۔ بالفاظ و مگر جس دن تفرقہ نہ ڈالیں، اس کی طرف رُخ نہ کریں یا اس کے

بارے میں نہ سوچیں تو گویا دین کا حق ادا نہیں کیا اور حالیکہ قرآن تفرقہ کی نبی کرتا ہے اور وحدت کی دعوت دیتا ہے۔ افسوس و صد افسوس کہ آج انسیف سملے نے خدا قرآن، رسول ﷺ، ائمۃؑ اور اولیاء دین کی تعلیمات کو پس پشت ڈال دیا ہے۔

**نَبَّلُكُرِيفَنَّ مِنَ الْدِينِ أُولُوا الْكِتَابُ كِتَابُ اللَّهِ وَرَآءَ طَهُورُهُمْ كَانُهُمْ لَا يَقْلَمُونَ ۝**

ایک گروہ نے کتاب خدا کو پس پشت ڈال دیا جیسے وہ اسے جانتے ہی نہ ہوں۔

## آلیہ واعتصموا کے لطیف نکات

قرآن مجید میں خداوندِ عالم کا ارشاد ہے:

**وَاعْصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَنْفِقُوا.....**

اور تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضمونی سے تمام اوار تفرقہ نہ ڈالو۔.....

اس آیہ مبارکہ میں خدا نے امت کو تباہی و برہادی سے بچانے اور اس کی بقاہ کیلئے بہترین راہ حل فراہم کیا ہے لیکن امت آج ان آیات کو فراموش کر رہی ہے۔

## وحدت کا وجوب، حبل اللہ کے مصادیق اور رسی تھامنی کا طریقہ

ہمارے اسٹاؤ بزرگوار اسٹاؤ محترم و کرم حضرت آیت اللہ جوادی آملی دام ظلہ العالم نے اس آیہ کریمہ کے ضمن میں بہت سارے لطیف نکات ذکر فرمائے ہیں جن میں سے ایک کشیدہ بیان فرمایا کہ ”وَاعْصِمُوا“ امر ہے اور امر سے مراد و جوب ہے اور آیہ کریمہ یہ فرمادی ہے کہ اللہ کی رسی کو جمیعاً یعنی باہم مل کر قائم لو یعنی اس تمکن کے اندر آپ کی وحدت بھی مطلوب ہے۔ اطاعت کے ساتھ ساتھ آپ کی وحدت بھی درکار ہے۔

جس طرح نماز سب پر واجب ہے اسی طرح وحدت بھی سب پر واجب ہے مثلاً ہمیں کہاں سے پڑھتا ہے کہ نماز فریض ہے؟ چونکہ قرآن مجید نے نماز قائم کرنے کا حکم دیا ہے۔ قرآن نے بہت سے مقامات پر اس فریض کی ادائیگی کی تاکید فرمائی ہے کہ

وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ.....  
اور نماز قائم کرو.....

”وَأَقِيمُوا“ امر یعنی آرڈر (Order) ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب سے یہاں بھی

آجائے اور کوئی اسکی چیز، کوئی قرینہ وغیرہ موجود نہ ہو کہ جو یہ بتائے کہ یہ فریض نہیں بلکہ مستحب ہے یا نفل ہے تو وہ فریض پر ہی دلالت کرتا ہے، لیکن اگر اللہ کی جانب سے امر آجائے تو یہ امر فریض ہی کی نشاندہی کے لئے آتا ہے۔ امت کو فرائض بتانے کے لئے ادا اور نو ایسی استعمال کئے جاتے ہیں، نبی یعنی روکنا اور یہ نو ایسی حرمت کے لئے آتے ہیں یعنی کسی چیز کو منوع قرار دینے کے لئے آتے ہیں۔ جس طرح سے ”وَأَقِيمُوا“ امر ہے اسی طرح سے ”وَاغْتَصِمُوا“ بھی امر ہے۔ جس طرح نماز پر عنا واجب ہے اسی طرح اعتصام حکمل اللہ بھی واجب ہے لیکن حبل اللہ کا اعتصام حمیعاً ہے۔

روایات میں حبل اللہ کے مصادیق دین، قرآن و اہلبیتؑ ذکر کئے گئے ہیں۔ نام تین ہیں لیکن ان تینوں کی حقیقت ایک ہی ہے لہذا اگر آپ اطاعت کریں لیکن وحدت نہ ہو تو اس اطاعت کا کوئی فائدہ نہیں ہے اسی طرح اگر محبت کریں لیکن وحدت نہ ہو تو اس محبت کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔

اللہ کی رسی کو تھانے کا طریقہ یہ نہیں ہے کہ میں اپنے گھر میں بیٹھ کر، آپ اپنے گھر میں بیٹھ کر اور کچھ گروہ اپنی اپنی مسجدوں میں بیٹھ کر اس رسی کو تھام لیں اور خوش ہوں کہ ہمارا تسلیک قرآن یا اہل بیٹھ ہے سے ہو گیا ہے۔ اگر

وحدت کا دوحب، جل اللہ کے معاشر اور زیارتی نے کامل

..... (سورہ بقرہ، آیہ ۱۱۰ & ۴۳، ۸۲ & ۷۷) (سورہ نساء، آیہ ۷۷) (سورہ یونس، آیہ ۸۷) ( سورہ نور، آیہ ۵۶) (سورہ روم، آیہ ۳۱) (سورہ مزمل، آیہ ۲)



ساری دنیا کے فرد فرد انفرادی طور پر یا گروہی شکل میں اللہ کی رسی کو تھام لیں تو اسٹاڈ بزرگوار فرماتے ہیں کہ اس آیت پر پھر بھی عمل نہیں ہوا جو نکہ یہ آئی ہے کہ یہ فقط یہ نہیں کہہ رہی کہ اللہ کی رسی کو تھام لون۔

یہ آئی فقط رسی تھانے کے لئے نہیں آتی بلکہ سب کو ملانے کے لئے آتی ہے۔ ورنہ اگر کوئی اللہ کی رسی اپنی مسجد میں تھام لے، دوسرا اپنی مسجد میں تھام لے، تیرا اپنے گھر میں تھام لے تو ہم نے اس آئی پر عمل نہیں کیا ہے۔ مگر اس آیت کا معنی صرف یہ ہی نہیں بنتا کہ خدا کی رسی سے اعتراض یا تمسک پیدا کرو بلکہ علماء اس کا معنی یہ کرتے ہیں کہ آپ پر واجب ہے کہ اللہ کی رسی کو حبیعاً، باہم اور ایک ساتھ مولیٰ کر تھا مساو اور آپس میں تفرقہ، نزاع و جھکڑا مت کرو کیونکہ یہ نیز اعجمیں نابود و ہلاک کر دے گی۔

لیکن آج امت قرآن کا اکثر حصہ بھول بیٹھی ہے اور اگر ان آیات کو پڑھتی بھی ہے تو استخارے کے طور پر استعمال کرتی ہے ”وَانْجِسْمُوا“ کی آیت کھلنے پر کہتے ہیں کہ شادی کر سکتے ہو اور بعض تو استخارہ کر کے اس کی تشریح کو تو پچھ بھی کرتے ہیں کہ چونکہ اس آیت میں جمل کا ذکر آیا ہے اور جمل کا عرضی رسی ہے، رسی سے چیزیں باندھی جاتی ہیں اور عقد بھی رسی ہی کی طرح ہے لہذا شادی کیلئے بہت موزوں آیت ہے۔ جبکہ یہ آیت شادی کی نہیں بلکہ وحدت کی آیت ہے۔ شادی کیلئے قرآن میں دوسری بہت ساری آیات ہیں۔ قرآن نے اسی آیت میں تفرقہ حرام قرار دیا ہے:

وَلَا تَفْرَقُوا.....

اوْ تَفْرِقُهُنَّا.....

اس میں ”لَا“ نہی ہے لیکن یہ نہیں بتا رہا ہے کہ تفرقہ حرام ہے، جرم ہے، منوع ہے۔ امت کے اندر کسی بھی بھانے سے تفرقہ ڈالنا حرام ہے اور اتحاد و وحدت واجب ہے۔ قرآن نے نہ صرف تفرقہ کی شدید مذمت کی ہے بلکہ تفرقہ پھیلانے سے سختی سے روکا ہے۔ قرآن نے اور بھی بہت سی چیزوں سے منع کرتے ہوئے ”لَا“ کا لفظ استعمال کیا ہے اور علماء اس سے یہی نتیجہ لیتے ہیں کہ وہ چیز حرام ہے۔ تفرقہ کا حرام ہونا کسی فقیرہ و مجتہد کا استنباط، احتیاد یا نتوی نہیں ہے بلکہ نص صریح قرآن ہے۔ ”لَا تَفْرَقُوا“ لیکن تفرقہ، تفرقہ بازی، تفرقہ واریت اور گروہ گروہ بننا حرام و منوع ہے۔

## الفت وحدت، نعمت خدا

قرآن مجید نے لبجے اور تجیریں بدل بدل کر امت کو اس سکتے کی طرف متوجہ کیا ہے۔ کبھی امر کا مینہ استعمال کیا، کبھی وحدت کو نہست، خداوند جارک و تعالیٰ کہا، کبھی الفت کو لطفی پروردگار سے تعبیر کیا۔ خداوند جارک و تعالیٰ نے اسی آیت کے ذیل میں مسلمانوں کو خطاب کر کے فرمایا:

وَإِذْ كُرُوا نَعْمَتُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَغْذَاءً... إِ

اور تم اللہ کی اس نعمت کو یاد کرو کہ جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے..... یاد کرو اس دن کو جب تم آپس میں دشمن تھے، ایک دوسرے کے ساتھ دست بہ گرباں تھے، ایک دوسرے کے خون کے درپے تھے، ایک دوسرے کی گردئیں مارتے تھے، ایک دوسرے کا مال لوٹتے تھے، ایک دوسرے کی بے حرمتی وہتا کی کرتے تھا اور ایک دوسرے کو ناچن قتل کرتے تھے۔

## زمانہ جاہلیت میں لوگوں کی حالت

اس زمانے میں جاہلیت کے مختلف اعمال، علامم اور جمادات موجود تھے جن کی وجہ سے اسے جاہلیت کا زمانہ کہتے تھے۔ جاہلیت کی ایک واضح علامت یہ تھی کہ وہ لوگ چھوٹی چھوٹی باتوں پر آپس میں لڑتے جگہوتے تھے۔ تاریخ میں لکھا ہے کہ وقتیں کے درمیان چالیس سال تک جتنیں صرف ایک سماں والا (گوہ کی قسم کا جانور) کے فکار کی وجہ سے ہوئیں۔ سماں اغربوں کی مرغوب غذا ہے۔ یہ چھپلی کی طرز کا ایک محراں جانور ہے جسے هلی قارس ملخ کہتے ہیں۔ ایک آدمی اسی جانور کا فکار کر رہا تھا لیکن وہ سماں ابھاگتا ہوا کسی دوسرے قبیلہ والے عرب کے خیہ میں چلا گیا۔ جب یہ فکاری اس کا تعاقب کرتا ہوا نیزہ لے کر اس خیہ کے قریب گیا تو اس شخص نے کہا کہ ہم قبائلوں کی یہ روایت ہے کہ جو ہمارے یہاں پناہ لے لے ہم اس کو دشمن کے حوالے نہیں کرتے۔ فکاری نے کہا یہ

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

انسان نہیں بلکہ جانور ہے اور میرا فکار ہے۔ بہر حال تکرار کے نتیجہ میں ہاتھا پائی تک نوبت آگئی اور پھر دو فوں قبیلوں کے درمیان جنگ شروع ہو گئی جو خالیس سال تک جاری رہی۔ اس جنگ میں دو فوں قبیلوں کے ہزاروں افراد مارے گئے اور ہزاروں بے گھر افراد پیدا ہوئے۔

اسی طرح یہ لوگ کبھی اونٹ پر لڑ پڑتے تھے اور کبھی اونٹ کی لید یعنی فضلے پر لڑ پڑتے تھے کیونکہ وہ اسے جمع کرتے تھے۔ ایک کہتا تھا کہ یہ ہمارے اونٹ کی ہے جبکہ دوسرا اسے اپنے اونٹ سے نسبت دیتا تھا۔ ایک کہتا تھا کہ یہ ہمارے خیمہ کے نزدیک ہے تو دوسرا کہتا تھا یہ ہمارے خیمہ کے نزدیک ہے۔

### .....تفرقہ، ہلاکت کا دھانہ

اس قتل و غارت کے نتیجہ میں قریب تھا کہ یہ جنم، ہمہلکہ و ہلاکت گاہ میں جا پڑتے۔ میں اپنے ذہن کی تحلیل و تجربہ نہیں بتا رہا بلکہ قرآن مجید نے تفرقہ کو ہمہلکہ یعنی ہلاکت گاہ کہا ہے کہ جہاں پر کوئی چیز گر کر ہلاک ہو جائی ہے۔

وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَذَنِّي مِنْهَا.....।

تم آگ کے گڑھے کے کنارے تک ملکیت گئے تھے کہ اللہ نے تمہیں اس سے بچایا جب تم ان اختلافات، عداوتوں جنگزوں اور نزاع کے نتیجہ میں نابودی، تباہی، بر بادی، ہلاکت و جنم کے دہانے پر جا پہنچتے۔

ایسا ممکن نہیں ہے کہ برے لوگوں میں تفرقہ ہو تو ہلاک ہو جائیں لیکن اچھے لڑنے والے ہوں تو نفع جائیں گے۔ لوگ چاہے اچھے ہوں یا برے تفرقہ سب کو نابود کر دیتا ہے۔ اگر فرشتوں میں بھی تفرقہ ہوگا تو فرشتے بھی نابود ہو جائیں گے۔ چوروں اور ڈاکوؤں میں تفرقہ ہو جائے تو یہ چور و ڈاکو بھی نابود ہو جائیں گے۔ اسی طرح

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

اگر نمازیوں، روزہ داروں، حاجیوں اور عزاداروں اور اہل قبلہ کے اندر تفرقہ ہوتا یہ لوگ بھی ختم ہو جائیں گے۔ اگر کسی کھر، گل، حلقہ، شہر اور ملک میں تفرقہ ہوتا یہ بھی تباہ ہو جائیں گے۔ حتیٰ اگر دنیاداروں کے اندر تفرقہ ہوتا ہو دنیا سمیت نابود ہو جائیں کیونکہ تفرقہ ہلاکت گاہ ہے۔

### وحدت، ذریعہ نجات و باعث عزت

اس وقت خدا نے فرمایا کہ تم نے اپنی نعمت تمہارے اوپر نازل کی۔ وہ نعمت عظیمی رسول اکرم ﷺ ہیں یعنی خدا نے رسول ﷺ کو کہ سے نکال کر شریب بھیجا تا کہ یہ قوم جو نابودی کے دہانے پر پہنچی ہوئی ہے اس کو نجات دیں۔ رسول اکرم ﷺ نے انہیں کس طرح نجات دی؟

**فَالْفَتَنَنِ قُلُوبُكُمْ فَأَضْبَخْتُمْ بِنَعْمَةِ اللَّهِ أَخْوَانًا.....**

تو اللہ نے تمہارے دلوں میں الافت ذاتی اور اس کی نعمت سے تم آپس میں بھائی بھائی بن گئے..... رسول اللہ ﷺ نے خدا کے اذن و حکم سے تمہارے دلوں میں الافت قائم کی۔ اس طرح جب ان لوگوں میں نعمتو وحدت برقرار ہو گئی تو لوگ نابودی و بر بادی سے فتح گئے۔ اس عظیم نعمت نے امت کو سب سے بڑا فائدہ پیدا کیا ہے جو آپس میں دشمن تھے اب بھائی بھائی بن گئے لہذا اب یہ عزت، کرامت، شرافت، شخصیت و مقام پا گئے۔

عزت، کرامت، شرافت و شخصیت اُن چیزوں سے حاصل نہیں ہوتی جنہیں آج کل ہم معاشرہ میں اپنی عزت بڑھانے کیلئے استعمال کرتے ہیں۔ اچھے کپڑے خرید کر پہن لینے سے ہم یہ سمجھتے ہیں کہ جتنا قیمتی کپڑا اہو گا اتنی ہی زیادہ ہماری عزت ہو گی۔ اگر قیمتی کپڑوں سے عزت زیادہ ثابت ہے تو پھر جو لا ہے اور درزی کی عزت سب سے زیادہ ہوئی چاہئے کیونکہ انہوں نے یہ قیمتی کپڑا ابنا اور سیاہ ہے۔ قیمتی کپڑے پہن کر، بڑی بڑی ڈگریاں لے کر، پیسوں، مال، خاندان، حسب و نسب، قبلے، نژاد اور قومیت سے عزت حاصل نہیں ہوتی۔ صرف ایک چیز کے نتیجے

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

وحدت امت، ذریعہ نجات و باعث عزت

میں انسان کو عزت و شرف حاصل ہو سکتا ہے اور وہ وحدت ہے۔

پیغمبر اکرم ﷺ نے انہیں اس جاہلیت کے زمانے سے باہر نکالا اور ان کی تربیت کی۔ یہاں تک کہ ایک وقت وہ بھی آگیا کہ ان لوگوں کی تعریف میں پیغمبر اکرم ﷺ پر خدا نے وہی نازل کی کہ

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أُشْدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ بَنِيهِمْ.....

محمد اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کفار پر سخت گیر اور آپس میں مہربان ہیں..... یہ لوگ آپس میں اتنے رحمی و مہربان ہو گئے کہ اب نہ صرف یہ کہ ساتھے کے آنے جانے پر نہیں بڑتے تھے بلکہ بڑے بڑے سائل پر بھی آپس میں دست بگریاں نہیں ہوتے تھے۔ یہ رسالت پیغمبر ﷺ کا معجزہ تھا کہ انہیں جہالت، ضلالت نہیں وہ لاکت سے نکال کر بہایت و کرامت کے راست پر لے آئے۔

### اطاعت خدا و رسول ﷺ کی شرط امت کے ساتھ محبت

قرآن مجید نے ہمارا ان قرآن و نبی اکرم ﷺ کیلئے بہت کھول کر اور صاف صاف بیان کیا ہے کہ

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ.....

اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو..... لیکن اللہ اور رسول کی اطاعت کے ساتھ ساتھ ہمیں ایک کام اور بھی کرنا ہے۔ یعنی ان کے اور ممان کریں نہ سمجھتا کہ آپ نے اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کا حق ادا کر دیا ہے بلکہ اگر حق ادا کرنا ہے تو اس کیلئے یہ قانون ہی ہے:

وَلَا تَنَازِعُوا لِتَفْشِلُوا وَلَذَهَبَ رِينَحْمُم.....

اور آپس میں نہ ایک دوسرے کام دو گے اور تمہاری ہوا کھڑ جائے گی.....

یعنی آپس میں بھگڑا مت کرو۔ یہاں نبی کی گئی ہے اور جس چیز سے خدا، رسول اللہ ﷺ، اہل بیت رسول اللہ ﷺ اور قرآن خداروک دین وہ چیز حرام و منوع ہو جاتی ہے۔ یعنی اللہ و رسول کی اطاعت کر لیں اس کی ایک شرط بھی ہے اور وہ شرط یہ ہے کہ اس اطاعت کے ساتھ ساتھ آپس میں نزاع، بھگڑا اور تفرقة نہ کرو۔ اطاعت رسول اللہ ﷺ کیلئے فقط نعمت رسول کافی نہیں ہے۔ فقط یہ کہہ دینا کہ میں رسول کا غلام ہوں، رسول اللہ ﷺ کے اوپر جان قربان کرتا ہوں کافی نہیں ہے۔ تمہیں اس وقت مطیع خدا اور رسول اللہ ﷺ کے سماج میں بھاجائے گا جب تم آپس میں بھگڑا نہ کرو۔

اگر رسول اللہ ﷺ سے محبت ہے تو رسول اللہ ﷺ کے ماننے والوں سے بھی محبت کریں۔ یہ دین کا بھی قانون ہے اور فطرت و عقل کا بھی کہ دوست کے دوست سے بھی دوستی ہوتی ہے۔ جب ہم اور آپ پر محب رسول ہیں تو ہمیں ایک دوسرے سے بھی محبت ہونی چاہئے۔ اسی محبت قابلی قبول نہیں ہے کہی کہ رسول اللہ ﷺ سے محبت ہو اور محب رسول اللہ ﷺ سے نفرت ہو۔ امّت رسول اللہ ﷺ سے محبت کیے بغیر محبت رسول اللہ ﷺ کا دم بھرنا جھوٹ ہے۔ اسلام محبت کا دین ہے اور محبت آپس میں قربت پیدا کرتی ہے۔ اللہ اور رسول کی اطاعت کے ساتھ یہ نہیں کہا گیا کہ اس کے بعد تم جنت کی چیز جاؤ گے۔ بلکہ آپ اللہ اور رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کا دم بھرتے رہیں لیکن آپ کو اطاعت کا ذہنگ بھی آنا چاہیے اور یہ سلیقہ قرآن نے بیان کیا ہے کہ

وَاعْصِمُوا بِعَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَنْفُرُوا.....

اللہ کی اطاعت گھر میں بیٹھ کر، مسجد میں بیٹھ کر، دلوں کو مسلمانوں کی نفرت سے بھر کر، اہل قبلہ کے ساتھ دشمنی رکھ کر اور دوسرے مسلمانوں سے دور ہو کر نہیں ہوتی۔ اسی طرح رسول کی اطاعت فقط روختہ رسول اللہ ﷺ کی دشمنی چومنے، زیارت کرنے اور ذکر رسول اللہ ﷺ سے نہیں ہو جاتی بلکہ رسول کی اطاعت کی شرط یہ ہے کہ آپ امت رسول سے بھی محبت کریں، مخلوق خدا سے بھی محبت کریں۔ ایسا نہیں ہو سکتا کہ رسول کے نام لیوا کے ساتھ دشمنی کریں اور پھر دعویٰ محبت رسول و دعویٰ پیروی رسول کریں۔

اس آئیہ مبارکہ کے مطابق آپس میں نزاع اور لڑائی بھگڑا نہ کرنا اسی طرح اطاعت خدا اور رسول اللہ ﷺ

ذہنگ بھرنا مسلمانوں کی نفرت سے بھرنا

کی بنیادی شرط ہے جس طرح نماز کے ساتھ اس کی کچھ بنیادی شرائط ہوتی ہیں، مثلاً نماز کیلئے یہ حکم دیا گیا ہے کہ پہلے قبلہ رخ کفرے ہو جائیں، بحیرۃ الاحرام کہیں، سورہ حمد پڑھیں، رکوع و تکوں کریں وغیرہ وغیرہ اس کے بعد یہ عبادت تمام ہو جائے گی لیکن اس کے لئے یہ شرط بھی رکھی گئی ہے کہ طہارت بھی ساتھ ہو۔ اگر طہارت کے بغیر صبح سے شام تک بھدے کرتے رہیں تو یہ عبادت واطاعت شمارنہیں ہوتے۔ نجاست کے ساتھ اگر رکوع و بھدے کرتے رہے تو ان کو رکوع نہیں بلکہ جھکا، تھکا و خشکی اور بھدے نہیں بلکہ لکریں کہیں گے۔ جس طرح امیر المؤمنین ﷺ نے بعض لوگوں کے متعلق فرمایا تھا کہ یہ روزہ تو رکھتے ہیں مگر انہیں روزے میں فقط بھوک اور فاقہ نصیب ہوتا ہے جبکہ تقویٰ نصیب نہیں ہوتا۔ فاقہ اور روزہ الگ الگ چیزیں ہیں بالکل اسی طرح چیزے طہارت کے ساتھ نماز اور طہارت کے بغیر نماز میں فرق ہے۔

اسی طرح اللہ کی جو بھی اطاعت کرنی ہے اس کی شرط یہ ہے کہ جھٹڑا وزرع نہ کریں۔ اگر نماز، روزہ و حجج بغیر جھٹڑے انجام دیئے تو یہ اطاعت ہوں گے لیکن اگر ان کے ساتھ جھٹڑا کیا تو یہ اطاعت شمارنہیں ہوں گے، یہ عبادتیں بے خاصیت ہو جائیں گی اور آپ کی ساری محنتیں صالح ہو جائیں گی کیونکہ آپ شرط پوری نہیں کر سکتے۔ اس کا دوسرا اثر یہ ہو گا کہ نکست کھا جائیں گے۔ اگر قنپ پر ہیں تو بھی نکست کھا جائیں گے اور اگر قنپ نہیں ہیں تو بھی نکست کھا جائیں گے۔

### .....نزاء و جھکڑے کا نقصان

قرآن کہہ رہا ہے کہ دعویٰ پیروی کی شرط یہ ہے کہ آپ میں جھٹڑا وزرع مت کرو کیونکہ جھٹڑے کے بالآخر کچھ اثرات اور نتیجے ہیں چاہے کوئی کسی سے بھی جھٹڑا کرے، دو انسان، دو مومن، دو کافر، الغرض کسی بھی دو مومن یا غیر مومن کے درمیان جھٹڑا ہوا تو اس جھٹڑے، نزار اور تفرقہ کا اثر یہ ہو گا کہ ضعف، کمزوری اور سُتی پیدا ہو جائے گی۔ دو بھائیوں کی عزت اُس وقت ہے جب ان کے درمیان آنکھوت کا رشتہ برقرار ہو۔ اگر خدا نخواستہ دو بھائی ایک دوسرے کے ذمہ ہو جائیں تو دونوں کی عزت چلی جاتی ہے۔ محاشرہ دونوں کی عزت نہیں کرتا اور

دونوں کمزور ہو جاتے ہیں۔ اس لئے قرآن نے صریح افراط میا کر کے زیادع مت کرو،

**لَفْظَشُلُوْا.....!**

ورثنا کام رہو گے.....

نکست کھا جاؤ گے، فضل ہو جاؤ گے، رسوا و ذہل ہو جاؤ گے اور تمہاری عزت، آبر و اور شان و شوکت جاتی رہے گی۔ اگر تم کسی بھی بہانے سے تقسیم ہو گئے تو اس کا نتیجہ فعل ہے یعنی تم ضعف، کمزوری، نکست، ذلت، زبونی اور خواری کا فکار ہو جاؤ گے اور اتنے پست اور گھٹھیا ہو جاؤ گے کہ کوئی بھی جسمیں خاطر میں نہیں لائے گا۔ آج ڈنمارک جیسا پاکستان کے ایک ضلع کے برادر ملک بھی ایک ارب مسلمانوں سے نہیں ڈرتا کیونکہ اسے معلوم ہے کہ یا ایک ارب لا الہ الا اللہ تو پڑھتے ہیں لیکن جیسا نہیں پڑھتے کیونکہ ان میں وحدت نہیں بلکہ تفرقہ ہے۔

### وحدت سب سے اہم فریضہ

تمام مذاہب نے ذکر کیا ہے کہ اگر دو واجب آپس میں مکار ہے ہوں تو انسان اس واجب کو ادا کرے جس کی اہمیت زیادہ ہے۔ دو واجبات کے مکاروں کی صورت میں اس واجب کو چھوڑ سکتا ہے کہ جس کی اہمیت کم ہے۔ وحدت ایک ایسا واجب ہے جو کسی دوسرے واجب کے ساتھ مکارا نہیں ہے حتیٰ کسی مستحب کے ساتھ بھی نہیں مکارا۔ لیکن اگر ہم فرض بھی کر لیں کہ یہ فریضہ وحدت و اتحاد کسی دوسرے واجب کے ساتھ مکارا ہے تو تمام فرقوں کے علماء و مجتہدوں کے مطابق اس واجب کو اہمیت دی جائے جو قوی تر ہے اور جس کو ترک کرنے کا نقصان زیادہ ہے لہذا اگر ہم آج واجبات کی فہرست بنندی کریں تو امت مسلمہ کیلئے اس وقت سب سے بڑا واجب وحدت و اتحاد ہے۔

آج ہر زن و مرد کے اوپر سب سے اہم واجب وحدت و اتحاد امت ہے۔ گھر بیو، علاقائی، شہری، بھلی،

میں الاقوای الغرض ہر سلسلہ پر وحدت سب سے بڑا واجب ہے۔ ولی امر مسلمین رہبر مسلمین حضرت آیت اللہ خامنہ ای دام ظل العالی اور امام عسکری کا قول آپ کی خدمت میں نقل کر رہا ہوں کہ آج اتنا داد وحدت اسلامی امت کے اندر اہم ترین واجب ہے۔ اس وحدت کو تحفظ رکھیں کیونکہ وحدت نہ ہونے کے نتیجہ میں دشمنان دین امت مسلمہ اور معاذ اللہ اسلام کو تابود کرنے کے درپے ہیں اور امت کے اختلاف و تفرقہ کا فائدہ اخخار ہے ہیں۔

### قرآنی حکم، تفرقہ والوں کی شباهت سے گریز

خداوند عالم کی نظر میں تفرقہ اس قدر فجع جرم ہے کہ وہ تفرقہ میں جلا لوگوں اور تفرقہ ڈالنے والے لوگوں کی شباهت اختیار کرنے سے بھی سختی سے منع فرماتا ہے۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے تمام مسلمانوں کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

وَلَا تُكْحِنُوْا كَالْلَّاّيِّنَ تَفْرُّقُوا وَاحْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۝  
اور خبرداران لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جنہوں نے تفرقہ پیدا کیا اور واضح نشانیوں کے آجائے کے بعد بھی اختلاف کیا کہ ان کیلئے عذاب عظیم ہے۔

یعنی نہ تفرقہ کرو اور نہ ان کی مانند ہو کر جنہوں نے تفرقہ کیا ہے۔ ان کے زور کی بھی نہ جاؤ، ان جیسے اوصاف و حالات بھی اختیار نہ کرو کہ جن قوموں نے آپس میں تفرقہ کیا ہے۔

تمام مکاتیب فرقہ کہ جن کے ہاں باقاعدہ مددون فتنی و اجتہادی نظام موجود ہے ان سب کے اندر ظاہری حلیے سے متعلق یا تمیں موجود ہیں اور ہونی بھی چاہیں چونکہ روایات نبوی ملنگیاں میں بھی ان کا تذکرہ ہے، مثلاً اپنا ظاہری حلیہ کفار و مشرکین کی طرح نہ بناؤ، غیر مسلم سے اپنی مشاہدت بھی پیدا نہ کرو۔ اپنا حلیہ اس طرح سے نہ بناؤ کہ کوئی آپ کے پارے میں کہہ کر یہ قلاں کافر کی مانند گلتا ہے۔ ایسا لباس نہ پہنو کہ جس سے آپ کی غلط

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۵)

لوگوں کے ساتھ مشاہد و ممانعت پیدا ہو جاتی ہو، یہ بھی حکمات میں سے ہے حتیٰ ایسی عادات، اطوار و طور طریقے بھی نہ اپناؤ جس سے تمہاری مشاہد کی غلط آدمی، قوم، قبیلے و طبقے سے بن جاتی ہے جبکہ تم خود غلط نہیں ہو اور تمہارا باطن پاک ہے۔ اس لیے قرآن نے نہ صرف تفرقہ کو منوع قرار دیا بلکہ تفرقہ میں بھلا لوگوں کی مشاہد اختیار کرنے سے منع فرمایا کہ زان کی مشاہد اختیار کرو اور زان کی مانند بخوب کہ جو لوگ تفرقہ میں پڑے ہوئے ہیں یا جنہوں نے یہ کام کیا ہوا ہے۔

آج ہمارے ملک کے اندر بہت ساری چیزیں رواج پکڑ گئی ہیں در حالیکہ نہ وہ ہمارے کلپر کی ہیں، نہ ہماری سر زمین کی ہیں اور نہ ہمارے دین، آئین و شریعت ان چیزوں کی اجازت دیتی ہے لیکن ہم نے غلط ماذل دوسروں سے لے لئے اور آج جن کی وجہ سے ہم بہت ساری مشکلات و مسائل کا ٹھکار بھی ہیں۔

ان چیزوں میں سے ایک محظوظ ہے لمحیٰ پارٹیاں بنانا اور پھر دین، معاشرے، سیاست، مسلک، مذہب، رشیت اور زواب کو بھی پارٹی کے مذاہدات کے مذاہدات کے مذاہدات کے مذاہدات۔ یہ ایک ایسا نمونہ تھا جو ہمارے دین اور کلپر کا نہیں تھا بلکہ مغرب سے آیا تھا۔ ہم نے اس کو اپنایا تو آج ان مسائل و مشکلات میں سب کے سب بھلا بھی ہیں اور ان کو محسوس بھی کر رہے ہیں کہ یہ مشاہد ہے۔ جن لوگوں کو خداوند جبار ک و تعالیٰ نے روکیا ہے، تکنہ یہ کی ہے، جو تلایا ہے آپ ان کے ساتھ اپنی مشاہد بھی نہ بننے دو۔ یعنی ہم دل سے بھی تفرقہ نہ ڈالیں اور کوئی ایسا تاثر بھی نہ دیں کہ جس سے ہماری مشاہد الہی تفرقہ کے ساتھ نہیں ہو۔

اخوت، مومن بمنی کی قرآنی شرط

قرآن کریم میں حکمِ خداوند جبار ک و تعالیٰ ہے:

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ.....

.....(سورہ حجرات، آیہ ۱۰)

مومنین تو بس آپس میں بھائی بھائی ہیں.....  
 مومنین آپس میں برادری اور بھائی چارے کے رشتے میں نسلک ہیں۔ اخوت ایک ماں باپ سے پیدا  
 ہونے کو نہیں کہتے بلکہ اخوت کا معنی صائمت ہے یعنی ایک جیسا ہونا، ہم پلے و برا بر ہونا ہے۔ انسان فقط چند عبادتیں  
 کر کے اپنے آپ کو مومن نہ سمجھنے لگے بلکہ وہ مومن کی دیگر شرائط پر بھی پورا اترتا ہو۔ مومن بننے کیلئے مومنین کے  
 ساتھ اخوت اور بھائی چارہ بھی برقرار کرنا پڑتا ہے۔ سن گھرست اور خود ساختہ ایمان اللہ کی بارگاہ میں قابلی قبول نہیں  
 ہے۔

وَمَنْ يَتَسْعَ غَيْرُ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْمَخَاسِرِ ۝

اور جو شخص اسلام کے سوا کسی اور دین کا خواہاں ہو گا وہ اس سے ہرگز قبول نہیں کیا جائے گا اور ایسا شخص  
 آخرت میں خسارہ اٹھانے والوں میں سے ہو گا۔

جو بھی اسلام کے علاوہ دین لے کر آیا وہ قبول نہیں کیا جائے گا۔ اللہ نے دین کی شرائط رکھی ہیں کہ تم  
 خدا پرستی، اتباع رسول، اتباع ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم، ہمودتی آل رسول، اور عبیدی قرآن کے ساتھ ساتھ آپس میں اخوت اور  
 برادری کے رشتے میں نسلک ہو جاؤ۔ یا اللہ اور یا رسول کہنا اسے فائدہ دے گا جو باللہ اور یا رسول کہنے والوں سے  
 محبت بھی کرے اور ان کے ساتھ رشتہ اخوت میں نسلک ہو جائے۔ یہ مومن ہونے کیلئے کچھ ارکان ہیں کہ جن  
 کے بغیر انسان مومن نہیں ہو سکتا اور ان میں سے ایک رکن اخوت ہے۔

### اخوت، مومنین کا قرآنی رشتہ

کچھ رشتے ایسے ہیں جو ہم آپس میں برقرار کر لیتے ہیں مثلاً یعنی دین سے، شادی پیاہ سے،  
 بزنس (Business) سے، نسب کے خالے سے یا عائلے کے خالے سے، لیکن یہ سارے رشتے ہمارے

لے..... (سورہ آل عمران، آیہ ۸۵)

اپنے نائے ہوئے رشتے ہیں۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے مومنین کا فقط یہ رشتہ ذکر نہیں کیا کہ وہ آپس میں سرداماد ہوتے ہیں، بھائی بھتیجے ہوتے ہیں۔ خدا نے یہ نہیں کہا کہ مومن وہ ہوتے ہیں جو آپس میں چچا بھتیجے ہوں بلکہ فرمایا:

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ ..

مومنین تو بس آپس میں بھائی بھائی ہیں.....

لفظ "إِنَّمَا" حصر اور انحصار کیلئے ہے لیکن مومنین فقط آپس میں بھائی ہیں۔ یہ دوستی اخوت رکھتے ہیں اور جو روشنہ اخوت رکھتے ہوں ان کے شایان شان نہیں ہے کہ وہ آپس میں تنفر، نزاع اور لڑائی جھکڑا کریں۔

ہمارے آپس میں بہت سارے رشتے ناتے ہیں مثلاً اسلامی رشتے، اجتماعی رشتے، سیاسی رشتے، نبی رشتے، سمجھی رشتے، علاقائی رشتے اور قومی و برادری کے رشتے مثلاً چودھری فیصلی، شیخ فیصلی، راجہ فیصلی، راجپوت فیصلی وغیرہ وغیرہ۔ یہ رشتے، قومی، سماجی و قبائلی رشتے ہیں جو ہم نے خود برقرار کر لئے ہیں جبکہ مومن چاہے کسی بھی نسل و قبیلہ کا ہو وہ دوسرے مومن کا بھائی ہوتا ہے۔ ہم اپنے نائے ہوئے رشتوں کو بڑی اہمیت دیتے ہیں لیکن قرآنی اور الہی روابط کو زرا بھی اہمیت نہیں دیتے۔ قرآنی رابطہ سب سے زیادہ اہمیت رکھتا ہے جس کے مطابق مومنین آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ جب وہ آپس میں اخوت برقرار کریں گے تو مومن کہلانے کے سخت ہیں۔ مومن، مومن کے ساتھ نفرت نہیں کر سکتا۔ قرآن نے مومنوں کی دعا ذکر کی ہے:

رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلَا خُوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غُلَالَ لِلَّذِينَ انتَنَا ..

پروردگار! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لا لچکے ہیں اور ہمارے دلوں میں ایمان لانے والوں کیلئے کوئی عداوت نہ رکھ۔

یعنی اے پروردگار الہماری! بھی مغفرت فرماؤ اور ہمارے ان بھائیوں کی بھی مغفرت فرماؤ ایمان میں ہم

آخوند  
بُونِین  
کامِ آن  
از

پر سبقت رکھتے ہیں۔ اے پروردگار! اسی مسلم و موسن کی نفرت میرے دل میں نہیں ڈالنا۔ وہ دل آلودہ دنا پاک ہے جس کے اندر کسی مسلمان و موسن کی نفرت موجود ہواں دل کو اصلاح ہلکی پر کیزگی کی ضرورت ہے۔ نفرت دھمی خدا، دھمی دین، دھمی مسلمان اور دھمی موسن سے کریں۔ خداوند تبارک تعالیٰ نے بھی فرمایا ہے کہ ان سے نفرت کریں اور ان سے خدا رسول خدا ﷺ کو بھی نفرت ہے۔

### نهج البلاغہ میں انسانی رشتہ کا احترام

ہمیں تعلیم دی گئی ہے کہ حقی وہ لوگ جو آپ کے ہم مدھب نہیں، آپ کے دین کو قبول نہیں کرتے بلکہ سرے سے اسلام کو بھی قبول نہیں کرتے لیکن انسانیت میں آپ کے ساتھ شریک ہیں ان سے بھی انسانی رشتہ استوار کریں۔ اس حکم میں وہ گروہ مستثنی ہے جو دھمی دین و مدارس دین ہے بلکہ ان کیلئے اسلام نے الگ دستور دیا ہے۔ کچھ لوگ ایسے ہوتے ہیں جن تک حق کی صدائی پہنچنی نہیں یا ان کی بحث نہیں نہیں آئی یا کسی اور وجہ سے وہ مسلمان نہیں ہوئے لیکن ان کے ساتھ بھی آپ کو انسانی اور بشری رشتہ رکھنا ہے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام نے جب جانبِ مالک اشتر کو مصرا ولی مقرر کر کے بھیجا تو ساتھ ایک خط بھی لکھا۔ یہ مکتوب ہنا میں عہد نامہ مالک اشتر نے بالفاظ میں موجود ہے اور ایک تاریخی دباہیت دستاویز ہے۔

بعض علمائے سیاست یعنی جنہوں نے سیاست کو پڑھا اور پڑھایا ہے اور اُس کے اوپر اظہار نظر بھی کیا ہے حقی اُن میں سے بعض مسلمان بھی نہیں ہیں انہوں نے امیر المؤمنین علیہ السلام کے اس مکتوب کو حکر انی کے اصولوں اور ریاستی اصولوں میں اہم دستاویز قرار دیا ہے۔ بعض لوگوں کی تجویز تو یہ تھی کہ اس دستاویز کو یو این او (UNO) کیلئے مشترک سیاسی آئین و اصول قرار دیا جائے۔ سیاستوں کی بات نہیں ہو رہی کیونکہ سیاستوں میں اکثر کو سیاست کا علم نہیں ہوتا۔ دین و سیاست دو ایسے گروہ ہیں کہ جن کا کوئی دروازہ نہیں ہے لہذا جب بھی کوئی سروں سے ریٹائر ہوتا ہے تو فوراً یادیں میں آ جاتا ہے یا سیاست میں یادیں و سیاست دنوں میں آ جاتا ہے اور پھر سب کیلئے مشکلات پیدا کر دیتا ہے۔ پہلے خود مسلمان اس دستاویز کو پڑھیں اور سمجھیں پھر اس کو دنیا کیلئے پیش کریں

کیونکہ دنیا انہی اصولوں کی ہتھاچ ہے۔

اُس عہد نامہ میں حضرت نے جاتب ماں اک اشٹر کو لکھا کہ آپ کو کس طرح حکومت کرنی ہے اور لوگوں کے ساتھ آپ کا زر دیکھا ہونا چاہئے؟ کون کون سے طبقات کا آپ کو سامنا کرنا پڑے گا؟ مثلاً کچھ آپ کے دینی بھائی ہوں گے، کچھ آپ کے دین میں مخالف ہوں گے اور کچھ ایسے ہوں گے جو غیر مسلم ہوں گے۔ مخالفین کے پارے میں فرمایا کہ ان کے ساتھ رواداری سے کام لیتا ہے۔ اقہاد رہبانہ بن جائے کہ اپنے مذہبی مخالفوں کو کچلنا تیری سیاست ہو جائے۔

امیر المؤمنین ﷺ کو امام بلا فعل اور غلیظ چارم مان لینے سے حق انہیں ہوتا۔ اگر امام مانتے ہو تو ان کی امامت کو بھی سمجھو اور اگر خلیفہ مانتے ہو تو ان کے طرز خلافت کو بھی سمجھو۔ آیا یہ نک نہیں ہے کہ علمائے اسلام بیٹھے رہیں اور یو این او (U.N.O.) کا جزیل بیکری تحریک نہیں کروں کہ وہ کوئی دوسرے کے ساتھ رواداری سے پیش آنے کا درس دے؟ امیر المؤمنین ﷺ نے اقتدار میں آنے کے بعد اپنے مخالفین کو نہیں کچلا حالانکہ بہت سارے مخالفین تھے لیکن کسی سے انتقامی کارروائی نہیں کی۔ جنک جمل، جنک صحن و جنک نہروان اس وجہ سے نہیں ہوئیں کہ وہ امیر المؤمنین ﷺ کو مانتے نہیں تھے بلکہ اس وجہ سے ہوئیں کہ وہ خود مقابلے میں اتر آئے اور جنک کا آغاز انہوں نے کیا۔ امیر المؤمنین ﷺ اور حقیقت وہاں پرانا دفاع کر رہے تھے مگر یہ لوگ خود خدا کو پامال کرتے تھے اور پہل کرتے ہوئے حق کے خلاف کمل کر جنک پر آگئے۔ جن لوگوں نے امیر المؤمنین ﷺ کی بیعت نہیں کی تھی بعد میں انہوں نے حاجج ابن یوسف کے جو تے پر ہاتھ روک کر بیعت کی۔ جب انسان رہبر حق کا اتباع نہیں کرتا تو خدا اس کو کسی ظالم کے پاؤں پر ڈال دیتا ہے۔

ایک مشہور شخصیت نے امیر المؤمنین ﷺ کی بیعت نہیں کی تھی لیکن امیر المؤمنین ﷺ نے بھی انہیں نہیں چھیڑا۔ جب عبدالملک کا زمانہ آیا تو اس نے ایک دہشت گرد حاجج ابن یوسف کو مولیٰ کو کچلنے کیلئے مقرر کیا۔ یہ شخص جس نے امیر المؤمنین ﷺ کی بیعت نہیں کی تھی سو سال سے زیادہ کی عمر میں جب پہنچ گیا تھا۔ اس وقت اسے خیال آیا کہ مر نے سے پہلے پہلے ولی امر کی بیعت کرنا ضروری ہے لہذا اگر سے اپنے ولی امر کی بیعت کرنے کیلئے روانہ ہوا۔

عبدالملک ابن مروان اُس وقت دشمن میں تھا اور یہ مدینہ میں۔ لہذا یہ مدینہ میں اُس کے والی کے پاس گیا تاکہ اُس کے ہاتھ پر بیعت کر لے۔ اس وقت مدینہ میں غلیظ کامنا کندہ جمیع اُنکو یوسف تھا۔ یہ تاریخی روشنی کروہاں بیٹھا شراب پی رہا تھا اور دوسرے ہاتھ میں کوئی اور چیز پکڑ کے کھارا تھا۔ جمیع اُنکو یوسف نے کہا کہ ابھی یہرے ہاتھ فارغ نہیں ہیں تم یہرے پاؤں پر بیعت کرو۔ یہ انھوں کا گے بڑھا اور جمیع اُنکو یوسف کے پاؤں پر یوسدے کر اس کی بیعت کی۔ آج بھی بعض نام نہاد اہل فکر، نائب امام ولی فقیہ کے ہوتے ہوئے بش، بتوں ہمہ اور فوی جرنیلوں کے جو تے پر یوسدے آتے ہیں اور وہاں جانے پر ان کو کوئی قباحت محسوس نہیں ہوتی لہذا وہی تاریخ آج بھی دہرائی جاری ہے۔

امیر المؤمنین صلی اللہ علیہ وسلم نے مالک اشتر رض کو ذی یور مسلموں سے متعلق فرمایا کہ ان کا بھی تیرے ساتھ رشتہ ہے۔

اگرچہ ان کا تیرے ساتھ دینی رشتہ نہیں ہے لیکن وہ انسانی رشتے میں تیرے ساتھ شریک ہیں۔ ان کے انسانی رشتے کا تمہیں احترام کرنا ہے اور ان کے حقوق کا دفاع بھی کرنا ہے۔

### ایمان اور ذمہ داریاں لازم و ملزم

ایمان انسان کے اوپر بہت ساری ذمہ داریاں ڈال دیتا ہے اور اس کو پابند کر دیتا ہے۔ حدیث میں آیا

ہے کہ

اللَّذِي سخْنَ الْمُؤْمِنِ وَ جَنَّةُ الْكَافِرِ .....!

یعنی دنیا میں کیلئے زندگی ہے اور کافر کیلئے جنت۔

جن جل کو کہتے ہیں چونکہ انسان وہاں پابند اور جکڑا ہوا ہوتا ہے، وہ ہر کام نہیں کر سکتا، ہر جگہ نہیں جا سکتا،

ہر طرف نہیں دیکھ سکتا اور دنیا کا فر کیلئے جنت ہے۔ کافر کے دارے دیارے ہیں چونکہ کسی چیز کی پابندی نہیں ہے۔

ل.....(تفسیر الحوزان - علامہ محمد حسین طباطبائی) (تفسیر نمونہ، المولف : جمعی از فضلا)



مومن ہو کر بھی اگر کوئی ایمان کی پابندیاں قبول نہ کرے تو وہ ان آیات کے ذمہ میں شال ہے کہ

**أَقْتُونَ بِيَعْصِي الْكِبَابِ وَتَكْفُرُونَ بِيَعْصِي فَمَا جَزَاءُهُمْ إِنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خَزْنَى  
فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَهْدَى الْعَذَابِ.....**

کیا تم کتاب کے کچھ حصے پر ایمان لاتے ہو اور کچھ حصے سے کفر اختیار کرتے ہو؟ پس تم میں سے جو ایسا کرے اس کی سزا دنیاوی زندگی میں رسولی کے سوا کیا ہو سکتی ہے؟ اور آخرت میں (ایسے لوگ) سخت ترین عذاب کی طرف لوٹائے جائیں گے.....

**لُؤْمُونَ بِيَعْصِي وَتَكْفُرُ بِيَعْصِي وَقَرِئُنَوْنَ أَنْ يَتَّخِلُوا بَيْنَ ذَلِكَ سَيِّلًا**  
هم بعض پر ایمان لاکیں گے اور بعض کا اکار کریں گے، وہ اس طرح کفر و ایمان کے درمیان ایک راہ نکالنا چاہتے ہیں۔

ذکر وہ بالا آیت کے بعد خدا فرماتا ہے:

**أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْذَلُنَا لِلْكَافِرِينَ عَذَابًا مُهِينًا**  
ایسے لوگ حقیقی کافر ہیں اور ہم نے کافروں کیلئے ذلت آئمہ عذاب تیار کر رکھا ہے۔

پس ایمان اپنے ساتھ ذمہ داریاں لاتا ہے۔ آج ہر نہ ہب فرقہ کے لوگ مختلف چیزوں کا بہانہ بن کر ملائیں سیاسی پناہ، امیگریشن اور اسٹوڈنٹ ویزے کے نام پر دھڑکا دھڑکا پاکستان چھوڑ کر جا رہے ہیں۔ پاکستان کے ایک بڑے صحافی نے اپنی کتاب کے پہلے جملے میں لکھا ہے کہ ہر پاکستانی کی دیرینہ قلبی آرزو یہ ہے کہ ایک دفعہ اسے امریکہ کا ویزہ مل جائے۔ زیارات کا ویزہ ملے تو کوئی مبارک نہیں دیتا لیکن اگر امریکہ کا ویزہ لگ جائے تو سب ایک دوسرا کے کو مبارک باد دیتے ہیں۔ جب یہ لوگ باہر چلے جاتے ہیں تو وہاں ان پر کچھ چیزوں کی پابندیاں عائد کی جاتی ہیں لہذا ایمان پابندیوں کو قبول بھی کرتے ہیں اور ان پر عمل بھی کرتے ہیں۔

آنکھ اور ماریں ایسا لازم ہے

اگر کوئی ان پابندیوں کو قبول نہ کرے تو یہ مالک انہیں اپنے ملک سے باہر نکال دیتے ہیں۔ اسی طرح ایمان بھی اپنے ہمراہ پابندیاں لاتا ہے لہذا اگر کوئی ایمان کی حدود میں داخل ہونے کیلئے ان پابندیوں کو نہ قبول کرے اور نہ ان پر عمل کرے تو پھر اپنے آپ کو مون سمجھنا خام خیالی ہے۔ انسان اتنا ہی مون ہے جتنا ایمان کی لائی ہوئی پابندیوں کو قبول کرتا ہے اور ان پر عمل کرتا ہے۔ وہ جس حد تک ان پابندیوں کو عبور کرتا ہے اس حد تک دائرہ ایمان سے باہر ہو جاتا ہے۔ ایمان کی پابندیاں فرداں ہیں۔ سورہ مونون اور روایات بھری ہوئی ہیں کہ ایمان کیا کیا پابندیاں عائد کرتا ہے۔

جب آپ کو گاڑی چلانے کا لائنس دیا جاتا ہے تو ساتھ ہی پابندیاں بھی عائد کروی جاتی ہیں کہ اگر گاڑی چلانی ہے تو قانون آپ کو بہت سی چیزوں کی پابندی کرنی ہوگی مثلاً اسپیڈ المٹ کی پابندی کرنی پڑے گی، پارکنگ کے اصولوں کی پابندی کرنی پڑے گی، گاڑی کی میٹنینگز (Maintenance) کی پابندی کرنی پڑے گی اور دیگر ثریک قوانین کی پابندی کرنی پڑے گی ورنہ لائنس کشش ہو جائے گا اور آپ کو گاڑی چلانے کا حق نہیں ملتے گا۔ ان پابندیوں کے ذریعہ آپ خود کو بھی آسودہ رکھیں گے اور دوسروں کو بھی آسودہ رکھیں گے۔

اگر ہم ایمان کی پابندیوں کو قبول کئے بغیر مون بن جائیں تو لبرل ڈرامہ راس کو کہتے ہیں کہ جس کے پاس لائنس ہو یکن وہ کسی قانون کا پابند نہ ہو۔ جو دوسرا سماں تک اسپیڈ سے گاڑی چلاتے، فٹ پا تھ پر گاڑی دوڑائے، روڈ پر اٹھی سست گاڑی چلاتے، ہریک سکلنٹر اور اشاروں کی پابندی بھی نہ کرے اور اس کو کوئی پوچھنے والا نہ ہو اور اگر کوئی پوچھتے تو وہ شور چائے کریں یہ مالک اور قانون ہے کہ آزادی سے گاڑی چلانے پر بھی پابندی ہے، زبان کھولنے اور اٹھاہار نظر پر بھی پابندی ہے۔ لبرل ازم کا مطلب یہی ہے کہ میں ڈرامہ رہوں یکن ڈرامینگ کی پابندیاں قبول نہیں کرتا۔ لبرل مسلمان و مون وہ ہے جو ایمان کی ساری حدیں بچلا گئیں کر اور تو ڈکر بھی مون نہیں رہتا ہے۔

ایمان کی پابندیوں کو جانے کیلئے مطالعہ ضروری ہے۔ چونکہ ہم صرف سننے پر اتفاق کرتے ہیں یعنی عہد کیا ہوا ہے کہ ہم نے دین کو پڑھنا نہیں ہے بلکہ صرف سننا ہے اور جو سننا ہے اس پر عمل نہیں کرنا۔ اتنی مدد کی کمی قوم اور

کہیں مشاہدہ میں نہیں آئی۔ یہ مدد توڑ دیں اس میں حرج نہیں ہے۔ تھوڑے دن کیلئے سننے پر استغفار کریں بلکہ تھوڑا سامطالعہ بھی کریں۔ قرآن، تفسیر اور روایات مصوبین بیان کا مطالعہ کریں کہ ایمان ہم پر کون کون سی پابندیاں عام کرتا ہے۔

عموماً جب لاکیوں کی شادیاں ہوتی ہیں تو ان لڑکی کو تعلیمات دیتی ہے کہ تو نے ساس کی کوئی بات نہیں سنی، سر کو من نہیں لگا ہا اور شوہر کو اپنے قبضہ میں کرتا ہے، جس طرح جن بوالی میں بند کرنا ہوتا ہے اسی طرح تو نے شوہر کو بند کرنا ہے۔ وہ اُسے یہ تعلیم نہیں دیتی کہ میری بیٹی تو اب زوجہ بن گئی ہے اور رشتہ روجیت اپنے ساتھ کچھ پابندیاں بھی رکھتا ہے لہذا جبکہ ان پابندیوں کا خیال رکھنا پڑے گا۔ ہمارے ایک دوست کی شادی ہوئی تو کچھ عرصہ بعد ناچاقیاں شروع ہو گئی۔ جب ان سے پوچھا کر پریشان کیوں رہتے ہو؟ تو کہنے لگے کہ ہماری شادی کے تیرے میں سے ہی نزاع شروع ہو گئی تھی اور اب وہ نزاع عملی شکل اختیار کر گئی ہے۔ وہ نزاع یہ ہے کہ ہم دونوں میں سے شوہر کون ہو اور یہوی کون بنے؟ اور وہ جو ہتھی ہے کہ وہ شوہر ہو اور میں یہوی ہوں اور میرا یہ ارادہ ہے کہ میں شوہر ہوں اور وہ یہوی۔ ہمارے اندر ابھی یہ جنگ چاہی ہے لہذا دیکھیں کہ کون جیتا ہے۔

اس سلسلہ میں والدین اولاد کی تربیت کریں۔ اگر جیسا نہ ہی وے سکس تو اس سے وہ مرے گی نہیں لیکن اگر چاہتے ہیں کہ آپ کی پیشیاں خوشحال زندگی بس کریں تو انہیں یہ تعلیم دیں کہ اب تم یہوی بن گئی ہو اور اس رشتہ کی کچھ پابندیاں ہوتی ہیں جن کا تمہیں خیال رکھنا ہوگا۔ اسی طرح ہر رشتہ تعلق اپنے ہمراہ کچھ پابندیاں لے کر آتا ہے اور ہمارے معاشرے کی ساری مفہومات اس میں ہیں کہ ہم برل (Liberal) ہو گئے ہیں۔ جس طرح پہلے مولویوں نے مولویوں نے اندر ہرے والا اسلام پھیلایا ہوا تھا اسی طرح جرنل نے آکر روشن اسلام پھیلایا۔ پہلے مولویوں نے اس طرح کا تاریک اسلام پھیلایا ہوا تھا کہ ایمان کا مطلب ہے سانس بھی نہ لو، تمہیں اصلاد کیجئے، سننے اور بولنے کی اجازت بھی نہیں ہے لیکن جرنل نے روشن اسلام کے نام پر ساری پابندیاں ہٹا دیں۔ انہوں نے کہا کہ کوئی پابندی نہیں ہے حتیٰ مورتوں کے کپڑے پہننے پر بھی پابندی نہیں ہے۔ الگینڈ کے دورے پر انہوں نے اپنی زوجہ کا ہاتھ پکڑ کر کڑا کر کے پہاک کہ یہ مسلمان خاتون کا ہترین نمونہ ہے اور جب اس زمانے میں مسلمان مورتوں کیلئے شرمندگی



کا باعث ہے کہ اس زمانے میں بھی پروہ کر رہی ہیں۔ اکیسویں صدی میں بھی مسلمان پردوے کی بات کر رہے ہیں۔ ہم قرآن تو واب کیلئے پڑھتے ہیں لیکن اگر سمجھ کر پڑھیں تو واب ڈبل (Double) ہو جاتا ہے۔ آج کل لوگ جعلی طریقوں سے ڈبل کے چکر میں ہوتے ہیں جیسے ایک ڈبل شاہ جیل میں ہے۔ آپ کسی ڈبل شاہ کے پاس نہ جائیں بلکہ اگر قرآن پر غور کریں تو واب کی گناہ زیادہ بڑھ جاتا ہے۔

مومن کیلئے ایک پابندی یہ ہے کہ وہ درسے مومن کے ساتھ ہر حال میں رفتہ رفتہ اخوت میں رہے اگرچہ دوسرا اس برادری کا پاس نہ کرتا ہو۔ بھی تو پابندی ہے ورنہ اگر اینٹ کا جواب پتھر سے دینا ہوتا تو پھر کوئی مشکل نہیں تھی۔ اگر کوئی آپ کو سلام نہیں کرتا تو پابندی یہ ہے کہ آپ بڑھ کر اس کو سلام کریں۔ حتیٰ یہاں تک فرمایا گیا کہ اگر کسی بھائی نے آپ کے ساتھ کسی کام میں زیادتی کی ہے تو اس سے پہلے کہ وہ آپ سے مذکور کرنے آئے آپ اس کو معاف کرنے کیلئے اس کے پاس پہلے بھائی کیمیں اور اس کیلئے مغفرت کی دعا کریں۔ بعض بھائی زیادتی بھی کرتے ہیں اور مسائل بھی کھڑے کرتے ہیں چونکہ سارے بھائی عالم و آگاہ اور پابند و باشور نہیں ہوتے۔ گھروں کے اندر بھی ایسا ہی ہوتا ہے کہ کچھ بھائی ایسے ہوتے ہیں جو ذاتی طور پر تھوڑے مشکلات کا فکار ہوتے ہیں، جن کا دماغی توازن درست نہیں ہوتا یا سوجھ بوجھ درست نہیں ہوتی لہذا اپنی سوجھ بوجھ نہ ہونے کی وجہ سے بسا اوقات اُنے کام بھی کرتے ہیں تو کیا ہم ان کو گھر سے نکال دیتے ہیں؟ ایا ان کو گلے لگاتے ہیں؟ ان پر زیادہ رحم آتا ہے اور ان کا زیادہ خیال رکھتے ہیں؟!

اسی طرح کچھ مسلمان بھائی ایسے ہیں جو ہمارے حق میں زیادتی کرتے ہیں، تہمت دہتان باندھتے ہیں لیکن اُس کے باوجود چونکہ وہ خدا کی وحدانیت کا اقرار کرتے ہیں، رسولؐ کا لکھ پڑھتے ہیں یا اُس امام و مولاؐ کو مانتے ہیں، حس کی ہم پیروی کرتے ہیں، اُن اہل بیت ﷺ سے محبت کرتے ہیں جن سے ہم محبت کرتے ہیں یا اُس قرآن کا دام بھرتے ہیں، جس کو ہم بھی قبول کرتے ہیں تو اس کیلئے دل میں احترام بڑھ جانا چاہئے۔ اگر کوئی ہندو شاعر جو خدا، رسولؐ، قرآن، دین اور امامت و قیامت کو نہیں مانتا صرف امام حسینؑ کی مدح میں ایک شعر لکھ دینا ہے تو لوگ اُس کی بے احترامی نہیں کریں گے بلکہ ہمارے اندر سے اُس کیلئے حسینؑ کے جذبات تلتے ہیں کیونکہ

انہوں نے ہماری ایک مقدس سنتی کی تحریف کی ہے۔ تو جو صرف امام حسینؑ کی تعریف میں چند کلمے کہے اس کیلئے ہمارے دل میں احترام پڑھتا ہے جو نکلے جس شخصیت کا اُس نے احترام کیا ہے وہ میری محبوب شخصیت ہے، تو جو خدا، رسول اللہ، قرآن واللی بیٹ کو مانتا ہے آیا میں اس کیلئے اپنے دل میں کوئی احترام نہ رکھوں؟!

### اخوت، رکن اسلام

آخرت و اتحاد اصول دین میں سے ہے البتہ اُس معنی میں نہیں جو اصول و فروع کی اصطلاح میں استعمال ہوتا ہے بلکہ اس روایت کے مطابق کہ

**بَيْنَ الْأَمْلَامِ عَلَىٰ خُمُسٍ، عَلَى الصَّلَاةِ، وَالرِّزْكَةِ، وَالصُّومِ، وَالحُجَّةِ، وَالْوِلَايَةِ، وَلَمْ يَنَادِ بِشَيْءٍ إِلَّا نُودِيَ بِالْوِلَايَةِ.....**

اسلام کی فیضان پانچ اركان پر ہے۔

(۱) نماز (۲) زکوة (۳) روزہ (۴) حج (۵) ولایت

اور جتنی تاکید ولایت کے اوپر کی گئی ہے کسی اور رکن کے اوپر نہیں کی گئی۔

ای طرح احادیث میں دوسرے امور بھی دین کے اركان ہیں مثلاً امر بالمعروف و نهى عن المنکر رکن دین ہے۔ امام کے فرمان کے مطابق اگر امر بالمعروف و نهى عن المنکر نہ ہو تو دین ختم ہو جائے گا جیسا کہ ہم اپنا سوسائٹی (Society) میں اس کے اثرات دیکھ رہے ہیں۔ ظاہر ہے کہ چھت بیشتر ستون کے ناپانکھار ہوتی ہے۔

مولانا نارو ڈم کے بقول:

مَرْكَبَهُ اَوْ بَسِ سَرِ جَنْبَدْ ذَرِ بُود  
جَنْبَدْ شِنْ چَرُونْ جَنْبَدْ شِنْ كَرْذَرِ بُود.....

.....(اصول کافی،الجزء ۲،صفحة ۱۵) ..... (مشنونی معنوی،بہ تصحیح: رینولد انیکلسون، فقر

چہارم،صفحہ ۶۱۳)

یعنی سر کے بغیر جو چیز لہتی ہے وہ پھوپھو کی دُم سر کے کٹ جانے کے باوجود وہی رہتی ہے۔ آج نیں نسل دین سے اسی لئے تحریر ہے اور دین سے بچنے کیلئے ہاتھ جوڑتی ہے کیونکہ دین کی موجودہ حالت ارکان دین پر استوار نہیں ہے۔ آج ہر ایک نے بغیر ستونوں کے دین بنایا ہوا ہے۔ کسی کادین ہوئی کے دوش پر ہے تو کسی کادین ہوس کے دوش پر۔ اگر ہم دین کی بنیاد ارکان دین پر استوار کرتے تو اسلامی سوسائٹی (Islamic Society) کا آغاز ہی وحدت کی بنیاد پر ہوتا کیونکہ وحدت دین کا بنیادی رکن اور قرآنی اصل و بنیاد ہے۔

### سیرت رسول ﷺ میں اخوت کا عملی درس

رسول اکرم ﷺ نے مسلمین کے درمیان وحدت کو احتجات میں سے قرار دیا ہے۔ قرآن اسی آیہ میں وحدت پر ہزیر ہتا کیہ کرتے ہوئے فرماتا ہے:

فَأَعْلِمُهُمْ أَبْيَنَ أَخْوَيْهِمْ .....

لہذا اپنے بھائیوں کے درمیان اصلاح کرو.....

رسول اللہ ﷺ نے یہ اخوت موشیں کے اندر برقرار فرمائی۔ سیرت طیبہ پیغمبر اکرم ﷺ میں جس حصہ پر بہت زیادہ تاکید اور اصرار نظر آتا ہے وہ اخوت ہے۔ قرآن مجید کے فرمان کی روشنی میں پیغمبر اکرم ﷺ نے یہ اخوت ہر موقع پر برقرار فرمائی۔ مدینہ جانے سے پہلے شرط رکھی کہ جب تک اوس خزر ج کے اندر اخوت نہیں ہوگی نبی کا قدم تمہاری بستی میں نہیں پڑے گا اور جب پیغمبر اکرم ﷺ نے مہاجرین کے سامنے پڑے گئے تو وہاں کے مقامی لوگوں یعنی انصار کے ساتھ دوسرا کام یہ کیا کہ ان کے اور مہاجرین کے درمیان اخوت برقرار کی۔ آپ نے ہر مہاجر کو ہر انصاری کا بھائی بنایا تاکہ ان کے درمیان رہنے اخوت برقرار ہو۔ وہی جگہ جو پہلے ایک دوسرے کے جانی، خونی اور جگہزادوں نے اپنیں پیغمبر اکرم ﷺ نے اتنا شور عطا کیا کہ آپس میں اخی بن گئے اور

.....(سورہ حجرات، آیہ ۱۰)

بھائی چارے کے رشتے میں مسلک ہو گئے۔

آج ہم بیٹھ کر جشن میلاد مناتے ہیں اور آرزو و تلاضا کرتے ہیں کہ حضور ﷺ ایک نظر کرم ہم پر بھی سمجھئے۔ رسول اکرم ﷺ وہاں نظر کرم نہیں کرتے جہاں پر اوس خروج آپس میں برس پیکار ہوں بلکہ نظر کرم اُس طرف آتی ہے جہاں پر وحدت و اتفاق موجود ہو۔ عام نگاہ کرم تو ہوتی ہے چونکہ خدا نے انہیں کریم بنا کر بھیجا ہے۔ کریم کہتے ہی اُسے ہیں کہ جس کے فیض اور لگاہ کے اندر کوئی عکل، عک دلی و عک نظری موجود ہو۔ ان کی نظر کرم عام ہے اور تمام حالیں کیلئے ہے لیکن جب تک ہم تفرقہ چھوڑ کر خدا کے دین کے ناصرد حامی نہ بن جائیں اُس وقت تک ہم پر نظر کرم نہیں پہنچ سکتی۔ اگر ہم حکومت بنا بھی لیں لیکن آخرت نہ ہو تو اسی حکومت کا کوئی فائدہ نہیں ہے، مجبد بنا بھی لیں لیکن اُس مسجد کے اندر نماز پڑھنے والے ایک دوسرے سے محبت نہ کرتے ہوں تو اسی مسجد کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔

آپ ﷺ نے فماز جماعت و چادر بعد میں شروع کئے پہلے کہا کہ آپس میں رفتہ آخرت سے مسلک ہو جاوے۔ اگر یہ آخرت حاصل نہ ہوتی تو نہ وہ جنگ و جہاد ہوتے اور نہ وہ فتوحات ہوتیں۔ پیامبر اکرم ﷺ نے مدینہ جا کر ایک الہی و قرآنی معاشرہ تکمیل دینے کیلئے سب سے پہلا قدم آخرت و وحدت کا اٹھایا۔ اسی طرح تعلیمات و سیرت ائمہ اطہار ﷺ میں سب سے زیادہ نمایاں اور بر جست چیز آخرت و وحدت ہے لیکن آج مسلمان آخرت، محبت، الافت اور وحدت کی بجائے ایک دوسرے کے خون کے پیاسے ہیں۔ جنہیں قرآن نے بھائی کہا ہے وہ ایک دوسرے کے ذہن ہیں اور مسلمانوں کی آپس میں دشمنی قرآن کریم کی لعنت کا مورد ہے۔

## لعنت سے ہزاد

قرآن مجید نے بعض اعمال کی شدید نرمت کی ہے۔ لعنت کا معنی نرمت ہے اور یہ رحمت کی ضد ہے۔

لعنت گالی نہیں ہے بلکہ بدعا ہے۔ لعنت کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ پروردگار اپنی رحمتیں، فضیلیں، توفیقات اور سارے اسباب وسائل جو کسی عبد کو دیتا ہے وہ سب اُس ملعون سے لے لے ملعون یعنی حرم کر جس سے خدا نے سب



کھلے لیا ہوا رأس اپنے حال پر چھوڑ دیا ہو۔  
 رحمت خدا جس کے شامل ہو جائے اسے مرحوم کہتے ہیں چاہے وہ زندہ ہو یا مردہ۔ لیکن عام طور پر اردو کے اندر مرحوم کا لفظ مردوں کے ساتھ مخصوص ہے چونکہ زندوں کو توقع ہی نہیں ہوتی کہ رحمت ان کے بھی شاملی حال ہو سکتی ہے۔ ملعون انسان رحمت و توفیق استالٰہ سے محروم ہوتا ہے یعنی جسے خداوند تبارک و تعالیٰ اپنے حال پر چھوڑ دیتا ہے۔ فتح البلاغہ میں امیر المؤمنین علیہ السلام نے ایک خطبہ کے ضمن میں میان فرمایا کہ زمین کے اوپر سب سے بدترین مخلوق دوسم کے لوگ ہیں:

رَجُلٌ وَكَلَّهُ اللَّهُ إِلَيْهِ نَفْسِهِ.....

ایسا مرد جسے خدا نے اس کے حال پر چھوڑ دیا ہے،

وَرَجُلٌ قَمَشَ جَهَنَّمَ، مُوْضِعٌ فِي جَهَنَّمِ الْأَمْمَةِ.....

اور دوسرا وہ ہے جس نے جہالت بثوری ہوا اور لوگوں کے اندر عالم بن گیا ہو در حالیہ عالم نہ ہو،

فَذَمَّاهُ أَشْبَاهُ النَّاسِ عَالِمًا وَلَيْسَ بِهِ.....

کچھ انسان نماچھروں نے اسے عالم کہنا شروع کر دیا ہوا اور وہ بھی عالم بن گیا ہو در حالیہ عالم نہ ہو۔

ایسے شخص کے احکامات اور فتویں سے امت کے اندر فتنے و شبہات پیدا ہوتے ہیں۔ یہ وثائقات خدا

کے ہاں سب سے مبغوض و بدترین مخلوقات ہیں۔

ہمیں دین کی طرف سے یہ دعا تعلیم دی گئی ہے کہ

رَبُّ لَا تَكُلُّنِي إِلَيْ نَفْسِي طَرْفَةً غَيْنِي أَبْدَأُ.....

یعنی اے میرے رب مجھے پلک مجھکنے کی حد تک بھی میرے اپنے حال پر نہیں چھوڑنا، بلکہ ہماری زمام

اپنے اختیار میں رکھنا اور اگر ہم بہکنا چاہیں تو ہمیں بہکنے نہ دینا۔

۱۔....(نهج البلاغہ، خطبہ ۱۷) (الکافی-الکلبی،الجزء ۲،صفحة ۷۸۵)

## قطع رحمی، قرآن کی لعنت کا مورد

قرآن مجید کی ان نہتوں میں سے جنہیں لعنت کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے ایک مورد یہ ہے کہ

وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوَضَّلَ وَيُفْسَدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ۝۵

اور جن سے خدا نے جوڑ نے کا حکم دیا ہے اسے کاٹ دیتے ہیں اور زمین میں فساد برپا کرتے ہیں یہی وہ لوگ ہیں جو حیثیت خسارہ والے ہیں۔

وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوَضَّلَ وَيُفْسَدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ النَّى ۝۵

اور جن سے تعلقات کا حکم دیا گیا ہے ان سے قطع تعلقات کر لیتے ہیں اور زمین میں فساد برپا کرتے ہیں ان کے لئے لعنت اور بدترین گھر ہے۔

جو لوگ ان چیزوں کو توڑ دیتے ہیں جن کو جوڑ نے کا حکم اللہ نے دیا ہے وہ قرآن کی نظر میں خسارہ اٹھانے والے اور لعنتی لوگ ہیں یعنی یہ محروم لوگ ہیں، یہ فردوں تو بھی محروم ہیں، اگر کوئی خاندان ہو تو وہ بھی ملعون خاندان ہے مثلاً ایسا خاندان جس کے اندر صلة رحمی نہ ہو ملعون خاندان ہے۔

قطع رحم محترمات و گتاباں بکیرہ میں سے ہے۔ روایات میں ہے کہ جو شخص قطع رحم کرتا ہے اس کی عمر کم ہو جاتی ہے یعنی محروم از عمر ہو جاتا ہے، اس کی زندگی میں برکت نہیں رہتی۔ ممکن ہے کہ اس کے پاس بہت پیسے ہوں لیکن اس پیسوں کے اندر برکت نہیں ہوتی جبکہ صلة رحمی کرنے سے عمر بڑھ جاتی ہے۔ رشتے توڑنا حرام ہے انہیں نہ توڑیں۔ زیادتیاں ہوتی رہتی ہیں لیکن ان کی خلافی کے راستے بھی موجود ہیں۔ رشتے سے مراد صرف عقد و نکاح والا رشتہ نہیں ہے بلکہ دوسرا رشتے بھی شامل ہیں یعنی بھائی کا رشتہ، بھائی بھائی کا رشتہ، ماں بیٹی کا رشتہ، باپ بیٹی کا رشتہ، باپ بیٹی کا رشتہ، خالہ بھائی بھائی کا رشتہ، پھوپھی بھتیجی کا رشتہ۔ یہ سارے رشتے جو اللہ نے بنائے ہیں انہیں توڑنا جائز نہیں ہے کیونکہ یہم نے نہیں بلکہ اللہ نے بنائے ہیں۔ ہمیں سماج، کلچر اور تہذیب و تمدن

نے بھائی نہیں بنایا بلکہ اللہ نے بھائی بنایا ہے لہذا جب کوئی یہ رشتہ توڑتا ہے تو وہ اللہ کے ساتھ جگ کر رہا ہے۔ اس لئے کہا گیا ہے کہ قطع رحم حرام ہے۔ قطع رحم آج عبادت بھجو کیا جاتا ہے اور بڑے غیر سے کہتے ہیں کہ میں تو اپنے منحوس بھائی کا منہج نہیں دیکھا کیونکہ وہ میری روٹی کھا کر چلا گیا اور مجھے روٹی نہیں کھلائی۔ اگر وہ زیادتی بھی کرے تو بھی تیرا بھائی ہے اور قطع رحم کی اجازت نہیں ہے۔ خداوند تعالیٰ نے ان لوگوں پر لعنت کرتے ہوئے فرمایا:

أُولَئِكَ لَهُمُ الْغَنَّةُ وَلَهُمْ سُوءُ النَّلَوْهُ

ان کے لئے لعنت اور بدترین گھر ہے۔

یعنی جو لوگ ایسی چیزیں توڑتے ہیں جن کے جوڑنے کا خدا نے حکم دیا ہے تو ان پر اللہ کی لعنت ہے۔ ہر وہ چیز جس کے جوڑنے کا حکم اللہ نے دیا ہے اسے توڑنا حرام ہے۔ اللہ نے رشتہ داروں کے ساتھ رشتہ توڑنے کا نہیں بلکہ جوڑنے کا حکم دیا ہے۔

### .....ثویے ہووفن کو جوڑنا، کارنبوت

مولانا رومؒ نے ایک حدیث کا مضمون شعر کی زبان میں نقل کیا ہے۔ یہ حضرت موسیٰ ﷺ کے زمانے کا واقعہ ہے کہ جو اللہ تعالیٰ کے پڑے ارجمند اور جلالی نبی ہیں آپ کو خداوند تعالیٰ نے سب سے زیادہ مجرے عطا فرمائے اور مرآن میں سب سے زیادہ تذکرہ بھی حضرت موسیٰ ﷺ کا کیا گیا ہے۔ حضرت موسیٰ ﷺ ایک دن مصریا کھان کے پہاڑوں پر گئے تو دیکھا کہ وہاں ایک چواہا بھیڑیں چرا رہا ہے۔ وہ چواہا پڑھا لکھا اور خداش اس نہیں تھا۔ اس کی بھیڑیں شندے اور میٹھے پانی کی نہر سے سیراب ہو رہی تھیں اور چواگاہ میں بزرہ چوری تھیں۔ وہاں اس کو خدا یاد آگیا اور اس نے مناجات شروع کیں کہ خدا یا! اتنا اچھا سبزہ ہے، اتنی بہترین چواگاہ ہے، صاف و شفاف شندے پانی کا چشمہ ہے اور میری بھیڑ، بکریاں یہاں پر چوری ہیں لیکن حیری، بھیڑ، بکریاں یہاں نہیں ہیں۔ اگر تیری بھیڑ، بکریاں بھی یہاں ہوتیں تو میں انہیں بھی چرا آتا۔ پھر میری اور تیری بھیڑ، بکریاں یہاں پر ایک ساتھ چرتیں۔ پھر مولانا رومؒ نے نقل کیا ہے کہ اس نے کہا اے خدا یا! اگر تو یہاں ہوتا تو اس شندے

چھاؤں میں بیٹھ کر میں معاذ اللہ تیرے بالوں میں لکھی کرتا، تیری جوئیں نکالتا، ظاہر ہے کہ بھیڑ، بکریوں کے ساتھ چھواہوں کے سروں میں جوئیں پڑ جاتی ہیں، معاذ اللہ چھواہے کا تصور کردہ خدا بھی ایسا ہی ہے جیسا وہ خود ہے۔ یعنی اس کو خدا سے ایک ہمدردی محسوس ہوئی جس کے نتیجہ میں وہ اس طرح کی باتیں کر رہا تھا کہ اگر میری آپ تک رسائی ہوتی تو میں معاذ اللہ آپ کے بالوں میں لکھی کرتا، آپ کے جو تے سیتا اور ان پر بیوند لگاتا وغیرہ وغیرہ۔

چھواہا اپنی مناجات میں مگن تھا کہ یچھے سے حضرت موسیٰؑ آگئے کہ جن کے اوپر قرأت اتری، جن کو علم لدنی حاصل ہے، جو صومعہ ہیں، جن کا خدا سے ڈائرکٹ رابطہ ہے۔ کہاں موسیٰؑ کی معرفت اور کہاں چھواہے کی؟! جب حضرت موسیٰؑ ﷺ نے چھواہے کی مناجات سینیں تو بدرا غصب ناک ہو کر اس کوڈا نشا کہ جمال، نادان یہ کیا مخالفات و مزخرفات ہیں جو تم زبان سے ادا کر رہے ہو؟! وہ ذر کر کھڑا ہو گیا اور کہا میں گانا نہیں گارہا تھا بلکہ خدا کی بارگاہ میں مناجات کر رہا تھا۔ کہا یہ کیسی مناجات ہیں، خدا جسم نہیں رکھتا ہے، تو اتنا نادان واحق ہے کہ تجھے یہ بھی نہیں پڑتا کہ خدا ایسا نہیں ہے، تجھے یہ باتیں نہیں کہنی چاہئے تھیں۔ پھر اس سے کہا کہ تیرا خدا کے بارے میں تصور نمیک نہیں ہے۔ اس سخت سرنش کے بعد وہ متوجہ ہو گیا اور روتے ہوئے کہا کہ اس کے بعد ایسا نہیں کروں گا۔ اس کا دل ٹوٹ چکا تھا تی وہ اپنی بھیڑ، بکریوں کو وہیں چھتا چھوڑ کر چاگاہ سے بہت دور چلا گیا۔

جب وہ موسیٰؑ کی نظروں سے او جمل ہو گیا تو خدا نے موسیٰؑ پر یہ وہی نازل کی کہ موسیٰؑ آیا سب لوگوں سے آپ کی توقع یہ ہے کہ ان کے پاس موسیٰؑ بھی معرفت ہو؟! ہر ایک انسان تو موسیٰؑ نہیں ہوتا! موسیٰؑ تو بس ایک ہے اور چواہا ہے، اس پر وہی نہیں اترتی، اس کی معرفت آپ کے درجے کی نہیں ہے، وہ اپنی سوچ اور ذہن کے مطابق خدا کے ساتھ راز و نیاز کر رہا تھا اور خدا کو یاد کر رہا تھا۔ وہ خدا سے نزدیک ہونا چاہ رہا تھا لیکن اسے خدا کی صحیح پیچان نہیں تھی۔ تیرا کام اس کو مجھ سے دور کرنا نہیں تھا بلکہ میرے نزدیک بندے کو نزدیک تر کرنا تھا۔ اس موسیٰؑ تو نے اپنے گمان کے مطابق میری بارگاہ میں آنے والے ایک بندہ کو دور کر دیا ہے، تو نے میرے بندے کا دل توڑ دیا ہے!!

تو نے بندوں کو جوڑنا کا پروپرٹ

وہیں پر مولانا روم نے حدیث کا ترجمہ یوں بیان کیا:

و حسی آمد سے وی موسیٰ از خدا  
بنندہ م اذ ازم سا کر دی جدا  
تسوہ رای وصل کر دن آمدی  
نس رای فصل کر دن آمدی.....  
اے موی ۱۰۰ ہم نے تجھے وصل کرنے کیلئے بھیجا تھا فصل کرنے کیلئے نہیں بھیجا تھا، یعنی ہم نے تجھے جوڑنے کیلئے بھیجا تھا تو ہم نے تجھے نبی بنا کر بھیجا ہے اور نبیوں کا کام تو زنا نہیں جوڑنا ہوتا ہے! اسے خدا کی بارگاہ سے بھیکانا تیرا کام نہیں تھا بلکہ تیرا کام اسے اگلے باب و مرحلہ میں داخل کرنا تھا۔ اس کے بعد حضرت موی ﷺ اس چواہے کی تلاش میں لٹکے اور اس کو ڈھونڈ لیا۔ وہ ایک جگہ بیٹھا رورہا تھا اور توہہ کر رہا تھا کہ خدا یا غلطی ہو گئی ہے اور اب اسکی غلطی نہیں کروں گا۔

حضرت موی ﷺ نے کہا کہ بنندہ خدا تیرے بارے میں وہی نازل ہوئی ہے۔ تو نے جو کچھ کیا ہے کیف وہ جہالت کی وجہ سے کیا لیکن تجھے معرفت حاصل کرنی چاہیے۔ وہ پھر مذہرات کرنے لگا اور کہا کہ موی ۱۰۰ آپ نے مجھے زندہ و ہوشیار کر دیا۔ اب وہ ساری باتیں فتح ہو گئیں کیونکہ آپ نے تجھے متوجہ کر دیا ہے کہ میں صحیح تصور نہیں رکھتا۔ حضرت موی ﷺ نے جتنے جتنے کئے کہ وہ باقی دوبارہ شروع کرے لیکن اس نے شروع نہیں کیں کیونکہ اس کا دل ٹوٹ چکا تھا۔ چراہا حضرت موی ۱۰۰ کے ساتھ جانے کیلئے بھی راضی نہ تھا اور کہہ رہا تھا کہ اب میں معرفت خدا حاصل کرنے کے بعد اور جیسا آپ چاہتے ہیں ویسا بن کراؤں گا۔

یہ آیات کریمہ ہیں تھیں کہ خدا نے انہیاں ﷺ کو کھرے دانوں کو پر دنے کیلئے بھیجا ہے نہ کہ پروئی ہوئی تہیوں کو کھول کر کھیرے کیلئے۔ تمام انہیاں ﷺ نے سب سے پہلے قوموں کو مرکز کی طرف بلا یا ہے کہ

ل.....(مثنوی معنوی، دفتر دوم: ہناب کردن حق تعالیٰ ہا موسیٰ ﷺ از بہر آن شبیان، صفحہ ۲۶۷)

يَا قَوْمٍ أَغْهَلُوا اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهٍ خَمِرٌ.....  
 اے قومِ اللہ کی عبادت کرو اس کے ساتھ مار کوئی معبود نہیں ہے.....  
 اگر بِ اللہ کی طرف آجائیں تو ایک ہو سکتے ہیں۔ یہ آئینہ یا وجہِ کل اور فطرت انسان کے اندر موجود ہے۔ دین نے  
 اس فطرت کو ذرا اور کھول دیا ہے جو نکلے خدا پرستی و توحید فطرت انسان کے اندر موجود ہے۔

### چڑی ہوں کو توڑنا، کار سامری

ٹوٹے ہوؤں کو جوڑنا نبوت کا کام ہے اور چڑیے ہوؤں کو توڑنا سامری کا کام ہے۔ حضرت مولیٰ جب  
 چالیس دن بعد پردہ غیبت سے لوٹ کر آئے تو عجیب منظر دیکھا کہ سامری نے گسالہ بنا یا ہوا تھا اور ساری امت  
 ہاروں کو چھوڑ کر سامری کے پیچے گسالہ پرستی میں مصروف تھی۔ ایک جھٹ خدا چالیس دن کیلئے پردہ غیبت میں  
 چلا جائے تو سامری پیدا ہو جاتا ہے تو کیا نیما کرم ﷺ کا جائشیں جو بارہ سو سال سے پردہ غیبت میں ہے اس کی  
 امت میں سامری پیدا نہیں ہوں گے؟! کیا وہ امت کو ایک دوسرے سے نہیں توڑیں گے۔ سامریوں کا کام یعنی  
 امتوں کے اندر اختلاف ڈالنا، امتوں کو اپنے رہبروں سے دور کرنا اور امتوں کو ہاروں سے دور کرنے کیلئے  
 چھڑوں کے پیچے لگاتا ہے۔ اسیکو میں بہت بیوقوف ہیں کہ جنہیں مولیٰ کی بات سمجھنہیں آتی لیکن سامری کی بات  
 سمجھنے میں آجاتی ہے اور مولیٰ کے بغیر سمجھنے نہیں آتے لیکن سامری کے شعبدے سمجھنے میں آجاتے ہیں۔

بڑے ہو کوں کو توڑنا کار سامری

### صلی رحمتی اور اس کے موارد

جن چڑیوں کے جوڑنے کا اللہ نے حکم دیا ہوا ہے اُن میں سے ایک چیز عزیزوں، رشتہ داروں، اعزاء و  
 اقرباء کا آئیں میں رشتہ برقرار رکھنا اور ان کو نہ توڑنا ہے لیکن ان قرابتداروں کے ساتھ قربت کو باقی رکھنا مثلاً بہمن

.....(سورہ اعراف، آیہ ۵۰، ۶۰، ۷۲ & ۸۴، ۶۱ & ۸۵) (سورہ هود، آیہ ۵۹، ۶۰، ۷۳ & ۸۵) (سورہ مومتن، آیہ ۲۳)

بھائی، ماں بیٹے، باپ بیٹے، دو بھائیوں اور دیگر اعزاء کے رشتے چونکہ یہ سماجی و قراردادی رشتے نہیں ہیں بلکہ یہ رشتے اللہ نے برقرار کئے ہیں اور جب حکمت خدا سے برقرار ہوئے ہیں تو ہم اپنی خلطیوں اور نااہلیوں سے ان رشتہوں کو توزیٰ نہیں رکھتے، کیونکہ قرآن نے ہمیں صلہِ حرم کا حکم دیا ہے۔ صلہِ حرم رشتہداروں کے آپس میں روابط کو کہتے ہیں۔ صلہِ حرم یعنی رشتہدار، اقرباء و اعزاء جو کسی رشتے میں غسلک ہوں ان کا اس رشتے کا پاس و خیال رکھنا اور ان کے حقوق کا ادا کرنا، چاہے وہ مادی و مالی حقوق ہوں یا معنوی حقوق۔

انہی امور میں سے ایک امر تمام مسلمین و مومنین کے ساتھ ہمارا ارجاط ہے لیکن اسلام کے پا احکامات فراموش شدہ ہیں۔ اپنے خاندان کے تعلق سے قوی رشتہ معاشرے کے اندر موجود مسلمین و مومنین کا آپس میں ارتباط ہے۔ ہمیں اس ارتباط کو توزیٰ نہیں ہے اور اگر ہم نے توزیٰ دیا تو ایسے ہی ہے جیسے ہم نے قطعِ حرم کیا ہے چونکہ یہ بھی ان امور میں سے ہے جن کو جوڑ نے کا حکم خدا نے دیا ہے۔ درحقیقت جو بھی رشتہداروں کو ایک دوسرے سے دور کرتے ہیں وہ سب سے بڑے مجرم ہیں اور اس سے بڑے مجرم وہ ہیں جو امت کو مختلف افراد، طبقات اور گروہوں میں بانٹ دیتے ہیں، ان کے اندر تفرقہ ذاتے ہیں، ان کے جسد میں رخنہ ذاتے ہیں اور امت کو پارہ پارہ کرتے ہیں۔ وہیں قرآنی اگر ہماری زندگیوں کا معمول ہوتا تو ہمیں معلوم ہوتا کہ کون کون سی چیزیں جرم ہیں۔ آج ہم صلہِ حرم کو کوئی اہمیت نہیں دیتے اور جرم و گناہ ہماری زندگیوں کا حصہ بن چکا ہے۔ ہم نے اس پر حسیت ختم کر دی ہے۔ مگر کسی کا رشتہ کسی سے ختم ہو جائے یعنی بظاہر رفت و آمد ختم ہو جائے تو وہ سرے سے پریشان نہیں ہوتا بلکہ شکر خدا بھی کہ جان چھوٹی اب اس کا سامنا نہیں کرنا پڑے گا اور اس کا منہ نہیں دیکھنا پڑے گا۔ یہ گناہ کی بدترین حالت ہے کہ جب مجرم اس حالت میں پہنچ جائے کہ گناہ کر کے شکر خدا بھی کرے۔

قرآن کہتا ہے کہ ایک وہ وقت تھا جب مشرکین بہت بڑی تعداد میں تھے اور مسلمانوں کی تعداد تھوڑی سی تھی لیکن وہ مشرکین مسلمانوں سے کاپنے تھے، کیوں کاپنے تھے؟ اس لئے کہ یہ تھوڑے سے تھے لیکن ایک تھے۔ آج مسلمان بہت زیادہ ہیں لیکن ایک نہیں ہیں کیونکہ انہوں نے اُس چیز کو توزیٰ دیا جس کو جوڑ نے کا خدا نے حکم دیا تھا۔ اللہ نے جس چیز کے جوڑ نے کا حکم دیا تھا وہ وحدت و اتحاد ہیں مسلمین ہے یعنی تمام امت مسلمہ کے اندر

اتحاد، شیعہ اور سنی کے اندر اتحاد، شیعہ اور شیعہ کے اندر اتحاد، سنی اور سنی کے اندر اتحاد، تمام گروہوں کے اندر اتحاد، اپنے شہروالوں کے ساتھ اتحاد، اپنے مختلف طبقات کے ساتھ اتحاد، علماء کا آپس میں اتحاد، علماء کا عوام کے ساتھ اتحاد، عوام کا آپس میں اتحاد، عوام کا علماء کے ساتھ اتحاد، سب کامل کر پوری قوم کے ساتھ اتحاد اور قوم کا امت مسلمہ کے ساتھ اتحاد۔

### وحدت، محتاج تفسیر

”وَأَغْصَمُوا بِعَهْلِ اللَّهِ جَمِيعًا“ کے حسن میں کسی مفسر نے امت کیلئے وحدت کا عملی دستور و منشور ذکر نہیں کیا، کیوں ذکر نہیں کیا؟ اس لئے کہ ان کی نظر میں وحدت یا ”مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُؤْخَذُ“ کے پیغام کی اہمیت اتنی زیادہ نہیں تھی۔ آج دین کا یہ حصہ فرماوٹ و متروک ہو گیا ہے۔ قرآن کی وہ آیات جو ہمیں وحدت کی طرف بلاتی ہیں ان کے حسن میں چند اس مواد موجود نہیں ہے حالانکہ عالمی و ملکی تناظر میں وحدت کی اہمیت اور زیادہ بڑھ چکی ہے۔ سیکھ جو ہے کہ رہبر معظم حضرت آیت اللہ خامنہ ای مدخلہ نے علمائے اسلام سے درخواست کی ہے اور حکم دیا ہے کہ امت مسلمہ کیلئے وحدت کا عملی منشور تدوین کیا جائے، کیونکہ وحدت ہم ہے، وحدت کے اوپر غبار ہے، یہ صدیوں سے متروک موضوع ہے کہ جس پر کوئی کام نہیں ہوا ہے۔

جب رہبر معظم نے ہیان فرمایا کہ وحدت کا منشوار آمادہ کریں تو ہم نے وحدت کے منشور کی تدوین کیلئے علامہ کی ایک میٹنگ طلب کی۔ جب اس میٹنگ میں علماء سے چاہا کہ وحدت کے اوپر کچھ مطبوعاتی اور علمی و تحقیقی مواد جمع کریں تاکہ اسے پبلش (Publish) کر سکیں لیکن مجھے اس وقت نہایت افسوس ہوا کہ جب بعض علماء نے کہا کہ وحدت کے اوپر قرآن کی چند آیتوں اور ایک وحدیوں کے علاوہ کوئی میٹر (Matter) موجود نہیں ہے۔

رہبر معظم نے فرمایا ہے کہ منشور وحدت امیں مسلمہ کا تاریخی مطالبہ ہے، صدیوں سے اسی مسلمہ علمائے اسلام سے وحدت کا منشور مانگ رہی ہے لیکن ہمیشہ درباری علماء نے وحدت کا منشور دینے کی بجائے تفرقد کا نتھر دیا ہے۔ میں نے خود مکہ سے ایک سنی عالم دین کی ایک کتاب لی تھی جو کہ مصر کا رہنے والا ہے۔ رہبر انتساب نے



جب وحدت کا نفرہ بلند کیا تو اس وقت سے ان کے اندر کھلپی بھی اور اس نے دنیاۓ تشنن کو کھا کر ماء سنیوں! ہوشیار رہنا، خود اور ہوتا یہ وحدت ایک سازش ہے۔ یہ سنیوں کو شیعہ بنانے کی سازش ہو رہی ہے۔ اسی طرح ایران میں ایک شیعہ نے بھی کتاب لکھی تھی جس میں کہا گیا تھا کہ وحدت شیعہ کوئی بنانے کی سازش ہے۔

یہ ان کے آکھ کار ہیں جن کو تفرقہ سے فائدہ پہنچ رہا ہے۔ اس قتل و غارت سے ان کو فائدہ پہنچ رہا ہے۔ میں نہیں سمجھتا کہ اس زمین پر کوئی ایسا کوئی عظیم موجود ہو گا جو یہ کہے کہ اس تفرقہ سے تشیع کو فائدہ ہو رہا ہے۔ نہ اس تفرقہ سے اسلام کو فائدہ ہو رہا ہے اور نہ تشنن و تشیع کو پلکہ فائدہ کسی اور کو ہو رہا ہے۔ اس تفرقہ کی جگہ کا واحد حل اتحاد ہے۔ رسول اکرم ﷺ کی ذاتی اطہر پوری امت مسلمہ کیلئے اسی طرح وحدت و اتحاد کا مرکز ہے، جس طرح آپ ﷺ مرکز وحدتِ عالمیں ہیں۔ اس بحث کی وضاحت انشاء اللہ الکلی فصل میں کی جائے گی۔

فصل سوم:  
رسول اکرم اللہ و سلّم  
مرکز وحدت عالمین

## رسول اکرم ﷺ و حمت دو عالم

ریچ الاول میں ایامِ ولادت با سعادت حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ پورے عالمِ اسلام کیلئے جشن و سرور اور خوشی کے ایام ہوتے ہیں کیونکہ خداوند بارک و تعالیٰ نے اپنا فیضِ اتم اور تو را عظیم اس مبارک مہینے کے اندر نازل فرمایا اور مسلمانوں کو رحمۃ للعالیین ﷺ جیسی نعمت عطا فرمائی۔ یہ ایسی نعمت عظیم ہے کہ جس سے مزید لاکھوں نعمتیں پھوٹ کر مسلمین و موسیمن بلکہ پوری بشریت کے شامل حال ہوتی ہیں۔ خداوند بارک و تعالیٰ نے تغیراً کرم کوئی لقبات سے نوازا ہے اور قرآن مجید نے بر جست طور پر آپ ﷺ کا ایک لقب ”رحمۃ للعالیین“ ذکر فرمایا ہے۔ یعنی رسول اکرم ﷺ مسلمین، موسیمن، بشریت، زمین، آسمان، ستاروں، سیاروں، کہکشاونوں، کیہاںوں، ملائکہ، ان جیسی دیگر ملکوتی تخلوقات اور تمام عالمین کے لئے رحمت ہیں۔ خداوند بارک و تعالیٰ نے عالمِ بشریت کو رسول کریم ﷺ کی صورت میں وہ نعمت عظیمی عطا فرمائی ہے کہ جس کے برابر کوئی اور نعمت نہیں ہے۔

## ایامِ ولادت رسول ﷺ میں جواز وحدت

رسول اکرم ﷺ کی ولادت کی تاریخِ زمانہ قدیم سے مسلمانوں میں موروث بحث رہی ہے۔ علمائے اہل سنت بارہ ریچ الاول کو رسول اللہ ﷺ کا روزِ ولادت قرار دیتے ہیں، اسی طرح علمائے امامیہ میں سے بعض بزرگ شخصیات جیسے جناب شیخ طویّ نے بھی بارہ ریچ الاول کو روزِ ولادت کے طور پر بیان کیا ہے لیکن علمائے شیعہ کی اکثریت تاریخ کے مستندات کی روشنی میں سترہ ریچ الاول کو یومِ ولادت پیغمبر اکرم ﷺ قرار دیتی ہے۔

تاریخِ ولادت رسول اکرم ﷺ کوئی عقیدتی مسئلہ نہیں ہے۔ ممکن ہے کہ یہ تاریخی اختلاف دیگر اختلافات کی طرح مسلمانوں کے درمیان باعثِ اختلاف ہی رہتا مگر خداوند بارک و تعالیٰ نے امتناع مسلموں کو

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مروکِ وحدت عالمین ۷۵

رہبر بالصیرت و رہبر آگاہ و شجاع ایک نعمت کی صورت میں عطا فرمایا، بت ھکن زمان اور در دشناں اسلام و مسلمین حضرت امام ٹھیئی نے اتحاد کیلئے ایک حسین سیلہ و رویہ اپناتے ہوئے اپنی خدا و اوصال حیثیتوں والہی بصیرت کی بنیاد پر تاریخ کے اس اختلاف کو بالائے طاق رکھ کر اسے مسلمین کے درمیان وحدت کے ایام سے منسوب کیا اور بارہ سے سترہ و بیچ الاول کے ایام کو ”هفتہ وحدت مسلمین“ قرار دیا۔ اگرچہ نبی کریم ﷺ کی ولادت کے حوالے سے مختلف تاریخیں بیان کی گئی ہیں لیکن نبی ﷺ ایک ہیں اللہ اہمیت نہ بارہ (۱۲) تاریخ کی ہے اور نہ عی سترہ (۱۷) کی بلکہ اہمیت اس مولود کی ہے جو اس ماو مبارک میں تشریف لائے ہیں اور ان کا راستہ و تعلیمات کیا ہیں، اہم یہ ہے کہ وہ کہتے کیا ہیں، اپنی امت کو کس طرف بلاتے ہیں، اپنی امت کی سعادت کیلئے انہوں نے کون ساراستہ مقرر کیا ہے اور کس طرح اپنی امت کی نجات کا اہتمام کیا ہے۔

امام ٹھیئی نے انقلاب اسلامی کے فوراً بعد ایام میلاد با سعادتی تخبر اکرم ﷺ کو بعنوان ”هفتہ وحدت“ منانے کا اعلان کیا قاتا کہ ختمی مرتبہ ﷺ کے ایام ولادت میں مومنین و مسلمین آپس میں مل بیٹھیں، ایک دوسرے کے ساتھ اخوت و بھائی چارہ اپنائیں، اپنے مسائل و مشکلات پر گفتگو کریں اور ان کا راہ حل ذمودیں۔ آپ نے پوری دنیا نے اسلام کو دعوت دی کہ ان ایام کے اندر جہاں اپنی زبانوں، اذہان اور قلوب کو ذکر تب خبر اکرم ﷺ سے معط کر کے اپنے احساسات و عقیدت کا اظہار کرتے ہیں وہیں پر مقصد رسالت و نبوت کی طرف بھی توجہ فرمائیں۔

جن جن چیزوں میں ہمارے درمیان اختلاف موجود ہے اگر ہم غور کریں تو انہی اختلافی موضوعات کے اندر اتحاد کا پہلو موجود ہوتا ہے لیکن ہم اس کی طرف توجہ نہیں کرتے۔ ہمارے گھر بیو، معاشرتی، قوی اور نہیں بھگڑوں کے اندر بھی اتحاد کا پہلو موجود ہوتا ہے۔ ہم اختلافی پہلوؤں کو اختلاف کی آنکھ سے دیکھتے ہیں اللہ اہمیں صرف اختلاف کا پہلو نظر آتا ہے مثلاً اس اختلاف کو کہ رسول اکرم ﷺ کی ولادت بارہ تاریخ کو ہوئی یا سترہ کو امام ٹھیئی نے الہی آنکھ والہی بصیرت سے دیکھا اللہ اہمی اختلافی موضوع کے اندر ان کو اتحاد کا پہلو نظر آگیا۔ پس اگر کوئی الہی و خدائی فقیہ ہو تو وہ امت کے اختلاف کو بھی نقطہ اتحاد میں بدل دیتا ہے۔ اس وقت سے آج تک اسی

مسلم کے درمیان مختلف طور پر اتحاد کیلئے کوششیں جاری و ساری ہیں۔ ہم امام راحلؑ سے الہام لیتے ہوئے اپنے تمام اختلافات کو اتحاد میں بدل کر کیلئے سب سے موزوں ہستی اور ایام بھی ایام ہیں جو ذات گرامی پیا بر اکرم ﷺ سے منسوب ہیں۔

## وحدت سے متعلق غلط فہمی کا ازالہ

ایام میلانہ پیا بر اکرم ﷺ میں ہفتہ وحدت کا اعلان کرنا سیاسی و اجتماعی شیلکف اور وقیع ضرورت کا نام نہیں ہے اور نہ ہی یہ ضعف و کمزوری کا نتیجہ ہے۔ ہو سکتا ہے کہ کسی کے ذہن میں یہ بات آئے کہ چونکہ جو آدمی، گروہ یا پارٹی حالت اقتدار میں ہو وہ وحدت کا نزہ نہیں لگاتی لیکن چھوٹی جماعتیں جو دبی ہوئی ہوں یا جن کو اقتدار نہ ملتا ہو وہ وحدت کی زیادہ کوشش کرتی ہیں تاکہ اکثریت کے ساتھ کروہ بھی کسی مقام و منزلت تک جا پہنچیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ وحدت ایک قرآنی والی اصل ہے۔ وحدت اکثریت و اقلیت اور تمام مومنین و مسلمین کیلئے اقدار دینی، اقدار الہی و اقدار قرآنی میں سے ہے۔ یعنی اس سے پہلے کہ امت مسلمہ کا عنوان شیعہ یا سنی بنے قرآن نے پہلے ہی وحدت کی تلقین کی تھی۔ بلکہ اس سے پہلے کہ پیا بر اکرم ﷺ اس دنیا میں تشریف لائیں اور مبعوث نبوت ہوں قرآن نے وحدت کا تذکرہ کیا اور اس کی ضرورت کو بیان کیا۔

جس طرح عدالت کسی شیلکف کا نام نہیں ہے اسی طرح وحدت بھی شیلکف نہیں بلکہ الہی اقدار میں سے ہے اور بشریت کی ضرورت ہے۔ جسمانی ضرورتوں سے پہلے انسان کو عدالت کی ضرورت ہے جیسا کہ پاکستانی مطبوخات میں عموماً مولانا علی علیؑ کے اس قول کو کثرت سے نقل کیا جاتا ہے کہ

**الْمُلْكُ يَنْقِي مَعَ الْكُفَّارِ وَ لَا يَنْقِي مَعَ الظُّلْمِ.....**

لے کر غلط فہمی کا ازالہ

۱۔....(التفسير الصافي، المؤلف : الفيض الكاشاني، الكتاب الثاني،الجزء، ۲،صفحة ۴۴) (روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، المؤلف : شهاب الدين محمود ابن عبد الله الحسيني الألوسى،الجزء، ۸،صفحة ۴۰۶)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکزِ وحدت عالمین {77}

یعنی حکومت کفر سے تو چل سکتی ہے لیکن ظلم کے ساتھ نہیں چل سکتی۔ بشر کی بیانی دلیل ضرورت ہونے کی بنا پر دین نے اس کو قادر اراللہی و انسانی میں گردانا ہے اور اسی زمرے میں وحدت بھی آتی ہے۔ وحدت کا تذکرہ عام طور پر اخلاقیات میں بھی کیا گیا ہے اور اس سے متعلق فقیہ احکام بھی موجود ہیں لیکن بیانی طور پر وحدت اسلامی آئینہ بیانی کی بیانیوں میں سے ہے۔ موجودہ حالات کے نتائج میں نہیں بلکہ قرآنی نتائج میں وحدت کا موضوع بہت اہمیت کا حامل ہے۔

### رسول اکرم ﷺ باعث وحدت دو عالم

رسول اکرم ﷺ نظر وحدت عالمین ہیں۔ کبھی مالک کے علماء اس مطلب کو قول کرتے ہیں اور اہل فلسفہ نے خصوصیت کے ساتھ اس مطلب کو دلیل و بہان کے ساتھ بیان کیا ہے۔

### بولیاں مختلف، هر اد ایک

اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ خداوند جبار و تعالیٰ نے اس عالم کو دو حصوں میں غلق ہے۔ ان دو حصوں کے نام علماء، فلاسفہ، اہل عرقان، اہل تصوف، اہل سیر و سلوک، محمدیین، فقہاء، وغیریں، روایات اور شریعت کی الگ الگ زبانوں و اصطلاحوں میں بیان کئے گئے ہیں۔ کبھی ان کو دنیا و آخرت، کبھی عالم غیب و شہادت، کبھی جہان ماڈہ و جہزہ اور کبھی عالم ملک و ملکوت کہا گیا ہے۔

ہر کتب یا ہر تھہر کی اپنی خاص زبان ہوتی ہے لیکن جب یہی باتیں زبان ناشناس تنک پہنچتی ہیں تو وہ زبان نہیں سمجھتا اور انکار کرنا شروع کر دیتا ہے یا اس کو حشمت ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ مولا تاریخ قرماتے ہیں کہ ہر قوم و قبیلے کو ایک اصطلاح (Terminology) اور بولی دی گئی ہے تاکہ وہ اپنی زبان میں پات کرے۔ آپ فرماتے ہیں:

**مرکسی داس رنس بنہ ادہ امر**

مرکسی دا صطلاح مس داد، امر...!

پھر فرماتے ہیں:

من دیوان دا صطلاح منند مدح

من دیوان دا صطلاح منند مدح

یعنی جس طرح اللہ تعالیٰ نے ہر کسی کو الگ سیرت دی ہے اسی طرح سب کو الگ بولی بھی دی

ہے۔ ہندوؤں کو ہندی اصطلاح دے دی اور سندھیوں کو سندھی اصطلاح۔ اسی طرح عربوں کو عربی بولی دے دی

اور فارسیوں کو فارسی بولی۔

مولانا روم نے زبان ناشناسوں کا ایک واقعہ نقل کیا ہے کہ

جادک مس دا داد مردی بک درم

آن بکس گفت این بے انگوڈی درم

آن بکس دی گر عرب بد گفت لا

من عنب خواہ مر نہ ای گوڈای دغا

آن بکس ترکی بد و گفت ای گزمر

من نمی خواہ مر عنب خواہ مر غزمر

آن بکس دومی گفت این فل دا

ترک کن خواہ مر است افیل دا

درست نازع آن فرج نگی شدند

کہ ذر ز نامہ اغافل بند

بک درم  
بک غرفہ  
بک

ل.....(مشوی معنوی، دفتر دوم: عتاب کردن حق تعالیٰ یا موسی علیہ السلام از بہر آن شبان، صفحہ ۲۶۷)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکز وحدت عالمین { 79 }

مشت بر مر منی ذند از ابله  
بر بند از جمل و از دان ش نهی  
صاحب سری عزی زی صد زیان  
گردی آن جا بادی صالحستان  
آگے چا کر مولا نارو تم فرماتے ہیں:

مرغ جانہ ارادا چنان بکدل کند  
کر صفا شان بی غش و بس غل کند  
مشفیان گرنڈ همچون والدہ  
مالموں را گفت نفیں واحدہ  
نس واحد از رسول حق شدند  
ورزہ هر بیک دشمن مسلط بدندا  
ما جرایہ تھا کہ چار آدمیوں کو ایک شخص نے ایک درہم دیا۔ ان میں سے ایک نے کہا کہ میں اس سے انگور  
لوں گا۔ دوسرا عرب تھا: اس نے کہا کہ میں انگور نہیں بلکہ عنبت لوں گا۔ ان میں سے ایک ترک تھا: اس نے کہا کہ  
میں عنب نہیں بلکہ غزم لوں گا۔ ان میں سے ایک روی تھا: اس نے کہا کہ ان باقتوں کو چھوڑو مجھے استائل  
چاہئے۔ اس پر وہ چاروں آپ میں لڑپڑے چونکہ ان ناموں کی حقیقت سے غافل تھے۔ وہ بے قوفی کی وجہ سے  
ایک دوسرے کو مارنے لگے کیونکہ علم سے خالی اور جمل سے بھرے ہوئے تھے۔ وہاں ایک راز دان اور سب زبانیں  
صحیحہ والا آگیا اور اس نے ان کے درمیان صلح کر دی۔ اس نے کہا کہ میں اس ایک درہم سے تم چاروں کی آرزو

لی..... (مشنوی معنوی، دفتر دوم، منازعہت چهار کس جہت انگور کہ هر بیکی به نام دیگر فهم کرده بود آن

رائے صفحہ ۲۳۹-۲۳۷)

پوری کروں گا۔ الغرض جب ان چاروں نے اپنی اپنی زبان میں بات بنادی تو وہ سب زبانوں کا جانتے والا انگر خرید لایا۔ اب ہر ایک خوش تھا کہ میری بات مان گئی ہے چونکہ وہ اپنی اپنی زبان میں انگریزی مانگ رہے تھے لیکن ایک دوسرے کی بولی نہ سمجھنے کی وجہ سے اختلاف و جھگڑا شروع کر دیا تھا۔

مولانا روم فرماتے ہیں کہ ایسا زبان سمجھنے والا مختلف دلوں کو ایک کر دیتا ہے اور ان کے اندر سے کھوٹ و ملاوٹ دور کر دیتا ہے۔ مشق لوگ ماں کی طرح ہوتے ہیں جو مسلمانوں کو نفس واحدہ کہتے ہیں۔ رسول خدا ﷺ

کے دم سے سب مسلمان نفس واحدہ ہیں ورنہ ایک دوسرے کے جانی دشمن ہوتے۔

پس بہت سارے اختلافات اس وجہ سے بھی ہیں کہ لوگ زبان نہیں سمجھتے۔ الٰ معرفت والٰ عرفان کی اپنی خاص اصطلاحات ہیں لیکن بعض نادان یا نافہم جوان کی زبان سے آشنا نہیں ہیں اختلاف شروع کر دیتے ہیں۔ بقول شیخ سعدی:

رَهْبَانِيَّةُ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ  
بِرْعَادِ فَانِ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ  
نِوَانِ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ  
وَلِسِ خِرْدِ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ  
كِهْ بِسِ آسِمَانِ وَذِمَّهِ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ حِلْمٍ

..... آدم و دار و دد کہست ..... د؟.....

یعنی یہ کہنا چاہتے ہیں کہ ہم با معرفت کے ساتھ قوبات کر سکتے ہیں لیکن پے معرفت کا کیا کریں؟ بے معرفت کو بات بھج میں نہیں آتی۔ ایسے بے معرفت فرداں موجود ہیں جو الٰ اللہ کی زبان نہیں سمجھتے اور نہ سمجھنے کی وجہ سے ان پر خود گیری، اعتراض و افکال کرتے ہیں۔ ان دو عالم کے عرفانی نام بھی ہیں کہ جن میں سے ایک کو

..... (کلیات سعدی، بر اساس نسخہ محمد علی فروغی، صفحہ ۲۸۰)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکز وحدت عالمین ॥ 81 ॥

”فَيْنَ أَنْدَسْ“ اور دوسرے کو ”فَيْنَ مَقْدَسْ“ کہتے ہیں۔ الٰل معرفت ”عَالِمُ عِلْمٍ“ اور ”عَالِمُ عَيْنٍ“ کی تعبیر بھی استعمال کرتے ہیں۔ سب کی زبانیں مختلف ہیں لیکن مقصود ایک ہے۔

### عوالم کے قرآنی نام اور عالم غیب سے مراد

اگر آپ اس کلمہ کو سمجھتے میں کامیاب ہو گئے تو آپ پر بہت سارے نکات کھل جائیں گے۔ بہر حال خداوند تبارک و تعالیٰ نے ایک عالم بنا لیا ہے جسے قرآن کی زبان میں عالم غیب کہتے ہیں۔ غیب او جمل چیز کو نہیں کہتے بعض اوقات سننے میں آتا ہے کہ منبر سے بھی غیب کی تعریف کرنا شروع کر دیتے ہیں کہ جو آنکھوں سے او جمل ہو یا دیوار کے پیچھے ہواں کو غیب کہتے ہیں۔ او جمل چیز کو غیب نہیں کہتے بلکہ اس کیلئے عربی میں الگ لفظ ہے۔ عالم غیب یعنی غیر جسمانی عالم Non-Materialistic، جس کے اندر ماڈہ نہ ہو۔ غیر جسمانی حقیقت کی دُنیا کو قرآن نے عالم غیب کہا ہے۔ جس کی معرفت سے انسان مقام تقویٰ پر جا پہنچتا ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں آیا ہے:

ذٰلِكَ الْكِتَابُ لَا رَبَّ لَهُ فِيهِ هُنَّى لِلْمُتَّقِينَ ۝ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ۝

یعنی تقویٰ کا پہلا قدم ایمان بر غیب ہے اور ایمان بر غیب معرفت بر غیب کے بعد حاصل ہوتا ہے۔ غیب کی معرفت اس وقت ہوتی ہے کہ جب انسان غیب کا مشاہدہ کرے۔ اگر اسے غیب کا معنی ہی نہ آتا تو ظاہر ہے پھر غیب سے کوئی آشنای بھی نہیں ہوتی۔ اردو زبان میں کہتے ہیں کہ جو بھی آئندہ کی او جمل خرس و دے وہ غیب گوئی کر رہا ہے، جو بات کسی کو معلوم نہ ہو اور کوئی ماذے تو کہتے ہیں یہ غیب جانتے ہیں مثلاً آپ کوئی چیز جیب میں چھپا کر لائیں اور کوئی بغیر دیکھے ماذے تو اسے کہتے ہیں کہ یہ غیب جانتا ہے۔ یہ غیب نہیں ہے بلکہ یہ سب عالم شہادت ہے۔ قرآن نے دوسرا لفظ عالم شہادت کا استعمال کیا ہے یعنی جسمانی دُنیا خواہ وہ او جمل ہو یا ہماری نظر وہ کے سامنے ہو اس کو عالم شہادت کہتے ہیں۔ پس قرآن کے مطابق عالم شہادت اور عالم غیب دو عالم ہیں۔

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۲۰-۳۰)

## .....عالم ملک و ملکوت اور کثرت

اسی طرح انہیں عالم ملک و ملکوت بھی کہا جاتا ہے۔ عالم ملک یعنی جہاں ماڈہ کہ جس کے اندر زمین و آسمان، کہکشاں میں، ستارے اور سیارے شامل ہیں اور عالم ملکوت یعنی عالم غیر ماڈہ و عالم باطن۔ انسان عالم ماڈہ و عالم غیر ماڈہ دونوں سے تعلق رکھتا ہے لیکن چونکہ ہم اپنے آپ کو بھی زیادہ نہیں جانتے اس وجہ سے تشویش میں جلا ہو جاتے ہیں۔ انسان کا جسم ملک ہے اور روح ملکوت ہے اور ہر چیز کا ملک و ملکوت بہی اللہ ہے یعنی خداوند تبارک و تعالیٰ کے اعتیار میں ہے۔

علماء کے بقول ان دونوں عوالم میں کثرت ہے۔ آپ جہاں آنکھ انٹھائیں وہاں کثرت ہی کثرت نظر آتی ہے۔ یہاں انسان، جانور، پرندے، درخت اور ستارے اتنے زیادہ ہیں کہ جو گئنے میں نہیں آتے۔ پہلے کہتے تھے کہ ستارے گئنے میں نہیں آتے لیکن اب ممکن ہے لوگ ستارے گن لیں لیکن آدمی گئنے میں نہیں آتے۔ دنیا میں موجودہ حالت سے زائد ممالک میں جو مردیں ٹھوکتے ہیں جلوق نظر آتی ہے خصوصاً ہندوستان اور چین کی آبادی دیکھ کر انسان حیران ہو جاتا ہے۔ بنا تات، جمادات، حیوانات، حشرات الغرض ہر طرف کثرت ہی کثرت ہے۔ اسی طرح عالم غائب میں بھی کثرت ہی کثرت ہے مثلاً مالاگہ اور وہ تخلوقات جن کو ہم جانتے بھی نہیں ہیں۔ صحیدہ سجاد یہ میں ملائکہ کے مختلف طبقات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ ان کے علاوہ بھی بہت سی غیر جسمانی تخلوقات پائی جاتی ہیں، جیسے بیان ہوا کر شیخ سعدی کہتے ہیں:

دعا قصل ج زہیج دریمیج نیست

بر عادفان ج مز خدا هیج نیست

یعنی اگر عقل کے ذریعہ اس عالم کو بحثنا چاہو تو الجھ جاؤ گے اور معاملہ ہو چکہ ہو جائے گا لیکن عرفاء سے

جا کر پوچھو تو وہ کہتے ہیں کہ اس عالم میں نقطہ خدا ہے باقی کچھ بھی نہیں ہے۔ پھر شیخ سعدی کہتے ہیں:

تو ان گفتمن امین با حتف ایمیق شناس

ولئی خرد گہر زند امبل قیاس

فصل سوم: رسولِ اکرم ﷺ مرکزِ وحدت عالمند 》 83 《

یہ بات حقیقت شناس آدمی کو تو ہمای جا سکتی ہے کہ خدا ہے ہاتھ پر کچھ بھی نہیں ہے لیکن یہ اہل قیاس، یہ دلیل دینے والے اور عقل کے ذریعہ عالم کو سمجھنے والے اعتراض شروع کر دیں گے،

کہ ہے اس آسمان و زمین چھینند  
بے نہیں آدم و دار و دد کیست نہیں ؟

پھر یہ زمین و آسمان کیا ہے، یہ بنی آدم کیا ہے؟ یہ چند پرند کیا ہیں؟ یہ ساری کثرت کیا ہے؟ آپ کہتے ہو کہ صرف خدا ہے اور کچھ بھی نہیں ہے ہمیں تو خدا کے علاوہ بھی بہت کچھ دکھائی دیتا ہے۔ پھر آپ خود یہ فرماتے ہیں:

ہمہ مرجھے مستند از آن گسترند  
کہ بآستئش نامہ مستی برند.....  
یہ سب ہیں لیکن اگر غور سے دیکھو تو آپ کو حقیقت نظر آجائے گی کہ یہ کثرت ہے۔

### .....عالم کثرت کو وحدت کی ضرورت

خداوند تبارک و تعالیٰ نے یہ عالم کثرت بنایا ہے لیکن اس عالم کثرت کو ایک مکمل اتحاد و وحدت کی ضرورت ہے۔ اب یہاں علماء ایک نکتہ بیان کرتے ہیں کہ کثرت چاہے وہ عالم شہادت کی کثرت ہو یا عالم غیب کی علیٰ فلسفی نکتہ نگاہ سے اس وقت تک پیدا نہیں ہو سکتی جب تک اس کثرت کو کوئی بنیاد و سہارا نہ ملے۔ اہل معرفت و اہل دانش بھی دلیل و بہان کے ذریعہ اس مطلب کو قبول کرتے ہیں کہ کثرت کو جب تک وحدت میراث آئے تو کثرت نہ پیدا ہو سکتی ہے اور نہ باقی رہ سکتی ہے۔

حدیث شریف میں ارشاد ہے کہ اے نبی ﷺ!

۱۔.....(کلیات سعدی، بر اساس نسخہ محمد علی فروغی، صفحہ ۲۸۰)

## لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتُ الْأَفْلَاكَ.....!

اگر آپ نہ ہوتے تو میں کبھی بھی اس زمین و آسمان اور کائنات کو خلق نہ کرتا۔ اور اگر نبی کے بغیر یہ کائنات خلق ہو جاتی تو کیا اتفاق رونما ہوتا؟ یہ کائنات باقی نہ رہ سکتی، کیونکہ اس کائنات کو آپس میں مرعوط کرنے والی ہستی موجود نہ ہوتی۔ اگر یہ کثرت نکالتے وحدت میں نہ پروکی جائے تو کثرت نہیں رہ سکتی مثلاً تسبیح کے دافوں کو اگر دھاگر کیں نہ پروا جائے نہ ملے تسبیح وجود میں نہیں آسکتی یا موتیوں کو دھاگے میں نہ پروا جائے تو ہماری الاکٹ وجود میں نہیں آسکتا کو دھاگے کے بغیر یہ کشیدا نے بکھر جائیں گے اور پھر گم ہو جائیں گے لہذا اگر یہ باقی رہنا چاہتے ہیں تو انہیں ایک لڑی میں شکر رہنا چاہتے۔ یہ عالم کثرت میں تسبیح ہے۔ اگر کثرت کے یہ سارے دانے پر انہوں و منتشر ہوں اور انہیں وحدت کا دھاگہ نہ ملے تو بکھر کر نیست و نابود ہو جائیں گے۔ وہ وحدت کون سی ہے؟ وہ وحدت نقطہ توحید ہے یعنی جب تک وحدانیت خدا اس کثرت کے اندر نہ آجائے یہ کثرت باقی نہیں رہ سکتی۔ لہذا تمام کثرت کو بہاکت و نابودی سے بچانے کیلئے انہیں نقطہ اتحاد و وحدت کی ضرورت تھی جس کیلئے اللہ تعالیٰ نے خلیفہ خدا کو خلق کیا۔ خلیفہ خدا اس پرے عالم کثرت کو نکلتے وحدت سے متصل رکھتا ہے اور ان دافوں کو بکھرنے نہیں دیتا۔ اس لئے مخصوصین بَنَّا کی روایات میں یہ مطلب موجود ہے کہ

لَوْلَا الْحُجَّةُ لَسَاخِتَ الْأَرْضَ بِأَهْلِهَا.....

یعنی اگر حجت خدا زمین پر نہ ہے تو زمین اپنے اہل سمیت تباہ و بر باد ہو جائے گی۔

حضرت امام محمد باقر ع فرماتے ہیں:

لَوْلَا الْأَقْمَامُ رُفِعَ مِنَ الْأَرْضِ سَاعَةً لَمَاجِتْ بِأَهْلِهَا كَمَا يَمْرُجُ الْبَحْرُ بِأَهْلِهِ.....

۱.....(مرآۃ العقول فی شرح أخبار آل الرسول - العلامة المجلسي<sup>ؑ</sup>،الجزء ۲،صفحة ۱۲۱)

۲.....(مستدرک سفینۃ البحار،المؤلف : العلامۃ آیۃ اللہ الشیخ علی النمازی،الجزء ۵،صفحة ۲۷۸) (کلیات

فی علم الرجال) ۳.....(الکافی -الکلبی<sup>ؑ</sup>،الجزء ۱،صفحة ۱۷۹) (کمال الدین و تمام التعمیل -ابن جعفر

محمد بن علی بن الحسین بن بابوہ القعی<sup>ؑ</sup>)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مركز وحدت عالمین ॥ 85 ॥

یعنی اگر امام کو زمین سے ایک لمحہ کیلئے اٹھا لیا جائے تو زمین اپنے اہل کو بہا لے جائے گی جیسا کہ سندھر اپنے اہل کو بہا کر لے جاتا ہے۔

حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کا فرمان نورانی ہے:

لَوْبَقِيَّتُ الْأَرْضِ بِغَيْرِ إِمَامٍ لَسَاحَثَ.....۝

یعنی اگر زمین میں امام نہ رہے تو زمین بتاہ و بر باد ہو جائے گی۔

اگر اس عالم میں خدا کی جنت نہ ہو تو یہ عالم اپنے باسیوں سمیت بتاہ و قتاہ ہو جائے گا۔ جنت فقط اس لئے

نہیں چاہیے کہ ہم اس کے پیچپے نماز پڑھ کر ثواب دارین حاصل کریں یا وہ ہمیں جنت میں لے جائے۔ سب سے پہلے جنت خدا کی فلسفی ضرورت ہے کہ اگر جنت خدا نہ ہو تو عالم غیب و عالم شہادت دونوں ختم ہو جائیں کے۔

جس طرح قرآن مجید نے فرمایا کہ

لَوْ كَانَ فِيهَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَهَا.....۝

اگر زمین و آسمان کے اندر وحدت خدا نہ ہوتی، ایک خدا نہ ہوتا تو سب نابود ہو جاتے یعنی توحید کی وحدت نے ان سب کو باقی رکھا ہوا ہے۔ وہ توحید نے سب خدا، خلیفہ خدا و جنت خدا کے ذریعے سارے عالم کو باقی رکھے ہوئے ہے۔ اس لئے اہل معرفت انسان کامل یا خلیفہ خدا کو ”کون جامع“ کے نام سے پکارتے ہیں یعنی وہ عالم جو تمام کثرات، تمام کمالات اور تمام جہاؤں کو اپنے اندر سمیٹ کر رکھتا ہے۔ درحقیقت جہاں کے نظام کا جو سلسلہ قائم ہے اور اس و قریب وغیرہ جو اپنے نظام پر مل رہے ہیں یہ درحقیقت اس جنت خدا نے سب خدا کی وجہ سے مل رہے ہیں جسے خداوند تبارک و تعالیٰ نے فرشتوں کے ہوتے ہوئے خلق کیا۔ امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

الْحُجَّةُ قَبْلَ الْخَلْقِ وَمَعَ الْخَلْقِ وَبَعْدَ الْخَلْقِ.....۝

۱۔.....(الكافی -الکلبی) (علل الشرايع -الشیخ الصدوq) ۲.....(سورہ نبیاء، آیہ ۲۲)

۳.....(الكافی -الکلبی)،الجزء ۱،صفحہ ۲۶۴)



جست خدا تخلوق سے پہلے ہے، تخلوق کے ساتھ ہے اور تخلوق کے بعد ہے.....  
 یعنی تمام تخلوق سے پہلے تخلوق کے ساتھ اور بعد میں بھی جست کی ضرورت ہے چونکہ تخلوق کا دار و مدار  
 درحقیقت جست خدا ہے۔

### فرشتوں کے سوال کا خاطر خواہ جواب

کوئی انسان دین کو اس وقت سمجھ نہیں سمجھا جب تک رسول دین کو نہ سمجھتا ہوں۔ حضرت آدم ﷺ  
 کی خلقت کے وقت جب خداوند جبار و تعالیٰ نے فرشتوں کو مطلع کیا کہ  
 إِنَّمَا يُحَاجَّ إِنَّمَا يُحَاجَّ فِي الْأَزْعَمِ خَلِيقَةً ..... ۱  
 میں زمین پر اپنا نسب و خلیفہ بنا رہا ہوں تو فرشتے فوراً بول پڑے کہ آپ انکی تخلوق بنا رہے ہیں جو زمین  
 پر شاد و خوب زیری کرے گی۔ خداوند تعالیٰ نے نہ ان کو جھٹالا یا اور نہ ان کی تائید کی بلکہ فرمایا کہ  
 إِنَّمَا أَخْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۲

میں وہ جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے.....

یعنی درمیان میں ایک نکتہ ہے جو تمہیں معلوم نہیں ہے۔

جتنی جس کی معرفت ہو اسی حد تک بیان فرمایا ہے۔ اسی طرح اگر آپ نے یہ معلوم کرتا ہے کہ امامؐ نے  
 ایام میلاد رسول اکرم ﷺ میں ہفتہ وحدت کا اعلان کیوں کیا تو ہمیں امام شیعیٰ کی چند کتابیں پڑھنی  
 پڑیں گی۔ ان کے سیاسی خطبات کا مطالعہ کرنا پڑے گا اور امامؐ کی ایک بہت بیشادی کتاب ”صبح الهدیۃ“ کا  
 مطالعہ کرنا پڑے گا پھر ہمیں ان دونوں کے اندر ربط معلوم ہو جائے گا۔ وہاں یہ نکتہ امام راحلؓ نے بیان کیا ہے البتہ  
 دوسرے علماء نے بھی ذکر کیا ہے جسے میں عام الفاظ میں درج کرنے کی کوشش کرتا ہوں تاکہ ان اصطلاحات

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
کَوْنَکَ کَوْنَکَ کَوْنَکَ

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مركز وحدت عالمین { 87 }

اور ثہیں الوجيز (Terminologies) سے ذہن مشوش نہ ہو جائیں۔

فرشتوں والا سوال ہر ایک کے ذہن میں ہے کہ خلیفہ کیوں ہمارے ہیں؟ تاب کیوں ہمارے ہیں؟ کیا ضرورت ہے اس کو خلق کرنے کی؟ مولود و ربیع الاول کو کیوں خلق کیا؟ اور ہر ایک اپنی معرفت کی حد تک جواب دینا ہے۔ کسی کا جواب یہ ہو گا کہ رسول ہمیں عبادات سکھانے آئے، کسی نے کہا ہمیں شریعت دینے آئے، کسی نے جواب دیا ہمیں ہدایت دینے آئے، یہ سارے مقاصد بحثِ انہیں ہیں۔ فرشتوں نے یہ بھی کہا کہ جب ہم صحیح و تقدیس کر رہے ہیں تو ہماری موجودگی میں اپنا نائب ہنانے کی ضرورت کیوں محسوس ہوتی۔ اس وقت خداوندبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا تَقْدِيرُونَ ۝

اے فرشتو! حق میں ایک ایسی مرمرہ اور راز کی بات ہے جو تمہیں معلوم نہیں ہے۔ جب اس نکتہ سے پرہ آٹھ گا تو نہ صرف تمہیں معلوم ہو جائے گا بلکہ تم اس کے سامنے تسلیم بھی ہو جاؤ گے۔ وہ بھی نکتہ تھا کہ خداوندبارک و تعالیٰ نے دو قسم کے موجود پیدا کئے ہیں مادی اور غیر مادی، جسمانی اور غیر جسمانی، عالم شہادت و غیب، عالم ملک و ملکوت اور قسم صحیح و تقدیس کرتے ہو یکن پیدائش خلقت اور بقاء جہان کیلئے کافی نہیں، بلکہ خلقت و بقاء جہان کیلئے مجھے ایک ایسے موجود کی ضرورت ہے جو دو عالم کو متعدد رکھ سکے اور حلقة اتصال بن سکے۔ یعنی عالم ملک و ملکوت کی کثرت کا سہارا بھی بن سکے، انہیں آپس میں جوڑ بھی سکے اور ان کا آپس میں رابطہ بھی برقرار کر سکے۔ اس حقیقت کا نام خداوندبارک و تعالیٰ نے حقیقت محمد یہ طلاقہ تسلیم رکھا ہے۔ وہی کو لوگوں تک پہنچانا اور احکام کو بیان کرنا رسالت کا ایک شعبہ ہے۔ درحقیقت انسان کامل، خلیفہ خدا اور نائب خدا کا کام زمین کے اوپر خدا کے اذن سے اس کثرت کا سہارا بننا ہے تاکہ یہ ملک و ملکوت باقی رہ سکے۔

یہ کام فرشتے سے نہیں لیا جاسکتا۔ خداوند تعالیٰ نے فرمایا کہ اگر ہم نے انسانیت کی ہدایت کیلئے فرشتہ بھیجا ہوتا تو پہلے اس کو مردو انسان بناتے پھر انسانیت کیلئے بھیجتے۔ کیوں؟ اس لئے کہ فرشتہ تکوین اتحاد جہان کا معیار نہیں ہے یعنی عالم حکوین، عالم حقیقت، عالم هستی، جہان غیب اور جہان شہادت فرشتے کی وجہ سے باقی نہیں ہے بلکہ جو حصہ خدا کی وجہ

سے باقی ہے۔ لہذا پہلے فرشتے چلن بھیں ہوئے کہ جب ہم تقدیس، تجدید و تبع کر رہے ہیں، سبحان اللہ، الحمد للہ کہہ رہے ہیں تو اس کی کیا ضرورت ہے لیکن جب خداوند تعالیٰ نے اُس کے مقام و منزلت کی ایک جھلک انہیں دکھائی تو وہی فرشتہ نہ صرف چپ ہو گیا بلکہ اس نے اُس مقام کو بجھہ کیا۔ چونکہ اب فرشتے کو بھی معلوم تھا کہ اگر یہ نہ ہوا تو زمین و آسمان کیا بلکہ ہم بھی باقی نہیں رہ سکتے۔

## حجتِ خدا کی معرفت ضروری

ایسا نہیں ہے کہ حجتِ خدا کی ضرورت فقط نبھی احکام تنانے کی حد تک ہے۔ اگر آپ عام لوگوں سے حجتِ خدا کے بارے میں سوال کریں تو وہ کہتے ہیں کہ شہر کا ڈسپلین (Discipline) چلانے، ٹواب و جزا دلانے، جنت بھجوانے اور حوریں ملوانے کیلئے کوئی موجود ہو لیکن جب ایک نائب شاس، خلیفہ شناس، محبت شناس سے پوچھیں تو وہ کہتا ہے کہ اگر حجتِ خدا نہ ہو تو زمین و آسمان فتاہ ہو جائیں گے، حجتِ خدا نتھلے اتحادِ عالم و آسمان ہے، وہ نقطہ اتحادِ عالم ہے یعنی تمام عالم کو ایک نقطہ وحدت میں منسلک کرنے والا۔ رسول اکرم ﷺ عالم غیرہ شہادت میں تکویناً نقطہ اتحاد ہیں جسے حقیقتِ محمدیہ کہا جاتا ہے۔ رسول اکرم ﷺ خلیفہ الہی، حجتِ خدا، انسان کامل، باعث بقاعِ زمین و آسمان اور باعث بقاعِ عالم شہادت وغیرہ ہیں۔

لہذا حجت شناس عالم حضرت امام شیخ نے ایام ولادت رسول اکرم ﷺ کو "ہفتہ وحدت" کے عنوان سے منانے کا جو اعلان کیا وہ ٹیکلک (Tactic) نہیں ہے بلکہ معرفت ہے اور اس کی جڑیں دین کی شاخت کے اندر موجود ہیں۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ انسان دین کو پہچان لے لیکن رسول دین کی معرفت نہ ہو، اور رسول دین کی معرفت فقط ان نبھی احکام سے حاصل نہیں ہوتی جو رسول اللہ ﷺ نے یہاں کے ہیں یعنی رسول اللہ ﷺ نے کہا نماز پڑھو اور تم نماز پڑھنا شروع کر دیں تو اس نماز پڑھنے سے ٹواب ضرور ہوتا ہے لیکن نماز میں درج اُس وقت پیدا ہوتا کہ جب انسان کو پڑھے ہو کہ جو رسول حکم نماز لے کر آیا ہے اس کا مقام کیا ہے۔ اس لئے تعلیمات دین کے اندر یہ سکھایا گیا ہے اور یہی اس کو درست سیکھنے کی ضرورت ہے کہ اگر زمین کے اوپر حجتِ خدا نہ ہو تو یہ عالم اپنے



بایسیوں سمیت تباہ و بر باد ہو جائے گا۔

## روح، باعث وحدت اعضاء بدن

پر اگندگی، انتشار، افتراق، جدائی اور شفی کثرت کی تباہی کا موجب ہے۔ مثلاً ہمیں انسانی جسم بظاہر ایک نظر آتا ہے لیکن غور سے دیکھیں تو یہ ایک نہیں ہے بلکہ بظاہر بھی ایک نہیں ہے۔ اعضاء مختلف ہیں۔ ان اعضاء کے اندر بھی کثرت ہی کثرت ہے یعنی بدھیاں، ریگیں، خون، چربی، غرد و اور گوشت وغیرہ پائے جاتے ہیں۔ گوشت بھی ایک تم کا نہیں ہے بلکہ اس کے بھی مختلف حصے ہیں جن میں چھوٹے چھوٹے سلیز (Cells) ہیں اور ان سلیز کے اندر بھی اربوں مختلف جیز (genes) ہیں۔ ایک انسانی جسم نے یہ ساری کثرت سیئی ہوئی ہے۔ جب تک یہ کثرت متحفظہ ہو انسان زندہ نہیں رہ سکتا اور انسانی جیش کی یہ وحدت روح کی رہنی منت ہے۔ جب تک روح جسم کے ساتھ ہے یہ ساری کثرت ایک جگہ رہتی ہے۔ یہ بیٹھنے خیالات اور سارے اعضا و جوارح ادھر جاتے ہیں جو در روح کا ارادہ ہوتا ہے لیکن جس دن نقطہ افتراق آتا ہے یعنی روح بدن کو چھوڑ جاتی ہے تو یہ خیالات بھی ایک دوسرے کو خیر پا دکھنا شروع کر دیتے ہیں۔ یہ کثرت الگ ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ اسی لئے آپ کہتے ہیں کہ اب اس کو فن کر دو۔ روح کے بغیر جسم کی کائنات باقی نہیں رہ سکتی۔

دین کا حکم ہے کہ جب مومن کو فن کر دیں تو پھر اس کی قبر نہ کھولیں۔ قبر کھولنا حرام ہے۔ اس کی ایک حکمت یہ ہے کہ قبر کھولو گئے تو اس کے بدن کا جو حشر ہو رہا ہے وہ تمہیں نظر آجائے گا اور یہ درست نہیں ہے کہ مومن کے بدن کا حشر کسی کو نظر آجائے۔ ہم سمجھتے ہیں کہ ایمان کی علامت یہ ہے کہ مرنے کے بعد بھی بدن سلامت رہے۔ بعض لوگوں نے معیارات بنائے ہیں کہ پکا مومن وہ ہے کہ جس کی قبر کھودو تو کفن بھی میلانا ملے۔ یہ ایمان کی علامت نہیں ہے چونکہ جسم مومن کا ہو یا غیر مومن کا اسے بالآخر پر اگنده و منتشر ہو کر مٹی میں ملتا ہے۔ بڑے اتفاقیاء کے اجسام کے ساتھ بھی ایسا ہی ہو گا جیسے دوسروں کے اجسام کے ساتھ ہو گا چونکہ جسم انسان کی حقیقت نہیں ہے بلکہ روح انسان کی حقیقت ہے۔ روح کے بغیر جسم مٹی بن جاتا ہے لہذا اس مٹی کو مٹی میں فن کر دیں۔ مٹی جسم کی تمام

کثرت قبر میں الگ الگ ہونا شروع ہو جاتی ہے کیونکہ ان سب کو ایک نقطہ پر رکھنے والی روح ان سے الگ ہو گئی ہے۔

## نبی و امام روح کائنات

بدن کی بقاہ روح کی رہنمائی ملت ہے اور امت کی بقاہ امام و جمیعت خدا کی رہنمائی ملت ہے۔ اس لئے روایات میں آیا ہے کہ امت کے اندر جمیعت خدا کا وہی مقام ہے جو بدن کے اندر روح کا مقام ہے۔ امام اور نبی روح کائنات ہے قدریہ کائنات روح کے ذریعہ باقی ہے۔ اس لئے فرشتہ کے ذریعیہ کائنات نقطہ اتحاد پر باقی نہیں رہ سکتی لہذا نبی و امام ہی میتوحہ ہو گا کہ وہ آئے اور اس امت کو تحدیر کئے۔ اس وجہ سے خداوند تعالیٰ نے قرآن میں فرمایا کہ لوگ ایک امت تھے لیکن ان کے اندر افراق پیدا ہوا تو خدا نے انبیاء ﷺ کو میتوحہ کیا اور سب سے پڑھ کر خاتم الرسل پیغمبر اکرم حضرت محمد ﷺ جو نقطہ اتحاد جہانی تکوین بھی ہیں اور نقطہ اتحاد جہانی تشریع بھی ہیں۔ یہ وہ جو دمبارک اور وجود نماز نہیں ہے جس کے گرد میں و آسمان بھی جمع ہیں اور حکم دیا گیا ہے کہ سماج و امت بھی جمع ہو۔ اسی کے لواری مخور کے گرد معاشرے قائم ہوں اور پروالاں چڑھیں۔

جس طرح سے ہمارے اعضاء کو روح نے سمجھا کر کے رکھا ہوا ہے۔ اگر روح بدن سے نکل جائے تو بدن کے یہ سارے اعضاء خود بخود الگ ہو جائیں گے اور انہیں کاشنے، چیرنے، پھاڑنے اور نوپنے کی ضرورت نہیں پڑے گی۔ روح نما میں وحدت کائنات بدن ہے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام سے یہ شعر منسوب ہے کہ جس میں آپ فرماتے ہیں:

أَتَرْعَمُ الْكَّجْوَمَ صَبَرْيَرُ وَ فَيْكَ الْفَطْوَى الْعَالَمُ الْأَكْبَرُ ..... ۱

اے انسان! کیا تو گمان کرتا ہے تو چھوٹا سا زور ہے؟! نہیں، بلکہ تیرے اندر خداوند تارک و تعالیٰ نے

۱۔.....(یہام امیر المؤمنین علیہ السلام) آیت اللہ العظمیٰ مکارم شیرازی مدظلہ) (تفہمات الولاية فی شرح نهج البلاغة)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکزِ وحدت عالمین ۹۱

عالم اکبر سویا ہوا ہے۔ تو پوری کائنات ہے لیکن یہ کائنات کس طرح سے باقی و مغلوم ہے؟ ہاتھ اور مذہ کے اندر ہم آہنگی، آنکھ اور ہاتھ کے اندر ہم آہنگی، کان اور مخفر کے اندر نظام کس طرح سے مل رہا ہے؟ یہ سب کے سب روح کے رہنمی منت ہیں۔

خداوند تبارک و تعالیٰ نے صرف کائنات بدن نہیں بنائی بلکہ کائنات بدن کو باقی رکھنے کیلئے روح بھی بنائی ہے۔ اگر یہ چھوٹی کائنات روح کی نہتاج ہے اور روح کے بغیر یہ کثرت، یہ اجزاء و اعظام باقی نہیں رہ سکتے تو آپ یقین جان لیں کہ یہ عظیم کائنات، ستارے، کہکشاںیں، کیہاںیں، زمین اور اس کی محدثیات، آسمان، سمندر بلکہ ملائکہ، مجردات اور غیر ماۃی موجودات بھی روح کے بغیر باقی و برقرار نہیں رہ سکتے اور اس کائنات کی روح کا نام حقیقت مجدد یہ ہے۔ جس طرح قرآن مجید میں ہے کہ

لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَنَا.....۱

اگر ایک خدا نہ ہوتا تو یہ کائنات باقی نہ رہ سکتی۔ اسی طرح سے اگر اس وحدانیت کا مظہر نہ ہوتا تو یہ کائنات باقی نہ رہ سکتی۔

اس طرح خداوند تعالیٰ نے فرمایا کہ

لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتَ الْأَقْلَاكَ.....۲

اے نبی! اگر تیری ذات نہ ہوتی تو یہ زمین و آسمان بھی نہ ہوتے،

یہ سادہ سا جملہ اگر کسی حکیم، فلسفی یا عارف کے ہاتھ آجائے تو وہ ہمیں بتائے گا کہ ظاہر اس سادہ سے جملے کے اندر ایک کائنات کے برابر معرفت بھری ہوئی ہے۔ جب تک انسان مقام یا برا کرم ﷺ کو نہیں پہچانے گا وہ نبی کا ہیر و کار نہیں بن سکتا۔ نبی کی منزلت تب سمجھ آئے گی کہ جب انسان کو معلوم ہو جائے کہ خداوند

۱۔۔۔ (سورہ انبیاء، آیہ ۲۲۹) ۲۔۔۔ (بحار الأنوار (العلامة المجلسي)،الجزء ۱۶،صفحة ۴۰۶)

(الموضوعات،المؤلف: رضي الدين الحسن بن محمد بن الحسن بن حيدر العدوى العمرى القرشى  
الصغانى الحنفى)

بارک و تعالیٰ نے نبیؐ کو مجموعہ فرمائیا انسانوں پر کتاب برداشت احسان کیا ہے۔ پر در دگار کا یہ بھی فرمان ہے:

**لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يَعْتَصِمُونَ بِهِ مَنْ زَمْلَأَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتَلَوَّا عَلَيْهِمْ أَهْلَهُمْ  
وَيُنَزِّئُهُمْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابُ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفْنِي ضَلَالٌ مُّبِينٌ ۝**

ایمان والوالوں پر اللہ نے بڑا احسان کیا کہ ان کے درمیان انہی میں سے ایک رسول بھیجا جو انہیں اس کی آیات پڑھ کر ساتھ ہے اور انہیں پاکیزہ کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا ہے جبکہ اس سے پہلے یہ لوگ صرخ گراہی میں بٹلا تھے۔

خدادند بارک و تعالیٰ نے اس طرح تم پر اپنی عظیم نعمت نازل کی ہے کہ تمہارے اندر اپنا نبیؐ کی مجموعہ کیا ہے۔ اس سے بڑی نعمت تمہارے اندر موجود ہیں ہے کیونکہ اگر یہ نبیؐ نہ ہوتا تو انسان بھی نہ ہوتا، آدم بھی نہ ہوتے اور یہ کائنات بھی نہ ہوتی۔ یہ سب کچھ بطفیلی حقیقتِ محمدی میں مشتمل ہے۔

### بعثتَ النَّبِيَّاَوْرَبَقَاءَ عَالَمَ تَكْوِينَ وَتَشْرِيعَ

وحدث کے بغیر کسی چیز کی بقاء ممکن نہیں ہے اور یہ قانون نہ صرف عالمِ بحکومیں میں کارفرما ہے بلکہ عالمِ تشریع میں بھی نافذ ا عمل ہے۔ الہی دستورات و قوانین مثلاً قرآن، آسمانی کتابوں اور شریعت کو عالمِ شریعت یا عالمِ تشریع کہتے ہیں۔ موجودات و مخلوقات مثلاً انسان، زمین و آسمان، بیاتات، جمادات، حیوانات اور حشرات کا تعلق عالمِ بحکومیں سے ہے۔ یعنی موجودات کو بحکومی اور قوانین کو تشریع کہتے ہیں۔ جس طرح بحکومی کی بقاء و حدت کی رہنمی منت ہے اسی طرح تشریع کی بقا کا انحصار بھی وحدت پر ہے۔

انسان کو دو پہلووں سے مرکز و نکتہ اتحاد کی ضرورت ہے۔ پہلے اپنی بحکومی بقا کیلئے اُس کو انسان کامل و خلیفہ خدا کی ضرورت ہے اور پھر اپنی تشریعی بقا یعنی اپنا سماج و معاشرہ بنانے کیلئے وحدت کی ضرورت ہے۔ یہ بحکومی

حقوق تشریع کے اوپر عمل پیرا ہو کر اپنا سماجی و اجتماعی وجود بنا سکتی ہے۔ اگر اس معاشرے کو وحدت، اتحاد و یگانگت نہ ملے تو سوسائٹی ہاتھی نہیں رہ سکتی۔ نہیں ہو سکتا کہ تکوین تو خلیفہ خدا کا رہنمای ملت ہو اور تشریع ہم اپنے کلپر، رسومات و آباء کے رہیں قرار دیں۔

جس طرح پروردگار نے عالمِ تکوین کا حلقة، اتصال و نفعہ اتحاد ذاتی گرای پیامبر اکرم ﷺ کو قرار دیا اسی طرح انسانوں کیلئے ایک اور عالم بھی بنایا ہے اور وہ عالمِ تشریع ہے، چونکہ انسان شریعت و قانون اور اللہ کے دین کا لحاق ہے اور اس کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ جو لوگ دین کے بغیر زندگی گزار رہے ہیں وہ انسانی زندگی میں زندہ نہیں ہیں بلکہ غیر انسانی حیات برکر رہے ہیں۔

مشہور فلسفوں و دانشوروں میں اکہ جس کو شرق و غرب دونوں مانتے ہیں اور ان کی عظمت فلسفی و دقت عقلی کے سامنے خاص ہیں۔ بہت بڑے شہیر و نابذ انسان ہیں۔ واقعاب علی میں ایک جو جب دبر اور فوق الحادہ انسانی صلاحیتوں کے حامل ہیں۔ انہوں نے بشری معاشرے کی ہر طرح سے خدمات انجام دی ہیں مثلاً طب، جامع علوم فلسفی، ریاضی، فلکیات، منطق، طبیعت و ارضیات کے علوم میں خدمات انجام دی ہیں اور بہت ساری محققیاں کہ جن کو سمجھانے میں شاید بہت صدیاں لگ جاتیں اس تابغ روزگار نے سمجھا کہ انسان کو دے دیں۔ اس اہنگ میں اکیا یہ فرماتا ہے کہ انسان کی بھا کیلئے دل، دماغ اور خون سے زیادہ ضروری دین خدا ہے۔ اگر دین نہ ہو تو انسان زندہ نہیں رہ سکتا اور اگر کوئی زندہ ہے تو وہ حیات انسانی نہیں ہے۔

یہ تشریع اور قانون کے نظام کو بھی ایک حلقة، اتصال و وحدت کی ضرورت ہے، چنانچہ قرآن کے مطابق لوگ ایک امت تھے پھر ان میں اختلاف و نما ہوا تو اللہ نے قرآن میں فرمایا:

**فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ.....۱**

یعنی پھر اللہ نے اخیاء ﷺ کو مبشرین و منذرین بنایا کہ سمجھا۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے اخیاء ﷺ کو دین،

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۲۱۳)

شریعت اور آسمانی کتابیں عطا کیں تاکہ انسانوں کو تفرقہ اور اختلاف سے نکال کر امت و اہمہ بنا دیں۔ خدا نے جس کو نقطہ اتحاد تکوین میا تھا اُسی کو نقطہ اتحاد تشریع بنا دیا ہے۔

### نعمت رسول ﷺ کی قدردانی

خداوند تبارک و تعالیٰ نے وجود مبارک خیربر اکرم ﷺ کے برابر کوئی اور نعمت عظیٰ عالمین کو عطا نہیں فرمائی لہذا نعمت کیلئے ایک ادب یہ ہے کہ اہل ایمان جب بھی بارگاہ خدامیں شکر کریں تو ساتھ ہی اس عظیم نعمت پر بھی شکر بجالاں ہیں کہ پروردگار امیر الشکر کرتے ہیں جو مصطفیٰ ﷺ جیسا نبی عطا فرمایا جو رحمتوں کا منبع ہے اور جس کے وجود سے رحمتوں پھوٹی ہیں، تیراشکر کرنے ہیں آل محمد جیسا قرق آنی خامد ان اور قرآن مجید کتاب عطا فرمائی ہے۔

اگرچہ ہم اس نبیؐ کی رحمتوں کے قدر دان نہیں ہیں بلکہ اس سے آشنا بھی نہیں ہیں کہ وجود مبارک خیربر اکرم ﷺ سے ہمیں کون کون سی نعمتیں عطا ہوئی ہیں۔ ہم رحمتوں کے بارے میں بہت سادہ واقع ہوئے ہیں اور چھوٹی چھوٹی چیزوں کو نعمت سمجھتے ہیں لیکن اصلی رحمتوں کو نعمتوں کو نعمتوں کے ذمے میں ہم سمجھتے ہیں کہ اچھے کپڑے، اچھا گمر، اچھی گاڑی، اچھی سخت، اچھی دولت یا اچھی اولاد میں جائے تو یہ نعمت ہے اگرچہ اس میں کٹ نہیں ہے کہ پرساری خداوند تعالیٰ کی نعمتیں ہیں لیکن نسبتاً چھوٹی نعمتیں ہیں۔

### دعاؤں میں نعمتوں کی قدردانی

امیر المؤمنین حضرت علیؑ فرماتے ہیں کہ انسان اپنی نعمت سے پیچانا جاتا ہے۔

قَدْرُ الرُّجُلِ عَلَىٰ قَدْرٍ هُمْ يَهُ.....

.....(نهج البلاغہ، کلمات قصار ۴۷)

انسان کی جتنی ہمت ہوتی ہی اس کی قدر و قیمت ہے.....

جو جتنا بلند ہمت ہوگا اتنا بھی بڑا انسان ہوگا اور جتنا کم ہمت ہوگا اتنا بھی چھوٹا ہوگا۔ ہمت یعنی عزم و ارادہ۔ عزم و ارادہ کا اندازہ دعاویں کے ذریعہ بھی لگایا جاسکتا ہے کہ انسان اللہ سے مالکا کیا ہے۔ اسی لئے ہمیں یہ ادب سکھایا گیا ہے کہ اگر تم بڑا انسان بننا چاہتے ہو تو بڑے انسانوں کی دعائیں خدا کی بارگاہ میں خیش کرو۔ لہذا آپ بارگاہ خدا میں اکرم موصویں ﷺ سے مقول دعا میں مثلاً دعائے کمل، دعائے ابو جزہ شماں اور دعائے مبارک عزف پیش کریں جو بہت عظیم اور جلیل القدر دعا ہے، عموماً رواج یہ ہے کہ مومنین اسے ذی الحجہ کی نو تاریخ کو پڑھتے ہیں لیکن اسے سال میں ایک دن پڑھنا کافی نہیں ہے بلکہ جب بھی فرصت ہو اس دعا کو ترجیح کے ساتھ پڑھیں تاکہ ہمیں پڑھنے کے لعنتیں ہوتی کیا ہیں؟ اور نعمتوں کی قدر دوائی کیا ہوتی ہے؟ سید الشهداء ﷺ بارگاہ خداوند ہمارک و تعالیٰ میں عرض کرتے ہیں کہ

لَمْ يُخْرِجْنَ لِرَأْيِكَ بِنِي وَلَطَفِيكَ لِنِي وَإِخْسَانِكَ إِلَيَّ فِي قَذْلَةِ أَنْتَهِ الْكُفَّارُ الظَّالِمُونَ  
نَفَضُوا عَهْدَكَ وَكَلَّبُوا رُسْلَكَ لِكُنْكَ أَخْرَجْنَنِي لِلَّذِي سَبَقَ لِنِي مِنَ الْهَمَدِ الْلَّذِي لَهُ يَسْرُّنِي  
وَفِيهِ أَنْشَائِنِي .....

یعنی اے پروردگار اتو نے اپنی ہماری ایسا بھروسہ اور احسان فرماتے ہوئے مجھے کافر بادشاہوں کے دور حکومت میں پیدائش کیا جنہوں نے اپنے عہدو بیان کو توڑا اور تیرے رسولوں کو جھٹایا، بلکہ تو نے مجھے اس زمانے میں پیدا کیا کہ پہلے ہی سے ہدایت میرے لئے میر کر دی تھی اور اس میں میری نشوونما کی.....

اے پروردگار اتیری ان نعمتوں کا شکر جو تو نے مجھے میری ولادت سے پہلے عطا فرمائیں، اور وہ کیا نعمتیں تھیں؟ فرمایا کہ اس سر زمین پر جہاں حسین ابن علی ﷺ کو دنیا میں آنا تھا پہلے تو نے اپنا نی میہودی فرمایا، اس نبی نے آکر اس سر زمین کو کفر و شرک سے پاک کیا، وہاں حکومتِ اسلامی کا پرچم لہرا دیا اور تیرے نظام کی حکومت چل پھر تیرے رسول ﷺ کی حکومت کے سامنے میں حسین ابن علی ﷺ کی ولادت ہوئی۔ یہ وہ نعمت ہے جو عام لوگوں کو مجھ میں نہیں آتی۔ آج کل کوشش یہ ہوتی ہے کہ شادی کے بعد ویزہ حاصل کیا جائے تاکہ بچہ امریکہ دیورپ میں

پیدا ہوا راستے وہاں کی پیشہ (Nationality) مل جائے لیکن ایک اسلامی سرزمین سے اٹھا کر کفر کی سرزمین میں لے جانے کو اپنے لئے نعمت سمجھتے ہیں۔ جبکہ حسینؑ ابن علیؑ کی فرماتے ہیں؟! کارے پروردگار! تو امیری ولادت کوتا خیر میں ڈالتا رہا کیونکہ ابھی وہ زمین اس قابل نہیں تھی کہ جہاں پر حسینؑ دنیا میں آئے پھر جب اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کے صدقے میں اس زمین کو آمادہ کیا تو حسینؑ کی ولادت ہوئی۔ یہ سب رسول ﷺ کے وجود کی نعمتیں ہیں اور ہمیں صرف توجہ کی ضرورت ہے۔

جب رسول اللہ ﷺ کی رحلت ہوئی تو امیر المؤمنین ﷺ نے فرمایا کہ پروردگار! الخلق کے لئے تیری رحمت کا سب سے بڑا ذریعہ اس دنیا سے اٹھ گیا ہے۔ اسی طرح امام زمانؑ سے منقول دعاۓ افتتاح جو رخان میں پڑھتے ہیں اس دعا کے آخر میں ہے کہ

اللَّهُمَّ إِنَا نَسْأَلُكُوكَ إِلَيْكَ فَقْدَ نَبَيَّنَا وَغَيَّبَنَا وَلَيَتَنَزَّلَنَا.....!

اے پروردگار! ہم تیری بارگاہ میں شکوہ کرتے ہیں کہ آج تیرا بھیجا ہوا نبی ہمارے درمیان نہیں ہے، اور اسے پروردگار! ہم تیری بارگاہ میں شکوہ کرتے ہیں کہ ہمارے امام، مولا اور تیرے ولی غالب ہیں اور ہماری دسترس سے باہر ہیں۔

لیکن ہمارے شکوے یہ ہوتے ہیں کہ آنا نہیں مل رہا، جیسی نہیں مل رہی، بچلی نہیں ہے، چولہا نہیں جل رہا، گرمی زیادہ ہے، نوکری نہیں مل رہی، وزیر نہیں مل رہا اور ایمیشن نہیں مل رہا۔ امام فرماتے ہیں کہ اگر اللہ کی بارگاہ میں سب سے بڑا شکوہ کرنا ہے تو یہ شکوہ کرو کے اے پروردگار! ہماری سب سے بڑی مشکل یہ ہے کہ آج ہم تیرے رسول ﷺ کا چہرہ نورانی نہیں دیکھ سکتے۔ اس امت کیلئے یہ سب سے بڑی مصیبت ہے۔ خداوند چارک تعالیٰ نے وجود مبارک بخش برکات کے ذریعہ سب کو فراوان نعمتیں عطا کی ہیں چاہے جو انہیں نہ بھی مانتا ہو چونکہ

تعالیٰ میں موقن کی قدرتی

ل..... (اقبال الأعمال) (البلد الأمين- آية اللہ الشیخ ابراهیم بن علی العاملی الکفعمی) (جمال الأسواع) (مصباح المتهجد)

فصل سوم: رسولِ اکرم ﷺ مرکزِ وحدت عالمین 》 97 《

اللہ کا سبھی قانون ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ جو خدا کو مانتا ہے اسے رزق دیتا ہے اور جو نہیں مانتا اسے رزق نہیں دیتا لیکن ساتھ ہی فرمایا کہ جب تم نعمتوں کا شکر کرو گے تو میں ان سے یہ شکر قبول بھی کروں گا۔

### شکر سے ہراد

عوامِ اہم عادتاً زبان سے نعمتوں کا شکر ادا کر دیتے ہیں مثلاً کھانا کھانے کے بعد بعض لوگ تکمیلہ کلام کے طور پر کہہ دیتے ہیں کہ خدا یا تیرا شکر ہے لیکن معنی کی طرف متوجہ بھی نہیں ہوتے کہ ہم کہہ کیا رہے ہیں؟ دراصل شکر عمل کا نام ہے اور یہ جو زبان سے شکر اللہ کہتے ہیں یا اظہار شکر ہے خود شکر نہیں ہے جیسے اگر کسی کے پاس علم ہو اور وہ اس علم کا زبان سے اظہار کرے تو یہ علم نہیں ہوتا بلکہ علم کا اظہار ہوتا ہے یا اگر کسی کے پاس مال و دولت ہو اور وہ اس مال و دولت کا زبان سے اظہار کرے تو یہ اظہار مال ہے جبکہ خود مال کوئی اور چیز ہے۔ اسی طرح شکر الگ چیز ہے اور شکر کا اظہار الگ چیز ہے۔ انسان کو چاہئے کہ وہ شاکر ہے اور یہ اس شکر کا پارگاہ خدامیں اور دوسروں کے سامنے اظہار بھی کرے تاکہ شاکرین میں سے شمار ہو جاوے۔ انسان شاکرین میں اس وقت شمار ہوتا ہے یا شکر نعمت اس چیز کا نام ہے کہ خدا نے جس مقصد کے لئے نعمت عطا فرمائی ہے اسے اسی مقصد میں بروئے کار لایا جائے۔

درستہ اگر انسان کے پاس وہ چیز موجود ہو لیکن اسے اس مقصد کے لئے کام میں نہ لایا جائے تو اسے شکر نہیں کہتے مثلاً عینک ایک نعمت ہے اور اگر کوئی کسی کو عینک دے اور یہ اس عینک کو سنبھال کر گھر میں رکھ دے تو یہ شکر ادا کر رہا ہے کیونکہ یہ عینک اس وقت نعمت ہے کہ جب انسان اسے لا کر دیکھے چوکہ یہ دیکھنے کے لئے دیسلہ ہے۔ اسی طرح اگر خداوند تبارک و تعالیٰ نے کسی کو مال دیا ہے تو مال کا شکر نہیں ہے کہ اسے بیک میں رکھ دے یا ذو لے میں ڈال کر زمین میں دبادے بلکہ مال کا شکر یہ ہے کہ اسے عیاشی اور اسراف کے بجائے راوی خدامیں اتفاق کرے۔ اگر انسان مال کو دخیرہ کر لے اور بروئے کارنہ لائے تو یہ شکر نعمت نہیں ہے۔ جوانی طاقت و ولولہ کا زمانہ ہے اور شکر جوانی یہ ہے کہ اس طاقت کو اسی مقصد کے کام میں لائے جس مقصد کے لئے خدا نے یہ نعمت عطا کی ہے۔ اگر کوئی جوانی کو صرف بلے مارنے اور اوث پٹا گے کاموں میں ضائع کر دے تو یہ شکر جوانی نہیں بلکہ کفر جوانی ہے۔ علم کا

شکری ہے کہ انسان علم کو عمل میں ڈھالے اور اس علم کو دوسروں تک پہنچائے ورنہ علم کو اپنے سینے میں محفوظ کر کے نہ خود اس پرکارے اور نہ دوسروں تک پہنچائے تو یہ قرارِ علم ہے۔

### نعمت رسول ﷺ کی معرفت اور طریقہ شکر

خداوند بارک و تعالیٰ نے ہمیں وجود مبارک خیراً کرم ﷺ کی صورت میں رحمت، عظیم و نعمت، عظیمی عطا فرمائی ہے۔ اس نعمت کا ایک شکر تو یہ ہے کہ ہم زبان سے کہیں کہ پروردگار! تیرا شکر ہے کہ تو نے رسول ﷺ کی صیحی نعمت ہمیں عطا فرمائی اور اس حقیقتی مقدس کے طفیل مزید لاکھوں نعمتیں عطا فرمائی ہیں لیکن ہم یہ ہے کہ اب اس کو ٹھکری ہمیں کرنا ہے۔ شکر نعمت کسی چیز کو اس کے مقصد کے لئے کام میں لانا کو کہتے ہیں لہذا پہلے ہمیں اس نعمت کا مقصد معلوم ہونا چاہئے کہ خدا نے نعمت ہمارے درمیان کس لئے سمجھی ہے؟! زمین، آسمان، نور، ہوا، نیس، آسیجن، پانی اور رزق نعمتیں ہیں اور ہمیں ان نعمتوں کو کام میں لانا ہے لیکن یہ اسی وقت ممکن ہے کہ جب ہمیں نعمتوں کا مقصد خلقت معلوم ہو جائے۔ قرآن مجید خیراً کرم ﷺ اور دیگر انبیاء کرام کی بعثت کا مقصد بیان فرمادیاں فرمادیا ہے کہ ہم نے یہ انبیاء ﷺ کس مقصد کے لئے سمجھے تھے؟ قرآن کا ارشاد ہے:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ  
بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُواهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
بِالْبَيِّنَاتِ يَغْيِيَ بَيِّنَهُمْ .....

(فطري اعتبار سے) سارے انسان ایک امت تھے (ان میں اختلاف رہنا ہوا) تو اللہ نے انبیاء ﷺ کو پیش رن و منذرین ہنا کہ بھیجا اور ان کے ساتھ ہر حق کتاب نازل کی تاکہ لوگوں کے اختلافات کا فیصلہ کریں اور اصل اختلاف صرف بقاومت و تحریکی ہاڑ پر انہی لوگوں نے کیا جنہیں کتاب دی گئی تھی حالانکہ ان کے پاس صریح شانیاں آچکی تھیں.....

.....(سورہ بقرہ، آیہ ۲۱۳)

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکزِ وحدت عالمین 》 99 《

لوگوں کے درمیان فطری طور پر وحدت تھی لیکن بعد میں لوگوں میں تفرقہ پڑ گیا اور یہ ایک دوسرے کے دشمن بن گئے۔ یہ لوگ قوموں، قبیلوں، طبقوں، دھڑوں، گروہوں، نولیوں، رگوں، سلوں، زادوں، علاقوں، مناسقوں، جاگیروں، پیشوں، عقیدوں اور اسی طرح حسب و نسب اور مال و منال کی وجہ سے تقسیم و تقسیم ہوتے چلے گئے تا انکہ اس تقسیم اور تفرقہ نے انہیں ہلاکت تک پہنچا دیا۔ اس وقت خداوند جبار و تعالیٰ نے انہیں ہلاکت سے نکالنے کے لئے ایک اور نعمت عطا فرمائی اور وہ نعمت بعثت مقدس انبیاء کرام ﷺ ہے۔

خداوند جبار و تعالیٰ نے انبیاء کو اس مقصد کے تحت مسجوت فرمایا کہ وہ وحدت فطری جو لوگوں کے اندر تفرقہ، جھگڑے اور زراع کی وجہ سے نجمت ہو گئی تھی اس منتشر گلوق کے اندر وہ بارہ وحدت ایجاد اور قائم کریں۔ وحدت و اتحاد انبیاء ﷺ کا بڑا اعلانی و شائع مقصد بعثت ہے۔ حضرت آدم ﷺ سے لے کر رسول خاتم ﷺ تک سب کے سب انبیاء ﷺ انسانوں کے اندر وحدت و اتحاد برقرار کرنے کے لئے مسجوت ہوئے ہیں۔ اگر ہم اس نعمت سے ہزاروں فائدے اٹھائیں لیکن اس کام میں استعمال نہ کریں کہ جس کیلئے ہمیں یہ نعمت ملی ہے تو ہم نے اس نعمت کا شکر ادا نہیں کیا۔

جس طرح ہم دیکھ چڑیوں سے بہت سارے کام لیتے ہیں لیکن وہی کام نہیں لیتے جس مقصد کے لئے وہ نعمتیں ہمیں دی گئی ہیں اسی طرح ہم اس نعمت سے اس کے مقصد کے سوا ہر کام لیتے ہیں۔ لہذا اگر ہم بارگا و خدا میں پیغمبر اکرم ﷺ کو دیلہ قرار دیں اور ان سے توسل کریں کیونکہ یہ بڑا محترم اور مقدس و مقرب دیلہ ہے، اس دیلے کو اللہ کی ذات روپیں کرتی اور پیغمبر ﷺ و آل پیغمبر ﷺ کا واسطہ دے کر ہم خداوند جبار و تعالیٰ سے سخت، دولت، سلامتی، امنیت، اولاد، گھر، بیکھ، کوئی اور پر اپرٹی (Property) مالک لیں اور خدا ہمیں عنایت بھی کر دے تو پھر بھی ہم نے سخت بنت کا شکر ادا نہیں کیا ہے، اس لئے کہ قرآن فرماتا ہے کہ جس مقصد کے لئے ہم نے نبی مسجوت فرمایا تھا اس مقصد میں تم نے استغفار و نہیں کیا۔ اس نعمت کا شکر اس وقت ادا ہو سکتا ہے کہ جب انسان پیغمبر اکرم ﷺ، قرآن و آل پیغمبر ﷺ اور دین و مذہب کے نام پر آپس میں مل بیٹھیں۔ درحقیقت یہ میں بیٹھنا شکر نبوت ہے ورنہ اگر تفرقہ کیا، دور یا اس اختیار کیس اور لڑائی جھگڑے کے تو یہ کفر ان نعمتوں بنت ہے۔

## کفران نعمت کا قرآنی نمونہ

قرآن نے اس کفران نعمت کا نمونہ بھی پیش کیا ہے۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے حضرت موسیٰ ﷺ کو مبسوٹ فرمایا تاکہ بنی اسرائیل کو فرعون کے تم سے نجات دے کر عزت و کرامت عطا کریں کہ جو فرعون کے مظالم کے سبب پسمندہ، غلام، پست و رسو اہو چکے تھے۔ حضرت موسیٰ ﷺ جب فرعون کو غرق کر کے بنی اسرائیل کو آزاد سر زمین پر لے آئے تو اب قوم نے موسیٰ ﷺ سے فائدہ اٹھانا شروع کیا۔ پہلے فرمائش کی کہ اپنے خدا سے کو ہمارے لئے من و سلوئی نازل کرے۔ من و سلوئی یعنی تیار غذا، کمی پاکی غذا، جس میں کافانا بھی نہیں پڑتا، پکانا بھی نہیں پڑتا بلکہ فقط انھا کر کھانا پڑتا ہے لیکن اس ست اور مفت خور قوم کے اندر اتنی سکت بھی نہیں تھی کہ کمی پاکی غذا کو اٹھا کر کھالے کیونکہ یہ بھی ان کے لئے زحم تھی۔

حضرت موسیٰ ﷺ نے بارگاہ خدا میں توسل کیا کہ پروردگار! امیری خاطر اس قوم کے اس مطالبه کو پورا فرماؤ نہیں من و سلوئی حطا فرم۔ اپنامن و سلوئی نازل ہونا شروع ہو گیا اور نہیں تین ٹائم بخیر زحمت و مشقت کے کمی پاکی غذائی جاتی تھی۔ بعض سوچتے ہوں گے کہ اے کاش! ہم اس زمانے میں ہوتے تو کمی پاکی چیزیں ہمیں مل جاتیں تاکہ نہیں آتا اور نہ پیسے دینے پڑتے لیکن یہ لوگ ہلکری خدا کریں گے کہ ہم بنی اسرائیل میں سے نہیں تھے کیونکہ بنی اسرائیل نے کچھ حصہ من و سلوئی کھایا اور پھر حضرت موسیٰ ﷺ سے کہا کہ اب ہم ایک ہی کھانا کھا کر اکتا گئے ہیں، ہم سے مزید من سلوئی نہیں کھایا جاتا بلکہ اب ہمیں اور متتنوع کھانے چاہئیں۔ ہمیں ساگ، مولی، شلغم، بیاز یعنی زمین سے اگنے والی چیزیں چاہئیں۔ یہ اتنی ناقدر، ناشناس اور جاگل قوم تھی کہ کہنے لگی:

يَا مُؤْسِنِي لَنْ تُصِيرَ عَلَى طَقَامٍ وَأَعِيدَ فَادْعُ لَنَا رَبِّكَ يَخْرُجَ لَنَا مِمَّا تَنْبَثُ الْأَرْضُ مِنْ

بَثْلَهَا وَفِتْلَهَا وَفُؤْمَهَا وَغَدَبَهَا وَبَصَلَهَا.....!

اسے موسیٰ ایک ہی قسم کے طعام پر ہرگز صبر نہیں کر سکتے تو آپ ہمارے لئے اپنے رب سے دعا

فصل سوم: رسول اکرم ﷺ مرکزِ حدیث عالمین 》 101 《

کریں کہ ہمارے لئے زمین سے اگنے والی چیزیں فراہم کرے جیسے ساگ، گزدی، گیہوں، سورا اور پیاز..... انہوں نے یہ نہیں کہا کہ فاذع لفڑیاں یعنی ہمارے پروردگار سے کو بلکہ کہا کہ زندگی تینی جا کر اپنے خدا سے کہو۔ اب ہمارے گروں میں چولھے جلنے چاہئیں، مہک ہونی چاہئے، ہم اپنی سرفی کا کھانا پکا کر کھائیں گے لہذا اب خدا سے کہو کہ ہمارے لئے کھیت ہموار کرے اور کھیتی باڑی کا انتظام کرے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو یہ باتیں بہت ناگوار گزریں اور کہا کہ تم بڑی حق قوم ہو کہ جو اعلیٰ کوادی سے بدل رہے ہو۔ کسی بھی زمانے میں کوئی یہ کام کرے تو وہ بے دوقوف و شکر ہے اور انہیماً ایسے انسانوں کی نعمت کرتے ہیں۔ جب کسی قوم کو یہ پختہ نہ ہو کہ اللہ کا بھیجا ہوا رسول، نمائندہ و رہبر کس مقصد کے لئے آتا ہے تو وہ قوم اس رہبر کے ساتھ بھی اسرائیل جیسا سلوک کرتی ہے۔

اللہ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو نبی اسرائیل کی نجات کیلئے بھیجا تھا لیکن انہوں نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کے ہاتھ میں ٹوکری تھادی کا اے موی علیہ السلام امعاذ اللہ من ذی جا یعنی اور ہمارے گھن کا سامان لے آئیے۔ پس جو قوم بھی نبی، امام و رہبر کی معرفت نہ رکھتی ہو وہ اس سے فقط اپنی خواہشات پوری کرواتی ہے۔ آج ہم بھی اپنے ائمہؑ و رہبروں کے ساتھ بھی کرتے ہیں۔ جب زیارتوں پر جاتے ہیں تو دعا کرتے ہیں تو ہم بھی وہی خیار اور چھوٹی چھوٹی چیزیں مانتے ہیں۔ غور کرنا چاہئے کہ ہم کن ہستیوں کو کاموں کے لئے استعمال کر رہے ہیں؟ اور خدا نے انہیں کیوں بھیجا تھا؟!

### رحمت سے مراد

سرورِ دو عالم حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ تمام عالمین کے لئے رحمت ہیں۔ ہم رحمت کو بہت سادہ سمجھتے ہیں مثلاً کبھی بیمار کو شفائل جائے تو کہتے ہیں کہ یہ رحمت ہے، بخوب کے کروٹی مل جائے تو کہتے ہیں یہ رحمت ہے، اگر بچے سے پوچھا جائے کہ رحمت کیا ہوتی ہے تو وہ کہتا ہے محلونا، اگر خواتین سے پوچھیں کہ رحمت کیا ہوتی ہے تو وہ کہتی ہیں چوڑیاں، اگر ایک جوان سے کہیں کہ رحمت کیا ہوتی ہے تو وہ کہتا ہے موبائل، اگر کسی بڑے سے کہیں کہ رحمت

کیا ہوتی ہے تو وہ کہتا ہے کہ پسیے۔ جس کی جتنی سوچ ہواں کی رحمت بھی اتنی ہی ہے۔ ہر ایک کے ذہن میں رحمت کا ایک خاص تصور ہے۔ کسان کیلئے بارش رحمت ہے، اینڈوں کے بھٹے والے کیلئے دھوپ رحمت ہے۔ جتنی فیکٹری والے، بازار میں کام کرنے والے، گمراں میں بیٹھے ہوئے، پڑھے لکھے اور آن پڑھ لوگوں کے نزدیک رحمت کا تصور مختلف ہے جبکہ پروردگار عالم جو ممیع رحمت ہے اس کے نزدیک رحمت کچھ اور ہے۔ خداوند چارک و تعالیٰ کا فرمان ہے کہ اصل رحمت وہ ہے جس کے نتیجے میں اور جس کے طفیل یہ زمین، کھیت، نیچ، فصل اور خود کسان بھی ہاتھی ہے۔ یہ اصلی رحمت ہے۔ اگر یہ رحمت موجود ہوئی تو یہ سارا زمانہ رحمت کا زمانہ ہے لیکن اگر یہ رحمت نہ ہوئی تو کوئی اور رحمت نہ ہوتی۔ رحمت کو سمجھنے کے لئے انسان کو معرفت کی ضرورت ہے لیکن معرفت کے انسان کو رحمت کا اندازہ نہیں ہو سکتا۔ سب سے بڑی رحمت وہ ہے جس کے ذریعہ کسی ہستی کو بقاہ ملتی ہے۔ دو عالم کا وجود میں آنا بھی ایک رحمت ہے اور وجود میں آکر باتی رہنا بھی ایک رحمت ہے اور عالمین کی یہ دونوں رحمتیں رحمۃ للعالمین ہی کے ذریعہ سے ہیں۔

خداوند چارک و تعالیٰ نے انہیں اس لئے نہیں سمجھا کہ فقط ہمیں امر و نہیں کریں، احکام، حرام و حلال کی تعلیم، وسیلے نجات بنا اور شفاعت کرنا نہیں ہے بلکہ یہ رسالت کے مختلف شعبے ہیں۔ شفاعت کی نوبت ہی اس وقت آتی ہے کہ جب کوئی پہلے پیدا ہوا ہو پھر جوان ہوا ہو، جوان ہو کر اس نے اعمال انجام دیے ہوں، پھر مرنے کے بعد محشر میں خدا کے سامنے اٹھایا گیا ہو، اس کا حساب کتاب کیا گیا ہو اور اس حساب کتاب میں کچھ کی رہ گئی ہو تو اب اس کی کے لئے شفاعت کی ضرورت پڑتی ہے۔ اس لحاظ سے تو بہت دریں میں رسول ﷺ کی ضرورت پڑے گی حالانکہ رحمت وہ ہوتی ہے کہ جس کی پہلے دن سے ہی ضرورت ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتَ الْأَفْلَاكَ ... ۱

..... (تفسير الحیزان، المؤلف: العلامہ الطباطبائی) (روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم والسبع

المثانی، المؤلف: شهاب الدین محمود بن عبد اللہ الحسینی الالوی)

اے نبی ﷺ اگر آپ نہ ہوتے تو میں نہ میں پیدا کرتا اور نہ حق آسان۔ میں نے یہ سب آپ ﷺ کے طفیل پیدا کیا ہے اور آپ ﷺ را ز دو عالم ہیں۔

### رحمت کے مصادیق اور طلب و حمت کی ضرورت

رحمت کے مصادیق مختلف ہیں۔ اگر ہم یمن کے مریض سے کہیں کہ ہم آپ کو اس وقت سونا اور زکر کیش دیتے ہیں تو وہ کہتا ہے کہ یہ رحمت نہیں ہے، بد ہضمی کے ہزار مریض سے کہتے ہیں کہ ہم آپ کو اچھے کہانے پکا کر دیتے ہیں تو وہ کہتا ہے یہ رحمت نہیں ہے، شوگر کے مریض سے کہتے ہیں کہ ہم آپ کو مٹھائیاں دیتے ہیں تو پیاس کے لئے رحمت نہیں ہیں، سب کے لئے مٹھائی رحمت ہے لیکن شوگر کے مریض سے لئے مٹھائی اس کی بقاء میں رکاوٹ اور باعث ہلاکت ہے۔ چونکہ رحمت وہ ہے جس کے ذریعہ سے وہ پیدا ہوا ہوا اور پیدا ہو کر جس کے ذریعہ سے بقاء ملتی ہو۔ مریضوں کیلئے دوار رحمت ہے اگر چوڑہ کڑوی ہی کیوں نہ ہو اور لذت پر ترین کھانے اگر چشیر میں ہی کیوں نہ ہوں رحمت نہیں ہیں۔ ہر معاشرہ، ہر قوم اور ہر سماجی کیلئے بھی اسکی ہی چیز رحمت ہے۔

آنتوں کے لئے یہ جاننا ضروری ہے کہ انہیں کون سا خطرہ درپیش ہے اور اس وقت کس رحمت کی ضرورت ہے؟ ہم اللہ سے دعائیں کم مانگتے ہیں اور تجاویز و مشورے زیادہ دیتے ہیں۔ جیسے عادت ہو گئی ہے کہ مریض کی عیادت کے لئے جاتے ہیں تو عیادت کم کرتے ہیں جبکہ اس کو پریشان زیادہ کرتے ہیں۔ مثلاً جب مریض کے پاس جا کر بیٹھتے ہیں اور اس سے پوچھتے ہیں کہ آپ کو کیا ہوا؟ تو وہ کہتا ہے کہ میری ہائی میں درد ہو رہا ہے۔ یہ کہتا ہے کہ اودہ یہ تو بہت ہی خطرناک ہے۔ ہمارے ماموں کو بھی یہی تکلیف تھی اور وہ دوسرے دن ہی مر گئے تھے۔ مریض کے سامنے یہ باتیں نہ کریں بلکہ اس کو حوصلہ دیں کہ گھبرائیں نہیں انشاء اللہ خدا آپ کو شفاء دے گا اور بھی بہت سارے مریض تھے جو اس پیاری میں جلتا تھے لیکن وہ نجیک ہو گئے ہیں لہذا آپ بھی نجیک ہو جائیں گے۔ بعض تو گولیاں جیب میں ڈال کر جاتے ہیں اور مریض کو کھلا کر بھی آتے ہیں یعنی جسے دری سے مرنا ہے وہ جلدی مر جائے اسی طرح اللہ سے دعائیں کم مانگتے ہیں لیکن اپنی آراء زیادہ پیش کرتے ہیں مثلاً خدا یا!

مجھے اولاد فریضہ عطا فرماء!، یہ تو دعائیں ہے بلکہ مشورہ ہے۔ دعا یہ ہوتی ہے کہ خدا یا! مجھے نیک اور صالح اولاد عطا فرماء۔ اگرچہ وہ صالح اولاد بینا ہو یا بیٹھی بلکہ اس سے بھی بہتر معرفت کی دعا یہ ہے کہ خدا یا! جو میرے لئے خیر ہے وہ عطا فرماء، کیونکہ مجھے نہیں معلوم کہ میرے لیے خیر کیا ہے لیکن تو جانتا ہے۔ چونکہ وہ ہمارا رب ہے لہذا ہماری تجاذب ایز پر زیادہ توجہ نہیں کرتا ورنہ اگر وہ ہماری ساری تجاذب ایز مان لے تو ہمارا خشر کچھ اور ہو جائے۔ اللہ سے رحمت مانگنی چاہئے۔ آج امت کو اس رحمت کی ضرورت ہے جس کے ذریعہ سے امت کی بقاء، عزت، احترام اور سرفرازی برقرار رہ سکے۔ لیکن امت کی جو حالت ہو گی اسی کی مناسبت سے اس کو رحمت بھی عطا ہو گی۔

### سب سے عظیم رحمت، ذات رسول اکرم ﷺ

اگر ہم دونوں عالمین میں خداوند عالم کی رحمتوں پر غور و لکر کریں تو نہیاں طور پر جو رحمت سب سے زیادہ مقدم نظر آئے گی وہ ذاتِ گرامی حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ ہے۔ یہ وہ رحمت ہے جو باعثِ تخلیق اور باعثِ بقا عدو دو عالم ہے۔

کلامِ الہی میں خداوند تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**فَالْفَتَنَنَ فَلَوْبِكُمْ.....!**

یعنی رسول اللہ ﷺ نے خدا کے اذن و حکم سے تمہارے دلوں میں الفت قائم کی۔ یہاں خداوند تبارک و تعالیٰ نے صدر اسلام کے مسلمین کو اسی نعمت و رحمت کی یاد ہانی کروائی کہ یاد کرو تم جب آئیں میں دشمن تھے، تمہارے مابین تفرقہ تھا اور اس اختلاف نے تمہیں نابودی کے دہانے تک پہنچا دیا تھا تو اس وقت خداوند تبارک و تعالیٰ نے اپنی عظیم نعمت تمہارے شاملی حال فرمائی اور وہ نعمت رسول گرامی ﷺ کی صورت میں تھی۔

ولادت پاسعادت سرورِ دو عالم ﷺ کے ہم پلہ و ہمسر کوئی دوسری مناسبت نہیں ہے۔ یہ نور عظیم

۔۔۔۔۔ (سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

خداوند جبار و تعالیٰ نے بشریت کی ہدایت کیلئے زمین پر آئتا ہے جس کی نورانیت قیامت تک موجود ہے گی۔ آپ تمام عالمین کیلئے رحمت بھی ہیں اور رحمت کا وسیلہ ذریعہ بھی۔ عالمین پر رحمتیں رسول کریم ﷺ کے وسیلہ رحمت کے طفیل نازل ہوتی ہیں چاہے کوئی ان کی معرفت رکھتا ہو یا نہ رکھتا ہو۔ ذات گرامی پیغمبر اکرم ﷺ اسکی نعمت نہیں ہے جو فقط ایک انفرادی نعمت کا درجہ رکھتی ہو بلکہ ذات گرامی پیغمبر اکرم ﷺ وہ نعمت رحمت ہے کہ جس کے وجود مبارک سے نعمتوں اور حستوں کا ایک سیلا بامنڈہ کرامت کے شامل حال ہوتا ہے۔ خدا کی جانب سے اگر فرشتوں کو بھی کوئی رحمت ملتی ہے تو وہ وجود مبارک پیغمبر اکرم ﷺ کے طفیل ملتی ہے بلکہ اس عالم میں موجود ہر ذرے کو پیغمبر اکرم ﷺ کے وجود نازلین کے ذریعہ سے عی رحمت نصیب ہوتی ہے۔ آج اگر انسانیت اور خصوصاً امت مسلم کے اوپر اللہ کی کچھ نعمتیں ہیں تو یہ اسی وجود نازلین وہی مقدس کے طفیل ہیں۔ ان نعمتوں میں سے ایک نعمت عظیمی جو آپ ﷺ کے وجود مبارک سے میر آئی ہے وہ نعمت اتحاد وحدت ہے۔ دراصل قرآن کے مطابق تمام انبیاء ﷺ کا مقصد بعثت وحدت ہے۔ انشاء اللہ فصلی چہارم میں انبیاء ﷺ کے مقصد بعثت کو وضاحت کے ساتھ درج کیا جائے گا۔



فصل چہارم :

وَحْدَةٌ

مقصد بعثتِ انبیاء

## سبب بحثتِ انبیاء<sup>بیہقی</sup>

خداوند تبارک و تعالیٰ نے انسان کی سعادت اور نجات کے لئے انتہائی خوبصورت اور جامن نظام مقرر فرمایا ہے۔ دین، انسانی ہدایت کے لئے اسی الہی جامن نظام کا درست نام ہے، خداوند تعالیٰ نے انبیاء<sup>بیہقی</sup> و رسول<sup>بیہقی</sup> کو مجموع فرمایا اور آسمانی کتب نازل کیں۔ حیات بشری کے لئے اصول و خواص اور حدود کو مقرر کیا، انسانی زندگی کو خطرے میں ڈالنے والے عوامل کی نشاندہی فرمائی اور ان کا مقابلہ کرنے کے لئے انسان کو مناسب آگاہی اور معرفت عطا فرمائی ہے۔ خداوند تعالیٰ نے انسانی سعادت اور نجات کے اصولوں میں سے وحدت کو ایک بنیادی ضابطہ کے طور پر ذکر فرمایا ہے اور اختلاف و تفرقہ کو انسان کی ہلاکت کا سبب قرار دیا ہے۔ انبیاء کرام<sup>بیہقی</sup> اور رسول<sup>بیہقی</sup> کی روشنیں سب سے زیادہ لوگوں کو خدا پرستی اور وحدت کی طرف دعوت دینے میں انجام پائی ہیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے کہ ہم نے انبیاء<sup>بیہقی</sup> اسی لئے مسیوٹ کئے ہیں تاکہ انسانوں کے درمیان وحدت برقرار کریں یعنی قرآن نے نبوت، رسالت، امامت، وحی، قرآن، شریعت، کتب آسمانی اور جبریل<sup>علیہ السلام</sup> کے نزول کا مقصد ایک جملہ میں ذکر کیا ہے:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ الْبَيِّنَ مَبْشِرِينَ وَمُنذِرِينَ وَالنَّزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابُ  
بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُواهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
الْبَيِّنَاتُ بَعْثَاهُمْ .....

(فطی اعتبار سے) سارے انسان ایک امت تھے (ان میں اختلاف رہنا ہوا) تو اللہ نے انبیاء<sup>بیہقی</sup> کو بشرین و منذرین بناؤ کر سمجھا اور ان کے ساتھ برق کتاب نازل کی تاکہ لوگوں کے اختلافات کا فیصلہ کریں

فصل چہارم: وحدت، مقصود بعثت انبیاء

﴿ 109 ﴾

اور اصل اختلاف صرف بغاوت و تعدی کی بناء پر انہی لوگوں نے کیا جنہیں کتاب دی گئی تھی حالانکہ ان کے پاس صریح نشانیاں آئیں تھیں.....

یعنی لوگ فطری طور پر وحدت وحدت میں مسلک تھے لیکن مدرسہ بجا کچھ ایسے اسباب و اختلافات پیدا ہوئے کہ جن کی وجہ سے یہ وحدت فطری ختم ہو گئی۔ سورہ مبارکہ یونس میں اس حصے کو بیان کیا گیا ہے:

وَمَا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ فَإِخْتَلَفُواْ.....

اور سب انسان ایک ہی امت تھے پھر اختلاف رونما ہوا.....

اس اختلاف، انتشار اور پراندگی کے نتیجے میں شریعت ایک بہت بڑے خطرے کے دہانے پر جا کھڑی ہوئی۔ ایسا خطرہ جوانانی نسل کو مناسکتا تھا چنانچہ ان لوگوں کو بقاء کی ضرورت تھی اور بقاء اتحاد میں مضر ہے لہذا خداوند تبارک و تعالیٰ نے انہیاں مبلغہ کو بعنوان مبشر و منذر مجموعت کیا تاکہ ان کے اختلافات ختم کر کے انہیں دوبارہ وحدت کی طرف لا سیں۔ انہیاں مبلغہ فطری وحدت کے ساتھ ساتھ الہی و آسمانی وحدت لے کر آئے اور اس کیلئے خدا نے انہیں کتاب، شریعت، آسمانی دین اور احکام کے ساتھ ساتھ مجموعت کیا کیونکہ بشریت کو بہت بڑا خطرہ لا جھن ہو چکا تھا۔

بعض خطرات ایسے ہیں جو کسی ایک فرد، ایک گھرانے یا ایک شہر کو درپیش ہوتے ہیں لیکن کچھ خطرے ایسے ہیں جو اگر خدا خواستہ امن کیرو جائیں تو امت مسلمہ سیاست پوری نوع بشر کو غرق کر سکتے ہیں۔ خداوند تبارک و تعالیٰ کے فرمان کے مطابق تفرقہ اور اختلاف انہی خطرات میں سے ہے جو پوری نوع بشر کو ہلاک و تابود کر سکتا ہے۔ تفرقہ کو قرآن مجید نے نابودی کی کھائی اور ہلاکت کا گز حاقدار دیتے ہوئے اسے سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳ میں ”شَفَاعَ حُكْمُهُ مِنَ النَّارِ“ کہا ہے یعنی جہنم اور ہلاکت و جہاں کا دہانہ۔ لہذا قرآن نے امت مسلمہ کو اس خطرے سے ہوشیار رہنے کیلئے فراوان تاکید کی ہے۔ کہیں پر نہیں کیا ہے:

لَا تَفْرُقُوا.....

تفرقہ نہ الو.....

اور کہیں پر نعمت کی ہے:

وَلَا تَكُونُوا كَالْلَّذِينَ تَفَرَّقُوا.....

اور خیردار ان لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جنہوں نے تفرقہ پیدا کیا.....

یعنی جو لوگ تفرقہ ڈالتے ہیں یا تفرقہ ہو گئے ہیں ان کی طرح نہ بن جانا۔

قرآن نے سراہا ہے کہ تم بہترین امت ہو، تم امت وسط ہو اور تمہیں بغیر امت بننا ہے ورنہ تفرقہ تمہیں نایود کر دے گا۔

تفصیل میں عدم توازن، مشکلات کا سب سب

## نظرت و طبیعت میں عدم توازن، مشکلات کا سب سب

سب انسانوں میں فطرتی بشری موجود ہے۔ قرآن مجید میں ارشادِ الہمی ہے:

فَطَرَ اللَّهُ أَلَّيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا.....

یہ دین وہ فطرتِ الہمی ہے جس پر اس نے انسانوں کو پیدا کیا ہے.....

کیونکہ فطرت انسان کو وحدت کی طرف لے جاتی ہے۔ ہم سب کے وجود میں یہ لکھش ہے کہ اللہ نے

ہمیں فطرت کے ساتھ ساتھ طبیعت بھی دی ہے جیسے روح بھی دی ہے اور جسم بھی، مغز بھی دیا ہے اور پیٹ بھی،

معدہ بھی دیا ہے اور کھوپڑی بھی۔ ہم صبح و شام کھوپڑی اتنی نہیں بھرتے جتنا معدہ بھرتے ہیں۔ اگر انسان تھوڑا سا

وقت نکال کر کھوپڑی زیادہ نہ کرتا تو آج اتنی مشکلات نہ ہوتیں۔ ہم نے سارا وقت معدہ بھرنے میں لگا دیا۔ غالی

کھوپڑی سے مشکلات پیدا ہونا شروع ہو جاتی ہیں چنانچہ صدر اسلام میں جبکہ سماںوں کے پیٹ خالی ہوتے تھے

لیکن رسول اللہ ﷺ نے بھی ان کے لئے این میں اوز (NGOs) نہیں بنا لی تھیں کہ کسی نہ کسی طرح ان کے



پیش بھروسیں، بلکہ رسول اللہ ﷺ نے پہلے ان کے اذہان بھرے کہ اگر فقیر ہوں تو بھی نہ لایں اور امیر ہو جائیں تو بھی نہ لایں۔ اگر کھوپڑی بھری ہوئی ہو تو پھر آدمی نہیں دیکھتا کہ اب میں فقیر ہوں یا امیر بلکہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ مجھے کیا کام کرنا ہے اور کیا نہیں کرنا۔

ان مشکلات کے سبب وہ فطرت مختلف ادیان، قوام اور قبیلوں میں بٹ گئی اور انسان ہر بہانے سے تقسیم ہوتا چلا گیا۔ یہ وہ وقت تھا کہ جب انسان قرآن علیؐ کے فرمان کے مطابق تقسیم در تقسیم، تفرقہ اور انتشار کا شکار ہوتے ہوئے ہلاکت اور جانی کے دہانے تک جا پہنچا یعنی قریب تھا کہ نسل انسانی تفرقہ کے نتیجے میں روئے زمین سست جاتی تھیں خداوند جبار ک و تعالیٰ نے انسان پر اپنا فضل و کرم اور لطف نازل فرمایا اور سلسلہ انبیاء ﷺ و رسول ﷺ کا آغاز کیا:

.....**بَعْثَةُ اللَّهِ النَّبِيِّينَ مَبْشِرِينَ وَمُنذِلِّينَ**

آیہ کریمہ یہ یہاں فرمائی ہے کہ تمام انبیاء کا مقصد بعثت و رحیقت پوری بشریت کے اندر وحدت برقرار کرنا ہے تاکہ وہ وحدت نظری جو اختلافات کے نتیجے میں ختم ہو جگی تھی اس کی طرف لوگوں کو دوبارہ لوٹا کیں اور ان نوچات دیں۔

### هدایت و نجات بھر محو تعلیمات انبیاء

انبیاء ﷺ کا مقصد اصلی ہدایت بشر ہے اور ہدایت بشر کا نقطہ مرکزی نجات بشر ہے۔ بشر کو مہلکوں اور ہلاکت گاہوں سے نجات کے طریقے بتانے کا نام ہدایت ہے۔ اگر ہم پورے دین و شریعت کی تفسیر، جزئیات اور تفصیل میں تھیجن کریں تو فقط یہی مقصود سامنے آتا ہے۔ دین و شریعت میں جو عبادتوں، ریاضتوں، خدمتِ حق، ایک دوسرے کے ساتھ احسان و نیکی، اخلاقیات، تقویٰ و پرہیزگاری کی طرف دھوت دی گئی ہے تو یہ بشریت کی دنیوی و آخری ہلاکتوں سے نجات کیلئے ہے۔ موت سے پہلے اور بعد میں انسان کو بہت سے مہلکے درپیش ہیں لہذا ان سے بچانے کے لئے دین، شریعت اور وہی کا سلسلہ شروع ہوا اور ساتھ ہی اس آئین کو نافذ کرنے والے

اولیائے دین ﷺ و انبیاء کرام ﷺ کو بھی مبouth فرمایا۔ پس قرآن کی گواہی کے مطابق تمام انبیاء ﷺ کی بعثت کا مقصد وحدت ہے۔ بالفاظ دیگر اگر قرآن سے پوچھیں کہ ایک لاکھ چھوٹیں ہزار انبیاء ﷺ کیوں مبouth ہوئے تو جواب آتا ہے کہ لوگ ایک امت تھے لیکن جب اس امت واحدہ میں اختلاف آگیا تو اس اختلاف کو ختم کرنے کیلئے خداوند تبارک و تعالیٰ نے انبیاء ﷺ مبouth فرمائے۔

### بشریت کی تقسیم کے اسباب

اختلافات نے بشریت کو جغرافیائی اور غیر جغرافیائی طور پر تقسیم کر دیا تھا اور وہ لوگ رنگ و نسل وغیرہ کی بنیاد پر گروہوں، قبیلوں، قوموں اور ٹولیوں میں بٹ گئے تھے۔ جن وجوہات کی بنا پر ان میں اختلاف پیدا ہو گیا تھا ان میں سے چند چیزیں چیزیں اسباب درج ذیل ہیں:

### جغرافیائی اور رنگ و نسل کی بنیاد پر تقسیم

انسانی نسل چیلیٹے چیلیٹے مختلف علاقوں میں جاتی۔ کوئی گرم علاقوں میں گیا تو کوئی سختی نہیں ملے علاقوں میں، کچھ لوگ پہاڑی علاقوں میں گئے تو کچھ میدانی علاقوں میں، کچھ لوگ استوائی علاقوں میں آباد ہوئے تو کچھ قطبی علاقوں میں، جغرافیائی تاثیرات کے نتیجے میں انسان کا رنگ مختلف ہو جاتا ہے لیکن انسانوں نے اسی رنگت کو اختلاف و محرکے کا بہانہ قرار دیا۔ جن لوگوں کے رنگ سفید تھے وہ ایک الگ نسل بن گئے، جن کے رنگ تندی ہوئے وہ کوئی اور قوم و قبیلہ بن گئے اور جن کے رنگ جغرافیائی تاثیرات کی وجہ سے سیاہ ہو گئے وہ الگ قوم شمار ہونے لگے۔

### پیشہ و رانہ تقسیم

پھر انسانی ضرورتوں کے پیش نظر لوگوں نے مختلف پیشے اپنائے شروع کئے۔ مختلف چیزوں تھاضا کرتی

تھیں کہ انسان جدا گانہ پیشے اختیار کرے لہذا اسی انسان نے جو قرآن کے مطابق ایک عی ماں باپ کی اولاد ہیں،  
 یا کہ ایسا انسان اتفاقاً رَبُّکُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نُفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَتَئَى مِنْهُمَا  
 رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً۔

لوگوں اپنے رب سے ڈرو جس نے تمہیں ایک ذات سے پیدا کیا اور اسی سے اس کا جوڑا پیدا کیا اور ان  
 دنوں سے بکثرت مردوں گرت (روئے زمین پر) پھیلا دیے۔

سورہ انعام، آیہ ۹۸، سورہ اعراف، آیہ ۱۱۸۹ اور سورہ زمر، آیہ ۶ میں بھی خداوند تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ  
 اے لوگو! ہم نے تمہیں ایک حقیقت و احده سے پیدا کیا ہے یعنی ایک ماں باپ سے پیدا کیا ہے۔ جب خدا نے ان  
 سے عورتوں اور مردوں کی کثرت ایجاد کر کے زمین میں پھیلا دی تو ایک ماں باپ کی اولاد میں پیشوں کے طلاق سے  
 فرق آتا گیا۔ جس نے جو کام شروع کیا وہی اس کی قوم بن گئی مثلاً ایک باپ کے دل بیٹے تھے تو ایک نے ہال  
 کا شروع کئے، دوسرے نے جو ہاتھا شروع کیا، تیسرا نے کپڑا بھا شروع کیا، چوتھے نے بہری آگاہا شروع  
 کی، پانچوں نے پڑھانا شروع کیا، چھٹے نے بھیں میں رکھ لیں، ساتویں نے گمراہ نے کام شروع کیا وغیرہ اور اس  
 طرح یہ دس بھائی دس قوموں میں تقسیم ہو گئے۔ ان پیشوں کو انسانوں نے قوموں میں تبدیل کر دیا حالانکہ یہ قومیں  
 نہیں بلکہ پیشے تھے۔ خداوند بخارک و تعالیٰ نے تمام انسانوں کو ایک فطرت الہی پر مفظوٰ خلوق بنا لیا ہے لیکن اس  
 فطرت کے اوپر جب غبار پڑتا گیا اور دوسری چیزوں کے اثرات آتے گئے تو آہستہ آہستہ انسان وحدت فطری سے  
 دور ہوتے گئے اور قوموں، قبیلوں و گروہوں میں تقسیم ہوتے چلے گئے۔

### خواہشات، طبقات، ذات پات اور اموال کی بناء پر تقسیم

خواہشات انسانی بھی اس فطری وحدت کو ختم کرنے کا موثر سبب نہیں۔ ہر انسان نے اپنی خواہشات و

رجانات کی تجھیل کیلئے الگ راست اختیار کرنا شروع کیا۔ پھر انسانی معاشرے میں طبقاتی بینادوں پر خطرناک تقسیم وجود میں آئی جس نے فطری وحدت کو توڑ کر کھو دیا۔ اسی طرح ذات پات کے لحاظ سے لوگوں نے خود کو دوسروں سے ممتاز کرنا شروع کیا تو ان میں وحدت کا ختم ہوتا لازمی امر بن گیا۔ آدم و حوا کی اولاد کے اندر ایک اور تقسیم یہ ہوئی کہ انہیں مال کی ضرورت تھی لیکن یہ پیسہ بجائے اس کے کہ ان کی ضروریات کی تجھیل کا ذریعہ بنتا آہستہ آہستہ انسان کی طبقاتی شناخت کی علامت بنتا چلا گیا یعنی جس کے پاس زیادہ پیسہ ہے وہ ایک طبقہ، جس کے پاس تھوڑا پیسہ ہے وہ دوسرا طبقہ اور جس کے پاس بالکل پیسہ نہیں ہے وہ تیسرا طبقہ۔

اس طرح یہ آپس میں مختلف وجوہات کی بنا پر تقسیم در تقسیم ہوتے گئے اور ایک دوسرے کے اوپر برتری کا احساس جلانے لگے لہذا اس ناسور کو ختم کرنے کیلئے خداوند تبارک و تعالیٰ نے انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو مجموعت کیا۔ انہیں آسمانی کتابیں دیں، وحی نازل کی، ہدایت عطا کی، علم خاص عطا کیا، صفات عالیہ ایجاد کیں، شجاعت و صحت عطا کی اور فوق العادۃ کمالات و فضائل سے متعل فرمایا تاکہ انسانوں کے اندر جو فطری وحدت ثبوت مجکی ہے اُس کو دوبارہ یقیناً کریں اور انہیں دوبارہ امت و احادیث بنا دیں تاکہ یہ امت اس مقام تک پہنچ جائے جو خداوند تبارک و تعالیٰ کا پسندیدہ مقام ہے یعنی اُمیٰج و سطی۔

وَحدَتُ أُمَّتٍ، اسْلَامٌ كَا فِرَامُوشٌ شَهِدَ رَكْنٌ

### وحدت کیلئے انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی فطرت سے ہم آہنگ آئیڈیا لوجی

انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم رنگِ نسل میں بنتے ہوئے ان لوگوں کو ایک کرنے کے لئے آئے۔ اب آیا انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم ان کی زبانیں ایک کر دیں گے؟ انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم ربانیں ایک کرنے کے لئے نہیں آئے کہ سب عربی بولیں بلکہ اس لئے آئے کہ جو بولی بولتے ہو بولتے رہو کیونکہ بولیاں اٹھا کر ایک ذریعہ ہیں ان سے کوئی نہ کٹ سکتا ہے نہ جڑ سکتا ہے۔ آیا انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم ایسی کریم ایجاد کر دیں گے جس سے سب کے رنگ ایک جیسے ہو جائیں گے؟ انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم اس لئے نہیں آئے کہ سب نسلیں اور شجرے ختم کر کے انہیں ایک نسل اور ایک شجرہ بنا دیں، قرآن نے فرمایا ہے کہ ہم نے خود جان بوجہ کران کے قبائل بنائے ہیں، کیوں بنائے ہیں؟ قرآن فرماتا ہے:

بَلَّيْهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِّنْ ذَرَّبِرْ وَأَنْفِي وَجَعَلْنَاكُمْ دُمُورِيَا وَقَابِلَ لِغَارَفُوا.....  
 اے لوگو! ہم نے تمہیں ایک مرد اور عورت سے پیدا کیا ہے تمہیں تو میں اور قبیلے ہادیا تا کرم ایک  
 دوسرا کو پیچانو.....

اگر اسی کریم ایجاد ہو جائے جو سب کا رنگ ایک جیسا کروے تو لوگ پیچانے نہیں جائیں گے۔ جیسے  
 ایک واقعہ ہے کہ چائند کے کسی ہوٹ میں چد پاکستانی بیٹھے ہوئے چائند کے باشندوں کو دیکھ کر فس رہے تھے اور  
 دوسری بیٹھل پر چائیز بھی ان پاکستانوں کو دیکھ کر فس رہے تھے۔ جب چائند کے ایک باشندے نے ان سے پوچھا  
 کہ آپ لوگ کیوں فس رہے ہیں تو پاکستانی نے جواب دیا کہ آپ سب چائیز ہمیں ایک جیسے لگ رہے ہو، اور  
 آپ لوگ کیوں فس رہے ہیں؟ تو چائیز نے کہا کیونکہ آپ سب داڑھی مونچھوں والے بھی ہمیں ایک جیسے لگتے  
 ہو۔ یہ اخلاف ضرور ہے لیکن اس اخلاف کو تقیم کا ذریعہ نہیں بنانا۔ مختلف رنگ، زبانیں، مختلف قومیں ہونا ضروری  
 ہے لیکن یہ سب کچھ اس لئے نہیں ہے کہ اس کی وجہ سے ہم تقیم ہو جائیں بلکہ یہ پیچان و شناخت کیلئے ہے فرض  
 کریں کہ باپ یہاں رہتا ہے اور میٹاں گلینڈ میں رہتا ہے، بیٹے کو سندھی نہیں آتی اور باپ کو انگریزی نہیں آتی تو کیا  
 یہ باپ پیٹا نہیں رہیں گے؟ دونوں کو پوچھتے ہے کہ یہ زبان ہم میں قابل نہیں ڈال سکتی۔

انبیاء<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی لائی اس وحدت کو ”وحدت اللہ“؛ ”وحدتِ دینی“؛ ””وحدتِ اسلامی“؛ ””وحدتِ  
 آسمانی“ یا ”وحدتِ قرآنی“ کے ناموں سے تعبیر کر سکتے ہیں۔ یہ وحدت جو انبیاء<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> نے خدا کی طرف سے  
 ماموریت کے طور پر لوگوں کے اندر ایجاد کرنا شروع کی وہ فطری وحدت سے ہٹ کر تھی البتہ اس کے اندر تمام فطری  
 خصوصیات و اصول بھی موجود تھے لیکن فطرت کے ساتھ ساتھ اس وحدت میں آئیڈیا لوجی (Ideology) بھی  
 شامل تھی۔ یعنی اب اس وحدت کی پیغام فقط فطرت نہیں ہے کیونکہ فطرت آلوہ ہو چکی ہے اس لئے ضروری ہے کہ  
 آئیڈیا لوجی بھی ساتھ ہو جو دوبارہ ان کو آجیں میں متحد و متفق کرے۔ البتہ وہ آئیڈیا لوجی جو فطرت کے مطابق ہے

اور جس کے سارے اصول فطری ہیں۔ اسلام فطری دین ہے اور اس میں انسان پر کوئی چیز زبردستی ٹھوٹی نہیں گئی۔ جو کچھ فخرت کا تقاضا ہے وہی دین اسلام لے کر آیا ہے۔ اس وحدت کی تبیوا الہی، دینی و آسمانی تعلیمات پر استوار ہے۔ انبیاء ﷺ نے اسلام کو آئیڈیالوچی، نظریہ اور ضابطہ حیات کے طور پر انسانوں کے سامنے پیش کیا ہے کہ اس نظریہ کے تحت آپس میں متحد ہوں۔ دین و شریعت کا مقصد درحقیقت یہی تھا کہ بکھرے ہوئے، پر انگدہ و منتشر انسانوں کو وحدت کی لڑی میں پر کر متحد کرویں۔

### وحدت کیاں انبیاء ﷺ کی قرآنی روشن

درامل انسانوں کے مابین انبیاء ﷺ، ائمہ بدیعین، اولیائے خدا اور مبلغین دین کی ذمہ داری لوگوں کو اُس فطری اور دینی وحدت و اتحاد کی طرف واپس لانا ہے۔ قرآن نے ساتھ ہی یہ بھی بیان فرمایا کہ انبیاء ﷺ نے یہ کام کیسے کرنا ہے؟ ان کی روشن طریقہ کیا ہوگا؟ اس کیلئے بیان فرمایا کہ ہم نے انبیاء ﷺ کو ببشر اور منذر قرار دیا ہے۔ قرآن چونکہ کتاب ہدایت ہے لہذا اس بات پر ایمان لانا ضروری ہے۔ قرآن نے اپنا تعارف کرواتے ہوئے فرمایا:

ذلِکَ الْكِتَابُ لَا رَبَّ لَهُ بِهِ هُنَّى لِلْمُتَّقِينَ ۝

یہ ہدایت کی کتاب ہے۔ ہمیں ہدایت کی کتاب سے ہدایت کی توقع رکھنی چاہئے اگرچہ آج ہم نے ہدایت کے علاوہ بھی قرآن کے دیگر کثیر مصارف کمال لئے ہیں۔ کچھ چیزیں تو قرآن نے پہلے ہی بتا دیں کہ یہ کام قرآن سے نہیں کرنا مطلقاً قرآن پر فرمیں نہ کھاؤ، قرآن کے ذریعہ کسی کو دھوکہ نہ دو اور قرآن کے ذریعہ اپنے جھوٹ پر پردہ نہ ڈالو۔ قرآن کا بنیادی پیغام ہدایت ہے۔ ہدایت کا مطلب یہ ہے کہ اس میں انسان کی ساری ضروریات اور مشکلات کیلئے راہ حل موجود ہو۔ وہ چیز ہدایت نہیں ہو سکتی جس کے پاس کسی چیز کی راہ حل نہ ہو۔ مشکلات اور

.....(سورہ بقرہ، آیہ ۲۹)

مسائل کا حل دراصل ان کے پاس ہے جن کو خداوند تبارک و تعالیٰ نے دین و پدراست کا شیع قرار دیا ہے، یعنی انبیاء ﷺ، رسول ﷺ، آسمانی کتابیں اور بالہیئت ﷺ ہدایت کا شیع ہیں اور پدراست کا ایک پہلویہ ہے کہ اس میں ہماری تمام مشکلات کا حل موجود ہو۔ نہ کہ اس طرح موجود ہو جیسے سیاسی پارٹیوں، وعدہ دینے والے سیاسی گروپوں اور شخصیات کے پاس ہوتا ہے۔ جو مشکل کو نہ سمجھتے ہوں اور ان کے پاس مشکل کا راول نہ ہو تو وہ ہادی نہیں ہو سکتے۔ قرآن کہتا ہے:

فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ.....

تو اللہ نے انبیاء ﷺ کو مبشر و منذرین بننا کر بیجا۔

خدا نے انبیاء ﷺ کو مبشر اور منذر اس لئے بنا یا تاکہ ایثار اور اندزار کے ذریعہ امت کے خلافات کو فتح کر کے بشریت و انسانیت کی صفوں کے اندر و بارہ وحدت برقرار کریں۔ البتہ انبیاء ﷺ نے دین، شریعت اور روایتی کی مدد سے اُن کے اندر وحدت ایجاد کرنی ہے یعنی شرعی، دینی و آئینی وحدت جس کو آج کی زبان میں آئیڈیا لو جیکل وحدت (Ideological Unity) کہ سکتے ہیں۔ ایسی نظریاتی وحدت جس کا مرکز وحور کتب ہو۔ اس میں صرف فطری اصول نہ ہوں بلکہ وقی کی تعلیمات بھی شامل ہوں۔ انبیاء ﷺ قرآن، تورات، انجلیل، زبور اور دیگر حضرت الہی لے کر آئے تاکہ انسان کو وحدت کے رشتے میں مسلک کر دیں۔ پس وحدت ایک چال کا نام نہیں ہے۔ اگر قرآن و دین کا مطالعہ کیا جائے تو بخوبی معلوم ہو جائے گا کہ وحدت اسلامی مکتب کی بنیادوں میں سے ہے البتہ فراموش شدہ ہے۔ وحدت برقرار کرنے کیلئے خداوند تبارک و تعالیٰ نے انبیاء ﷺ کی عظام ﷺ کیلئے جو عنوان اور لقب ذکر کیا ہے وہ مبشر و منذر ہے۔ چنانچہ سب سے پہلے ان عنوانات کی وضاحت کی ضرورت ہے۔

## مبشر و منذر کے معانی کی وسعت اور غلط فہمی

قرآن مجید کے جتنے ترجیحے میں نے دیکھے ہیں ان سب کے مطابق مبشر و منذر کو خوشخبری دینے والا اور ڈرانے والا کہتے ہیں۔ جنت اور اس کے لوازمات مثلاً حور ایمن، غلام، دودھ اور شہد کی نہروں، درختوں اور فروزوں کہ جن کیلئے یہ ساری رحمتیں ہیں ان کی خوشخبری دینے والا مبشر ہے۔ عموماً ہم جنت میں بھی مخصوصاً حور کی بات

کرنے والے کو بہتر کہتے ہیں گویا اس کے علاوہ اور کوئی بات خوشخبری نہیں ہے۔ اور منذر یعنی جہنم، عذاب، آگ کے پیشے شعلوں، قلیظ کھانوں، پیپ، خون، کھلتے پانی، ناگ، اڑدھے، سانپ اور پچھو سے ڈرانے والا۔ یعنی انہیاء<sup>بیرونی</sup> ایک رات حوروں کی باتیں کرتے ہیں اور دوسری رات سانپ و پچھو کی۔ جس دن سانپ و پچھو کی باتیں کریں اُس دن منذر ہوتے ہیں اور جس دن حور کی بات کریں اُس دن بہتر ہوتے ہیں۔ حالانکہ بہتر و منذر کے معانی اس سے کہیں زیادہ وسعت رکھتے ہیں۔ یہ معانی موت کے بعد کیلئے ہیں لیکن انہیاء<sup>بیرونی</sup> ہماری موجودہ زندگی کیلئے بھی بہتر و منذر ہیں۔ ایک مولا نا مجلس پڑھ رہے تھے لیکن لوگ انہیں دادیں دے رہے تھے تو انہوں نے اپنے مخاطبین سے کہا کہ اگر تم اس موضوع پر دادیں دو گے تو میں موت کی مجلس شروع کر دوں گا کیونکہ مجھے وہ مضمون بھی آتا ہے۔ یہ دھمکی ہے نہ کہ ڈرانا۔

بہشت اور جہنم انسان کی ہدایت کے لئے ہیں نہ کہ بہشت اور جہنم اصل ہیں اور انسان جنت کے لئے ہے۔ خدا نے جنت انسان کے لئے بھائی ہے نہ کہ جہنم جنت کے لئے نہیں ہیں۔ لیکن یہاں معاملات ہو گیا ہے اور ہم یہ سمجھتے ہیں کہ ہم جنت کے لئے ہیں۔ گویا اگر ہم جنت پہنچ گئے تو مقصد حیات پورا ہو گیا۔ اسی طرح جرم جہنم کے لئے نہیں ہیں بلکہ جہنم مجرموں کے لئے ہے۔ مجرم جیلوں کے لئے یہاں نہیں ہوتے بلکہ جیل مجرموں کے لئے بھائی جاتی ہیں۔

بعض مسلم ایسکی تبلیغ کرتے ہیں کہ لوگوں کی حوروں کی وجہ سے رال پھتنی رہے اور وہ سجدے پر سجدے کریں تاکہ ہر سجدے کے بد لے میں کئی حوریں ٹھیں۔ ایک مولا نامنیر کے اوپر بتا رہے تھے کہ پہلا روزہ رکھو تو ایک ہزار حوریں، دوسرا روزہ رکھو تو دو ہزار حوریں، تیسرا روزہ رکھو تو تین ہزار حوریں، چوتھا روزہ رکھو تو چار ہزار حوریں، اس طرح جب دو سی روزے پر پہنچ تو سماں میں سے ایک بندہ جو یونچے حساب لگا رہا تھا وہ گھبرا گیا اور کہنے لگا مولا نا اتنی سنجاہیں گے کیسے؟!

انہیاء<sup>بیرونی</sup> صرف اس لئے نہیں آئے کہ ہمارے سامنے حوروں یا جہنم کی باتیں کرتے رہیں۔ امیر المؤمنین فرماتے ہیں کہ جنت اور جہنم کے تذکرے سے وہ ہدایت پاتے ہیں جنہیں خدا کی معرفت لے کر نہیں آتی کیونکہ

جنت اور منذر کا معانی اسی مضمون کے لئے ہے۔

جن لوگوں کو معرفتِ خدا نکل لے آئے ان کیلئے جنت و جہنم کوئی معنی نہیں رکھتے۔ خود امیر المومنین ﷺ نے فرماتے ہیں:

**ما عَبْدُكَ خَوْفًا مِنْ نَارٍ وَ لَا طَمَاعًا فِي جَنَّةٍ وَ لَكِنْ وَجَدْنَكَ أَهْلًا لِلْعِبَادَةِ فَعَبَدْنَكَ.....!**

میں نے تیرے جہنم کے خوف سے اور جنت کی لائی میں تیری عبادت نہیں کی لیکن تجھے عبادت کا الیں پایا تو حیری عبادت کی.....

یعنی لائی اور ذر کی عبادت نہیں کرتا بلکہ معرفت کی عبادت کرتا ہوں۔

آیا اگر انبیاء ﷺ ہر محفل و مجلس میں جنت کی خوبی اور جہنم کی بد خوبی سنائیں تو کیا اس سے وحدت وجود میں آسکتی ہے؟! بشیر و زدیر کا یہ معنی چنانچہ نہیں ہے کہ لوگ ایک امت تھے پھر ان میں تفرقہ پڑا تو ہم نے انبیاء ﷺ کو بشیر و زدیر بنا کر مسیوٹ کیا، یعنی ان تفرقہ ڈالنے والوں کو خوبی یا نہیں کہ جتنا تفرقہ ڈالیں گے اس کے بد لے میں اتنی خوبیں اور نہ سیز ہیں اور جو تفرقہ نہیں ڈالے گا اسے جہنم میں ڈالا جائے گا۔ ابشار و اندرا نہ ار قطع جنت اور جہنم کے قصے، جنت کی خوبیوں یا دعوہ و عید کو نہیں کہتے بلکہ پہلے یہ انسان کی موجودہ زندگی سے متعلق ہے اور بعد میں موت کے بعد کی زندگی سے متعلق ہے۔ موت کے بعد کے ابشار اور اندرا کی نوبت بعد میں ہے۔ انبیاء ﷺ میں اس زندگی کے اندر ابشار اور اندرا کیلئے تعریف لائے۔ ذیل میں ابشار و اندرا اور ان کے متعلقات سے متعلق تھوڑی وضاحت درج کرتے ہیں۔

### ابشار، بشیر و مبشر

ابشار یعنی مایوسی سے نکال کر امید کی طرف لانا، امت کے سامنے مقصودیت کو پیش کرنا اور اس مقصد کو پانے کیلئے ان کی حوصلہ افزائی کرنا۔ اگر امتوں کے حوصلے ثوث جائیں اور وہ مایوس ہو جائیں تو یہ کہیں بھی نہیں بخیج سکتیں۔

۱۔.....(مستدرک نهج البلاغہ) (بحار الانوار - علامہ مجلسی) ،الجزء ۶۷، صفحہ ۲۳۴

بیش کا معنی فقط خوبی سنانے والا نہیں ہوتا بلکہ بیش اس شخص کو کہتے ہیں جو ماہیوس قوموں کو مایوس سے نکال کر امید بیک لے آئے۔ ایسا نہ ہو کہ جب حالات خراب ہو جائیں، دشمن نے حاضرہ کر لیا ہو، ہر طرف دشمن ہی دشمن ہو تو ساری قوم مایوس ہو کر تھیار ڈال کر بیٹھ جائے کہ ہم تو کچھ بھی نہیں کر سکتے لہذا اس وقت قوم کو بیش کی ضرورت ہوتی ہے۔ بشریت کو دو خطرے ایسے لاحق ہیں جن میں بشریت ہلاک ہو جاتی ہے۔ ایک مایوس اور ایک وہ خطرے جو سیلانی و آتش نشانی حالت رکھتے ہیں اور انسان کو ڈبو دیتے ہیں جیسے تفرقہ۔ پس بیش یعنی مایوس قوموں کو امید کی کرن دلھانے والا، قوموں کو مایوس کی حد تک نہ پہنچنے دینے والا اور ان کو نجات کا راستہ بتانے والا، دنیا کے اندر نجات کا راستہ بتانے والا، عزت و کرامت کا راستہ بتانے والا، اتحاد و وحدت کا راستہ بتانے والا اور کامیابی و ترقی کا راستہ بتانے والا۔

اسی طرح بھربھارت دینے والے کو کہتے ہیں یہ میں وہ بھارت جو تفرقہ کی مشکل حل کر سکے۔ امت کا تفرقہ ہلاکت کی طرف سفر ہے۔ جس قوم کو حالات، مسائل، خالمانہ نظام، ستم گاروں اور آمرلوں نے مایوس کر دیا ہوا مایوس کی حد تک پہنچی ہوئی قوم کو امید دلانے والا بھرپور ہلاتا ہے۔ چونکہ مایوس کے بعد ہلاکت ہے اور امید سے انسان کی نجات ہے۔

اگر ایک عام آدمی بھی مایوس ہو جائے تو اسے کوئی نجات نہیں دے سکتا۔ اگر کوئی فرد مایوس ہو جائے تو وہ خود کشی کر لیتا ہے اسی طرح اگر کوئی معاشرہ مایوس ہو جائے تو وہ بھی خود کشی کر لیتا ہے۔ اس خود کشی سے بچانے کے لئے بھرپور ضرورت ہے۔ اگر ایک بچہ کسی مشکل امتحان میں درست بھی نہیں ہو کر مایوس ہو جائے کہ میں پاس نہیں ہو سکتا تو اس کو کوئی بھی پاس نہیں کر سکتا چاہے وہ بچہ کتنا ہی ذہن کیوں نہ ہو۔ جو آدمی زندگی میں ترقی و کامیابی سے مایوس ہو چکا ہوا سے کوئی ترقی و کامیابی نہیں دلا سکتا۔ مایوس ہلاکت ہے۔ اسی لئے قرآن مجید نے فرمایا:

فُلْ يَا عَبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ.....

کہہ دیجئے: اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پر زیادتی کی ہے اللہ کی رحمت سے مایوس نہ

ہوتا.....

آدمی کتنا گناہ کار و معصیت کار ہو جائے لیکن رب خدا سے مایوس نہ ہو۔ اگر قویں مایوس ہو جائیں تو ان قوموں کو کوئی بھی نہیں پہنچا سکتا۔ اکثر حالات ایسے ہیں جو انسان کونقطہ یا سب تک پہنچا دیتے ہیں مثلاً کمزوریاں، فقر، فاقہ، محرومیتیں انسان کے اندر مایوس پیدا کر دیتی ہیں۔ مایوس انسانوں کی سوچ بھی مایوسی کی ہو جاتی ہے۔ مایوس انسان باقی مایوسی کی کرتے ہیں اور راستے بھی مایوسی کے حلاش کرتے ہیں۔ مایوسی کا آخری انجام خود کشی ہے۔ اس وقت مغربی دنیا اور یورپ میں خود کشی بہت زیادہ ہے۔ اس کی وجہ بڑی بھی ہے کہ وہاں لوگ بہت جلدی مایوس ہو جاتے ہیں کیونکہ ان کی دنیا و آخرت صرف پیسہ ہی ہے۔ جب ان پر سارے مادی راستے بند ہو جاتے ہیں تو وہ مایوسی کی حد پر جا چکتے ہیں۔ چونکہ ان کے اندر معنویت اور اللہ و آخرت پر ایمان نہیں ہے لہذا جو نہیں مایوس ہوتے ہیں فوراً خود کشی کر لیتے ہیں۔ آئے دن اپنے ملک میں بھی ایسے لوگ ملتے رہتے ہیں۔ مثلاً جو لوگ کوئی بڑا رسک (Risk) لے لیتے ہیں یا کار و بار شروع کرتے ہیں اور پھر اس کار و بار میں ان کو نقصان ہوتا ہے، وہ دیوالیہ ہو جاتے ہیں اور دوبارہ پاؤں پر کھڑے ہونے کی کوئی امید نظر نہیں آتی تو خود کشی کر لیتے ہیں۔ اسی طرح اگر قویں حالات یا ظالم و ستم گارحکر انوں کی وجہ سے مایوس ہو جائیں تو انہیں مایوسی سے نکالنا سب سے بڑا کام ہے۔ ہدایت فقط و عظ و صیحت کا نام نہیں ہے بلکہ مایوس لوگوں کو مایوسی سے نکالنے اور ان کے اندر امید کی کرن پیدا کرنے کا نام بھی ہے۔ یعنی انہیں یہ بتانا کہ اے لوگو! اگرچہ اس وقت حالات تمہارے موافق و مازگا نہیں ہیں، اس وقت تم کسی پوزیشن میں نہیں ہو لیکن اس کے باوجود چونکہ خدا موجود ہے لہذا اخدا پر توکل رکھتے ہوئے مایوس نہیں ہوتا۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے بھی وعدہ دیا ہے کہ ہم تمہیں آزمائیں گے لیکن ان آزمائشوں میں کبھی یا سب تک نہیں پہنچنا درجہ تمہیں کوئی بھی نجات نہیں دے سکتا۔

## فیضت امام کا فاندہ

بعض اوقات لوگ پوچھتے ہیں کہ امام غائب کا فائدہ کیا ہے؟ بسا اوقات جن کا ایمان نہیں ہے وہ بھی پوچھتے ہیں اور سوال کرنے میں کوئی عیب نہیں ہے۔ اگر کسی کو فیضت امام کا فلسفہ نہیں معلوم یا سمجھنے کی آربا تو اس کے ذمہ میں سوال اٹھتا ہے اور جو بات سمجھ میں نہیں آتی اس کا سوال کیا جائے۔ امت ہزاروں مشکلات میں ہے اور امام فیضت میں تو اس امامت کا فائدہ کیا ہے؟ امام اس لئے غائب نہیں ہوئے ہیں کہ کوئی فریونگ ایجنسیاں یا ناکر امام سے طاقت کروائے یا بعض لوگ یہ کہیں کہ جمعرات کو ہمارے ہاں آ جانا ہم ملاقات کروائیں گے۔ یہ آنکھ محوی نہیں ہے بلکہ نظام خدا ہے۔ سوال یہ ہے کہ امام ﷺ کے غائب ہونے کا کیا فائدہ ہے؟ اگر پیدا ہتھی نہ ہوتے تو کیا ہوتا اور اب جبکہ پیدا ہو کر غائب ہیں تو کیا فائدہ ہے؟ چونکہ اہل سنت کی اکثریت بھی مہدویت کی قائل ہے لیکن وہ یہ کہتے ہیں کہ بھی مہدوی آخراں میں پیدا نہیں ہوئے بلکہ وہ موعود ہیں۔ وہ مہدوی موعود کے قائل ہیں لیکن ہم مہدوی موجود کے قائل ہیں۔ وہ یہ کہتے ہیں کہ اگر پیدا ہو چکے ہیں اور امت سے دور ہیں تو اس کا فائدہ کیا ہے؟ علماء نے اس کے جوابات تفصیل سے ذکر کئے ہیں۔ ان کے ساتھ ساتھ ایک جواب یہ بھی ہے کہ فائدہ وہی ہے جو قرآن نے ذکر کیا ہے کیونکہ جب امام موجود ہوا اگرچہ اس سے دور ہو پھر بھی امت کی امید کا سہارا ہے۔ جس قوم کا امام موجود ہو تو اگرچہ اس تک رسائی نہ بھی ہو تو بھی یہ قوم بھی بھی ما یوس نہیں ہوتی چاہے حالات کتنے ہی دشوار ہو جائیں، کتنی ہی سختیاں آ جائیں، کتنے ہی مصائب نازل ہو جائیں، لکن ہی محروم تھیں ہو جائیں، کتنے ہی فکر نہ دیئے جائیں، کتنی ہی آفتیں اور بلا کیں نازل ہوں۔ جس قوم کا امام موجود ہوا اور قوم کو انتظار ہو کر وہ ایک دن ظہور کر کے اس دنیا پر عدل کی حکومت برقرار کرے گا اور اگر میں اپنے فرانپن پر عمل کروں تو وہ ظہور بھی کر سکتا ہے تو وہ قوم و امت بھی ما یوس نہیں ہوتی۔ سبھی امتوں کی بھاکاراز ہے۔

جن قوموں اور معاشروں کو زمانے کے حالات، اتفاقات، روزگار، ظالمین و تمہار مایوس کر دیں ان کو یاس سے امید کی طرف فقط خلیفہ وجہت خدا سکتا ہے۔ ما یوس ہلاکت ہے لہذا ایسی قوم بھی بھی ہلاک نہیں ہو سکتی لیکن ایک بہت بڑا خطرہ پھر بھی موجود ہے اور وہ تفرقہ ہے۔ تفرقہ بھی ہلاک کر دیتا ہے۔ قرآن نے اس خطرے سے

آگاہ کر دیا ہے لیکن ہم قرآن کی طرف کم رجوع کرتے ہیں۔ قرآن سے صرف استخارے نکال لیتے ہیں یا توبہ کے لئے مردوں پر پڑھ دیتے ہیں۔ ہمارے مرحومین جو قبرستانوں میں فنی ہیں وہ سارے اب حافظ قرآن ہو چکے ہوں گے کیونکہ جتنا قرآن ان کی قبروں پر جا کر پڑھا گیا ہے تو اب ان سب کو حافظ قرآن ہو جانا چاہئے۔ زندوں کو قرآن کا کچھ پتہ نہیں ہے لیکن مرحوم کے لئے آئے دن انتظام و اہتمام کرتے ہیں۔ اگر قرآن کی طرف آئیں اور اسے کھول کر پڑھیں تو ہم تفرقد کے موضوع سے غفلت نہیں کریں گے۔

## منذر، انذار و نذیر

منذر عربی زبان میں ڈرانے والے کوئیں کہتے بلکہ عرب اس شخص کو منذر کہتے ہیں جو جنگ میں فوج کے آگے اوپنجی مچان پر بیٹھا ہوتا ہے اور دشمن کے لشکر کی حرکات و سکنات کو زیر نظر رکھ کر اپنی فوج کو مطلع کرتا ہے۔ دراصل قرآن نے فوجی اصطلاح استعمال کی ہے۔ فوج میں ایک ٹھنڈا یا گروپ (Group) مچان یا کراگلے خواز پر بیٹھا ہوتا ہے یا کسی چوٹی پر دوربین لے کر بیٹھا ہوتا ہے اور اس کے پاس الٹو و بندوق نہیں ہوتی لیکن وہ اپنے لشکر کو دشمن کے متعلق پا خبر رکھتا ہے۔ اس کی نکاح و دشمن کی حرکات و سکنات، تعداد، اسلووں، منصوبوں اور سازشوں پر ہوتی ہے۔ وہ گولی نہیں چلاتا اور اس کو حق بھی نہیں ہوتا بلکہ وہ صرف ان کو دیکھتا ہے اور اپنے لشکر کو پا خبر رکھتا ہے۔ جس شعبہ کو اپنی (OP; Observation Post) کہتے ہیں اور یہ کام انجام دینے والا وائرلیس پر اپنے لشکر کو آگاہ کرتا رہتا ہے۔ جنگ کا سارا دار و مدار اسی پر ہوتا ہے۔

جو قوم دشمن کی فوج اور حرکات و سکنات سے آشنا نہ ہو وہ اپنا دفاع نہیں کر سکتی۔ امتوں کی حیات اس کے بغیر ممکن نہیں ہے یعنی ایسا آگاہ و ب بصیرت انسان جو بالا و اعلیٰ افق پر بیٹھا ہوا ہو اور جو کچھ امت اپنے روزمرہ مسائل کی وجہ سے نہیں سمجھ سکتی وہ اُن مسائل کو بھی درک کرتا ہو۔ اسے معلوم ہو کہ اس امت کے دشمن کون ہیں، اُن دشمنوں کے نقشے، سازشیں اور طریقہ واردات کیا ہے اور پھر امت کو اس کے بارے میں مطلع کرے۔

انہیاں کو خدا نے تذیرہ بنا یا ہے۔ قوموں کو چونکہ بڑے بڑے خطرات درپیش ہیں۔ جن قوموں کے دشمن موجود ہوں ان کیلئے خطرے بھی موجود ہوتے ہیں اور جو شہروں سے غافل ہو جائیں انہیں خطروں سے کوئی بھی نہیں بچا سکتا یعنی جنہیں یہ معلوم نہ ہو کہ ہمارا مخالف لٹکر کتنا بڑا ہے؟ اس کے پاس کتنا اسلحہ ہے؟ وہ کتنی تیاری کر رہے ہیں؟ کیا ارادہ رکھتے ہیں؟ وہ قوم اپنا دفاع نہیں کر سکتی۔ اپنی کے فرائض انجام دینے والے کام جنت و جہنم کی پاتیں کرتا نہیں ہے بلکہ وہ قوموں کو خطرے بتاتا ہے کہ تمہاری کمین گاہ میں کون سادشن ہے؟ اس کی نفری کتنی ہے؟ اس کی تیاری کتنی ہے؟ اور اب تم پر وار کرنے کے لئے کیا منصوبہ بنا یا ہے؟

جس قوم کا اوپی (OP) شعبہ سوچائے وہ فوج کتنی ہی طاقتور کیوں نہ ہو لیکن دشمن کی زد میں آجائی ہے۔ اس شعبہ سے تعلق رکھنے والے افراد کہتے ہیں کہ جنگ چیختے کا آدھا اور مدار اسی شعبہ پر ہوتا ہے، آدمی جنگ یہ لڑتا ہے اور آدمی جنگ باقی لٹکر لڑتا ہے۔ جس قوم کی کمین میں فراؤں خطرے ہوں لیکن اسے ان خطروں سے آگاہ کرنے والا کوئی موجود نہ ہو تو وہ نہ چاہتے ہوئے بھی خطروں کے دامن میں چاہرتی ہے۔ اس ملک کے نا عاقبت انہیں حکمران جو اپنے گمان کے مطابق خود کو عظیلِ کل سمجھتے ہیں انہوں نے سالہا سال کے تجربے سے بتادیا ہے کہ انہیں شاید وہ اور رات میں بھی تیز نہیں ہے۔ یہ ان کی نا عاقبت انہیں کا نتیجہ ہے کہ آج اس ملک کی ہر گلی میں خون بہرہ رہا ہے، ہر گھر میں ماتم ہو رہا ہے، ہر تیر اپچر تیز ہو گیا ہے، ہر تسری خاتون یوہ ہونے کو ہے، ہر محلے میں بیم بلاست ہو رہے ہیں، ہر مسجد نا امن ہو گئی ہے، ہر عبادت گاہ کا جیسیں صلب ہو گیا ہے، کوئی شخص اس ملک کے اندر آسودہ نہیں ہے۔ ہوتا تو یہ چاہیے قہا کہ یہ خطروں سے آگاہ کرتے نہ کہ ہمیں خطروں کی طرف دھیل کر لے جاتے۔ یہ قوم کو خطروں میں غرق کر کے اب خود بچنے کی کوشش کر رہے ہیں۔ پس منذر کا مطلب ہے خطروں سے آگاہ کرنے والا انسان یعنی دشمن کی چالوں اور منصوبوں سے آگاہ کرنے والا انسان جو اپنی قوم و ملت کو خطروں کے مقابلے کیلئے تیار کرے اور انہیں را حل بتائے۔

اسی طرح انذار ڈرانے کو نہیں کہتے بلکہ ڈرانے کیلئے عربی زبان میں دوسرا لفظ استعمال ہوتا ہے۔ عربی لغت میں خطروں سے آگاہ کرنے کو انذار کہتے ہیں یعنی امتوں اور قوموں کو کیا خطرے درپیش ہیں؟ اس وقت کون

ان کی کہیں گاہ میں کیا سمجھا ہوا ہے؟ ان کا دشمن کون ہے؟ اُس کی دشمنی کس نوعیت کی ہے؟ اور اُس کی چالیں وحربے کیا ہیں؟

غافل قوموں کو دشمن کے خطروں سے آگاہ کر کے راول ہنانے والے کونڈیر کہتے ہیں۔ عام لوگ کو فرصت نہیں ہوتی کہ اپنے دشمن کی پیغمبریہ سازشوں کو سمجھ سکیں کیونکہ روزمرہ کے مسائل انسان کو اتنا مشغول کر لیتے ہیں کہ وہ بے خبر ہو جاتا ہے حتیٰ اپنی زندگی کے مقصد و ہدف سے بے خبر ہو جاتا ہے۔ آج ملک کے اندر بھلی، گیس، آئی چینی اور دو اؤں کا براں اور مہنگائی جان بوجھ کر پیدا کی گئی ہے تاکہ آپ روزمرہ کی مشکلات سے باہر نہ آئیں اور جو آدمی روزمرہ کی مشکلات میں ہو وہ کبھی بھی اپنے دورس مقاصد کے بارے میں سوچتا بھی نہیں ہے چونکہ اس کو پیٹ اجازت نہیں دیتا کہ وہ کل کی سوچ۔ جس کے پیچے کو اسکوں کا داخلہ میسر نہ ہو، جس کو رہنے کے لئے چھت میسر نہ ہو، جس کے تن پر کپڑا نہ ہو، جو اپنی بیٹی کا عزت داؤ بر و کے ساتھ گھر آباد نہ کرائے اور اس کے ساتھ ہم اگر وحدت کی باتیں کریں، سماج کی باتیں کریں، عزت کی باتیں کریں، کرامت و شرف کی باتیں کریں تو اس کو یہ باتیں سمجھ نہیں آتیں۔ روزمرہ کی مشکلات انسان کو سب کچھ فراہوش کروادیتی ہیں اسی لئے جان بوجھ کر قوموں کو روزمرہ کی مشکلات میں رکھا جاتا ہے۔

پس جو قوم مشکلات میں گھر کر یا نعمتوں میں مست ہو کر غافل ہو جائے اور اسے دشمن کا خیال ہی نہ رہے تو اس قوم کو نڈیر کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک غفلت یہ ہے کہ ہم لوگ روزمرہ کے معمولات میں غرق ہو جاتے ہیں خلا خاتمین کی گھر میں کیا رونمی (Routine) ہوتی ہے؟ صبح اٹھنا، پکانا، کھلانا، برلن ہونا، پھر پکانا۔ کئی سال اسی طرح گزر جاتے ہیں اور اس روشنی میں کوئی فرق نہیں آتا۔ مرد حضرات ڈیوٹی یاد کان پر جاتے ہیں۔ ان کا کام صبح اٹھنا، دکان پر جانا، شام کو دکان بند کر کے پھر گھر میں آنا، گھر میں رات گزار کر صبح پھر دکان پر جانا ہوتا ہے۔ خواتین کی ساری عمر ہجن میں گزر جاتی ہے اور حضرات کی ساری عمر دکان اور گھر کے درمیانی راستے میں۔ نہ ان کو کچھ میں پڑتے چلتا ہے کہ میرا دشمن کون ہے؟ اور نہ ان کو دکان اور گھر کے درمیان پتہ چلتا ہے کہ میرا دشمن کون ہے؟ یہ غافل ہو جاتے ہیں لہذا اس غفلت سے نکالنے کے لئے انہیں نڈیر کی ضرورت ہوتی ہے۔

## دشمن اور ان کے حربوں کی پہچان کیلئے انبیاءؐ کی تربیت

قرآن نے انبیاءؐ کو دشمن کے بارے میں آگاہ کیا ہے۔ قرآن کا اصلی موضوع یہ ہے کہ ہر نما سے فرمایا گیا کہ آپ کے مقابلے میں دشمن موجود ہے اور وہ دشمن خاموش، ساکت اور غافل نہیں ہے بلکہ آگاہ و بیدار دشمن ہے لہذا دشمن کے حربوں سے آگاہی اور اس سے نبردازی ہونے کیلئے خداوند تبارک و تعالیٰ نے انبیاءؐ کو خاص صفات سے متصف کیا۔ انہیں علمِ رذی جیسا غیر معمولی علم عطا کیا، ان پر آسمانی کتابیں نازل کیں اور سب سے بڑھ کر عصمت جیسی عظیم فضیلت عطا کی کہ جس کی وجہ سے وہ علطی، خطا، گناہ، بھول چوک، سہو، نسیان اور غفلت نہیں کرتے۔ لیکن ان صفات سے متصف کرنے کے باوجود انبیاءؐ کیلئے عملی تربیت بھی ضروری تھی تاکہ انہیں شیطان کے ہتھیاروں، جیلوں، چالوں اور حربوں کا علم بھی ہو جائے۔ فرشتوں کو ان سب پا توں کا علم نہ تھا چنانچہ جب خدا حضرت آدمؑ کو خلق کر رہا تھا تو انہوں نے سوال کر دیا:

أَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يَقْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ ..... إِ

کیا تو زمین میں ایسے کو خلیفہ بنائے گا جو اس میں فساد پھیلانے گا اور خون ریزی کرے گا؟.....

خداوند تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۝

مجھے ایک اسکی بات پتہ ہے جو تمہیں نہیں معلوم۔ فرشتوں کو حضرت آدمؑ کی خلقت کا راز معلوم نہیں ہو سکا۔ اس وقت خداوند تبارک و تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو علم و آگہی عطا کی،

وَعَلِمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا ..... س

اور (اللہ نے) آدمؑ کو تمام نام سکھادیے.....

جتنی چیزیں آدمؑ اور نسل آدم کے لئے ضروری تھیں وہ سب خدا نے حضرت آدمؑ کو تعلیم دے دیں۔

## حضرت آدمؐ کیلئے تربیتی مرحلہ

اگرچہ خداوند عالم نے حضرت آدمؐ کو سارے حقائق و اسامی کی تعلیم دے دی لیکن یہ تعلیم ابھی کافی نہیں تھی بلکہ ایک اور مرحلہ رہتا تھا۔ اس مرحلے کو طے کرنے کے لئے آدمؐ سے کہا کہ ہم نے آپ اور آپ کی زوجہ کیلئے ایک رہائش گاہ بنائی ہے۔

یَا أَدْمَ اسْكُنْ أَنْثَ وَزَوْجَكَ الْجَنَّةَ ..... إِ

اے آدم! تم اور تمہاری زوجہ جنت میں قیام کرو۔

آپ کچھ دنوں کیلئے یہاں پر ہیں کیونکہ آپ کو ابھی قوڑی ہی معرفت اور چاہئے۔ پہلے مرحلے میں جو معرفت ہم نے دی ہے یہ آپ کیلئے کافی نہیں ہے۔ یہ فرشتوں کے سامنے محدود بخشنے کیلئے اور فرشتوں کے تعلیم ہونے کے لئے تو کافی ہے لیکن آدم اور نسل آدم کے زمین پر اتر کر زندگی بر کرنے کیلئے کافی نہیں ہے۔ کچھ صفات انکی ہوتی ہیں کہ اگر وہ انسان کے اندر پیدا ہو جائیں تو وہ فرشتوں سے بر تر ہو جاتا ہے۔ مولا نا حالی نے کہا ہے:

فَرَشَتَ سَمَّيْ بِهٰ تَرَہَ انسَانَ بِنَذَنَ

مَگَر اس میں پِرِڈَیْ ہے مَحَنَتْ زِيَادَه

فرشتے سے بہتر ہے کہ انسان نہیں کیونکہ فرشتہ بننا آسان ہے۔ اگر آپ ایک خانقاہ بنالیں اور اس میں بیٹھ کر اندر اور باہر سے تالاگا دیں کہ نہ باہر سے کوئی آئے نہ اندر سے کوئی جائے۔ نہ کوئی محروم ہونے نا محروم، کوئی ہوئی نہیں جس کو آپ گالی دیں، جس پر تھہٹ لگائیں، جس پر بہتان باندھیں، جس کی غیبت کریں، جس کو برا بھلا کیں تو آپ فرشتہ بن جائیں گے۔ بند کرے میں بیٹھ کر انسان فرشتہ بن سکتا ہے لیکن انسان نہیں بن سکتا۔ انسان بننے کیلئے آپ کو معاشرے میں رہنا پڑے گا۔ انسان بننے کیلئے گھر میں بیوی بچوں کے پاس رہنا پڑے گا۔ انسان غاروں میں بیٹھ کر غیبت نہ کرنے سے فرشتہ نہ ہے لیکن بازاروں میں رہ کر غیبت نہ کرنے سے انسان نہ ہتا ہے۔

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۵) (سورہ اعراف، آیہ ۱۹۶)

چنانچہ اللہ نے حضرت آدم ﷺ سے فرمایا:  
 يَا أَدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ .....  
 اے آدم! ہم نے آپ کیلئے ایک اور مرحلہ رکھا ہے کیونکہ آپ کو کچھ اور چیزیں سکھانا ضروری ہیں۔ وہ یہ کہ اس رہائش کے اندر کچھ چیزیں اچھی ہیں اور کچھ مضر ہیں۔ آپ کو اچھے، برے اور مضر و مفید کی تعلیم دینا بھی ضروری ہے لہذا کہا کہ یہاں تم دونوں جتنا مرضی ہے کہا تو لیکن

وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةِ .....!

اس درخت کے قریب نہ جانا۔ یہی معرفت دینا ضروری تھی کہ جس زمین پر جار ہے ہو وہاں ساری چیزیں اچھی نہیں ہیں بلکہ کچھ نقصان دہ چیزیں بھی ہیں۔ یہ نہ ہو کہ جو چیز بھی سبز نظر آئے اس کو کھاتے جاؤ بلکہ کچھ سبز چیزیں مضر بھی ہیں۔ جیتن میں کہتے ہیں کہ جو چیز ریٹنگی ہے وہ حلال ہوتی ہے۔ وہاں حلال ہونے کے لئے یہ ایک ہی شرط ہے، جیسے ہمارے ہاں تو جانور طلال ہونے کے لئے بہت ساری شرطیں ہیں لیکن ان کے ہاں ہر ٹھنے والی چیز حلال ہے چاہے وہ ہوا سے بھی ہلتی ہو لہذا وہ سانپ، جوہا اور مینڈک بھی کھا جاتے ہیں۔ اللہ نے حضرت آدم ﷺ سے کہا کہ ہر ٹھنے والی چیز مفید نہیں ہے بلکہ کچھ چیزیں مضر ہیں۔ لہذا ہم آپ ﷺ کو یہاں پر یہ معرفت دینے کیلئے رسمیں گے تاکہ زمین پر تجربے لے کر جاؤ۔

دشمن کی پہنچان ضروری امر

### دشمن کی پہنچان ضروری امر

ایک اور ضروری معرفت آدم کو اسی جگہ اور بھی درکار تھی تاکہ وہ زمین پر زندگی برکر سکیں اور وہ یہ تھی کہ اے آدم! خیال رکھنا:

إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُوٌ مُّبِينٌ ۝

یہ ابھیں تم دونوں کا کھلا دشمن ہے۔ ہم نے تمہیں اس رہائش گاہ میں اس لئے رکھا تھا کہ زمین پر تم اکیلے نہیں ہو بلکہ تمہارا دشمن بھی موجود ہے۔ آدم کی دشمن حواس نہیں ہیں اور حدا کا دشمن آدم نہیں ہیں بلکہ دونوں کا ایک مشترک دشمن شیطان ابھیں ہے۔ اگر آدم کو اس رہائش گاہ پر نہ رکھتے اور وہ زمین پر آ جاتے تو شاید یہ آپس میں دشمن ہو جاتے جیسے ابھی اولاد آدم میں یہ جھگڑا شروع ہے۔ مرد کہتے ہیں کہ حورتوں نے انسان کو جنت سے لکوا یا یعنی حضرت آدم کو جناب حدا نے اسکا یا کہ اس درخت سے کھا ہوا اور انہوں نے بھی عورت کے کہنے پر کھالیا اور پھر جنت سے لکھا پڑا۔ یہ باتیں اگر اس وقت ہوتیں تو میاں یوں میں جھگڑا دشمن ہو جاتی چونکہ خدا نے انسان کے اندر نفرت و دشمنی رکھی ہے لیکن اس لئے نہیں کہ حورتوں کی دشمن بن جائیں اور مرد حورتوں کے بلکہ یہ دشمنی اس لئے تھی تاکہ آدم اور حدا دونوں میں کراپے مشترک دشمن سے شہنسی کریں۔

سب سے پہلے اس دشمن کی پہچان ضروری ہے۔ حضرت آدم ﷺ سے کہا گیا کہ ہم نے تجھے اس باغ یا اس نپریری رہائش گاہ (Temporary Residence) میں اس لئے سعہر یا ہے تاکہ تو زمین پر رہنے کے قابل ہو جائے۔ آپ کے لئے اتنی knowledge, Awareness, Consciousness وہ ایسا دشمن کافی نہیں ہے کہ آپ کو یہ پرہیز چل جائے کہ میرا خدا کون ہے؟ ملائکہ کون ہیں؟ بلکہ زمین پر رہنے کیلئے اس سے زیادہ آگئی چاہئے۔ وہ آگئی یہ ہے کہ تجھے اپنا دشمن بھی معلوم ہونا چاہئے لہذا اس نپریری رہائش گاہ میں رکھ کر آدم کو دشمن چھوایا گیا کہ یہ وارد کیسے ہوتا ہے؟ واردات کیسے کرتا ہے؟ اور تجھے کہاں سے بہ کائے گا؟ اسی طریقے سے اولاد آدم کو بھی دشمن سے غافل نہیں ہونا چاہئے۔

## .....دشمن کی پہچان سے مراد

دشمن کی پہچان کا مطلب نہیں کہ ہمیں اس کا نام معلوم ہو، آدم نہیں کہ پروردگار اشکر یہ ہمیں پرہیز چل گیا کہ شیطان ہمارا دشمن ہے اور اس کا نام ابھیں ہے۔ دشمن کی اتنی سی معرفت کافی نہیں ہے بلکہ تفصیلی معرفت سے مراد یہ ہیں کہ شیطان کا جد کون تھا، اس کا نام

کون تھا؟ جیسے بعض لوگ سوال بھی کرتے ہیں کہ شیطان کا باپ کون تھا؟ شیطان کی ماں کون تھی؟ شیطان کی پیشیاں کتنی ہیں؟ بلکہ تفصیل معرفت دیپھان یہ ہے کہ شیطان کا طریقہ واردات کیا ہے؟ اس کی دشمنی کا طریقہ کیا ہے؟ اس کے پھیلائے ہوئے جال کون کون سے ہیں؟ اس کو سازشوں اور مکاریوں کا بہترین موقع کب اور کیوں ملتا ہے؟ وہ انسان کی کن کمزوریوں سے فائدہ اٹھاتا ہے؟ اس کو کامیابی کب اور کیوں نصیب ہو جاتی ہے؟

### شیطان کا طریقہ واردات.....

اللہ کو یہ بھی بتانا مقصود تھا کہ اٹھیں تمہارا دشمن ہے اور یہ بھی کہ اٹھیں دشمنی کرتا کیسے ہے؟ اس نے حضرت آدم ﷺ سے کہا کہ مجھے اس باغ کے اندر ایک ایسا درخت معلوم ہے کہ اگر تم وہ درخت کھا لو تو تمہیں کبھی بھی موت نہیں آئے گی۔ ہر انسان کے اندر یہ آرزو ہوتی ہے کہ میں کبھی نہ مروں حتیٰ موت کے وقت بھی آرزو ہوتی ہے کہ نہ مروں۔ جو چیز اُنہیں ہے انسان اسی سے بھاگتا ہے۔ شیطان انسانی خواہشات کے دروازے پر بیٹھا ہوتا ہے۔ اسے پڑھ جل گیا ہے کہ میری اور آپ کی خواہش کیا ہے؟ وہ انسانوں کو خواہشوں سے کپڑ کراپنے راستوں پر ڈال دیتا ہے۔ آدم کے اندر یہ خواہش موجود ہی کہ مجھے موت نہ آئے اور شیطان نے یہ خواہش پڑھ لی۔

فَأَرْأَيْهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا لِأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ...

پس شیطان نے ان دونوں کو وہاں سے پھسلا دیا پھر جس (نعمت) میں وہ دونوں قیام پذیر تھے اس سے

نکلو اور یا.....

شیطان نے دونوں کو بہکا دیا۔ یہی تجربہ کروانا مقصود تھا کہ شیطان اور آدم کی مدد بھیڑ اور ملاقات ہو جائے۔ شیطان تو آدم کو پھیلانا ہی ہے لیکن حضرت آدم بھی شیطان کو پھیلانا ہیں۔ ایک دفعہ دشمن کی دشمنی کا مزہ چک لیں تاکہ پڑھ جائے کہ یہ کتناز ہر بیلا اور خطرناک دشمن ہے۔

.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۶)

اولاً و آدم ہو یا خود آدم یہ معرفت ضروری ہے کہ کون دشمن ہے؟ اور اس کا طریقہ واردات کیا ہے؟ خدا نے انبیاء<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کو انہی کاموں کے لئے مسجوب کیا کہ یہ انسان جو فطری وحدت سے ہٹ کر تفرقة میں جا پڑا ہے اسے تفرقة سے دوبارہ وحدت دینی، وحدت الہی اور وحدت آسمانی کی طرف لانا ہے۔

### تیاری بقدركام کی نوعیت و اہمیت

بشریت کی نجات کیلئے انبیاء<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> کی صورت میں جو علم تیاری انجام پائی اس کی نوعیت سے اس کام کی اہمیت کا اندازہ ہوتا ہے کہ انسانیت کو کتنا عظیم خطرہ درپیش ہے۔ اس تیاری کی اہمیت کا اندازہ اس مثال سے لگاسکتے ہیں کہ ہم کسی کام کے لئے مختلف افراد کو مارکیٹ بھیجتے رہتے ہیں مثلاً کسی کو بزری خریدنے کے لئے، کسی کو گوشت خریدنے کے لئے، کسی کو ایکٹر کی چیز خریدنے کے لئے لیکن بعض کام ایسے ہیں جن کے لئے ہم پچھلی بھیج دیتے ہیں مثلاً انہے یا مٹار خریدنے کیلئے پچھے کو بھی بھیج دیتے ہیں۔ حالانکہ بچوں میں غلطی و خطا کا احتمال ہوتا ہے کہ ممکن ہے وہ کھیل میں لگ جائیں لیکن ہم اتنی پرواہ نہیں کرتے کیونکہ انہوں نے یا مٹار کی اتنی اہمیت نہیں ہے کہ اس کیلئے ہم کسی خاص آدمی کو تیار کر کے بھیجیں۔ اسی طرح کچھ کام ایسے ہیں جن کے لئے آپ کسی ان پڑھ آدی کو بھی بھیج دیتے ہیں کہ مارکیٹ سے فلاں چیز خرید کر لے آؤ اور وہ لے بھی آتا ہے۔ ان پڑھو نے کی وجہ سے بسا اوقات اس سے خطأ غلطی بھی ہو جاتی ہے۔

لیکن اگر آپ نے کسی آدمی کو اعلیٰ پوسٹ کیلئے باہر ملک بھیجا ہے تو اس کے لئے پہلے اس کو خاص تعلیم دیتے ہیں، خاص صلاحیت پیدا کرنے کیلئے اس کی تربیت کرتے ہیں مثلاً پہلے اسے پی اسچ ڈی کرتے ہیں پھر کسی اعلیٰ ادارے میں لے جاتے ہیں۔ جیسے آج کل سائنس کا زمانہ ہے اور آئے دن سائنسدان خلاء اور چاند پر جا رہے ہیں لیکن آیا جو لوگ پیاز، مٹاڑ خریدنے جاتے ہیں انہیں چاند یا کسی سیارے پر تحقیق کیلئے بھیجا جا سکتا ہے؟!

اگر ہم نے کسی بچے کو چاند پر بھیجا ہے تو پہلے اس بچے کو سائنس و مکانیالوجی کے علوم پڑھائیں گے، بہت ساری مہارتیں سکھائیں گے اور ممکن ہے اس میں بیس سال لگ جائیں پھر اس کے بعد آپ اس کو مأموریت پر بھیج

سکتے ہیں۔ یہ تیاری ہتھی ہے کہ اب آپ اس کو معمولی دکان پر نہیں بیچ رہے بلکہ زمین سے باہر کسی بڑے کام کے لئے بیچ رہے ہیں۔ لہذا تیاریاں دیکھ کر ذہن میں سوال المحتاط ہے کہ کیوں اور کس لئے اتنی بڑی تیاری ہو رہی ہے؟! چنانچہ جب فرشتوں نے خدا سے سوال کیا کہ اے پروردگار! آدم کو بنانے کا مقصد کیا تھا؟ اسے کیوں پیدا کیا؟! پروردگار! پہلے تو ہم یہ پوچھ رہے تھے کہ انسان کیوں بنا رہا ہے لیکن اب انسانوں میں بھی یہ خاص شخصیات کیوں بنا رہا ہے؟ جو خطائیں، غلطیاں، گناہ اور بھول چوک نہ کریں بلکہ مخصوص ہوں اور ہر حرم کے لئے اور عیب سے بری ہوں۔ اسی حستیوں کو کس کے لئے بنا رہا ہے؟ اور کون ہی ماموریت ان کے ذمہ گائی جا رہی ہے؟ تو خداوند مبارک و تعالیٰ نے جواب دیا: جو میں جانتا ہوں وہ تم نہیں جانتے۔

میں اس لئے ان خاص شخصیات کو تیار کر رہا ہوں، ان کو اپنا مخصوص علم دے رہا ہوں، ان میں عصمت و فضائل پیدا کر رہا ہوں، ان میں جرأت، شجاعت و دلیری ڈال رہا ہوں کیونکہ ان سے وہ کام لینا ہے جو فرشتے انجام نہیں دے سکتے۔ وہ کون سا کام ہے؟ وہ کام اس نسل کو ہلاکت سے نجات دلانا ہے کہ جس نسل کو میں نے اپنا نائب وظیفہ بنا کر زمین پر بھیجا تھا وہ اپنے ہاتھوں سے خود کو ہلاک کر رہی ہے لہذا اس کو نجات دلانے کیلئے ان شخصیات کی ضرورت ہے۔

ہم کا مام نے میں کام پر بحث کیا

## میڈیا کا کام، خناستیت صبح و شام

ہم سمجھتے ہیں کہ ہمیں فقط بارشوں، سیلا بیوں، طوفانوں، زلزلوں، جراحتیوں اور بیماریوں کا خطرہ درپیش ہے لیکن خدا حضرت آدم ﷺ کو خلق کرنے کے بعد فرماتا ہے کہ اے آدم! تیرے لئے بڑا خطرہ شیطان ہے:

إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا أَعْذُّ مِنِّيْنَ ۝

یہ شیطان تہبا را کھلا دشمن ہے اور تمہیں رسوا کر دے گا۔ یہ فقط تیری جان کا دشمن نہیں بلکہ ایمان کا بھی دشمن ہے لیکن ڈنیا و آخرت کا دشمن ہے۔

ان خطروں سے ہمیں کون آگاہ کرے گا؟ اگرچہ میڈیا کے مالکان کا دعویٰ یہ ہے کہ ہم نے یہ

میڈیا بشریت کو آگاہ کرنے کیلئے بنایا ہے کیونکہ آگاہی حق بشر ہے۔ لیکن درحقیقت یہ آگاہی نہیں بلکہ قرآن کے مطابق خناصیت کا کام انجام دے رہے ہیں۔ ہمیں اس خناس سے خدا کی پناہ مانگنی چاہئے کیونکہ پیغمبر اکرم ﷺ مصوم عن الخطاء ہیں لیکن اس کے باوجود خدا نے انہیں حکم دیا کہ

فَلْ أَغُوْذُ بِرَبِّ النَّاسِ ۝ مَلِكِ النَّاسِ ۝ إِلَهِ النَّاسِ ۝ مِنْ شَرِّ الْوَسَّاسِ الْخَنَّاسِ ۝  
اے نبی! اپنے پروردگار کے پاس خناس کے شر سے پناہ لیں۔ خناس کون ہے؟

الَّذِي يُؤْسُسُ لِي صَدُورَ النَّاسِ ۝

جو لوگوں کے دلوں میں وسو سے ڈالتا ہے۔ اس کا تعلق دونوں گروہوں سے ہے۔

مِنْ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۝

ہم فقط جن اور ابلیس کے خناس کو خطرہ گردانتے ہیں لیکن یہ دنماجھوں اور اٹھی کھوپڑی والا خناس ابھیس سے زیادہ خطرناک ہے۔ اس وقت میڈیا نے دسوے ڈالنے، اسٹوں کو بہکانے، حق کے اوپر پرودہ ڈالنے، ظالموں اور امردوں کے کاموں کی توجیح پیش کرنے اور مظلوموں کا حق ظالموں کو دینے کا روول (Role) اپنایا ہوا ہے۔ یہ درحقیقت خناس کا روول ہے۔ اس لئے خدا نے میڈیا کے بجائے انہیاء ﷺ کو ملٹی دین بنایا کہ جو جھوٹ نہیں بولتے، غلط بھائی نہیں کرتے، تکذیب نہیں کرتے، اپنے مفادات کو نظر میں نہیں رکھتے اور فتنہ ساز پروپیگنڈہ نہیں کرتے بلکہ فقط خدا کی خاطر تبلیغ دین کرتے ہیں اور لوگوں کو اصلی خطروں سے آگاہ کرتے ہیں۔ میڈیا ہمیں معنوی خطرے بنانا کرہا کردار ادا ہے۔ دور کی چیزوں کو نزدیک کی چیزوں کو دور کر کے دکھاتا ہے۔ نان المیوز کو ایشور بنانا کرپیش کرتا ہے۔ فقط آنا، چینی اور پھر دلیم کو اصلی خطرہ ظاہر کر کے پیش کرتا ہے کہ جس سے امت کا پری ہے۔ اگر خداوند چارک و تعالیٰ اسٹوں کو آگاہ کرنے کیلئے منذر کا اہتمام نہ کرتا تو دشمن ان کی بے خبری اور غفلت سے فائدہ اٹھا کر انہیں ٹاپوڑ کر دیتا۔



## زمانہ غیبت میں منذر کی ضرورت

جب رسول موجود ہو تو وہ قوموں کو خاطروں سے آگاہ کرتا ہے۔ جب رسول نہ ہوں تو امام منصوص من اللہ کا کام بھی یہی ہے۔ اگر منصوص پر دُنیا غیبت میں چلا جائے اور یہ کہ کر جائے کہ آپ خدا سے ٹکوڑہ کرو،

اللَّهُمَّ إِنَا نَسْأَلُكُ إِلَيْكَ فَقْدَ نَبَيَّنَا وَغَيْتَنَا.....

اے پروردگار مشکل آپڑی ہے، مشکل یہ ہے کہ تم انہی جو نذر تھا، خاطروں سے آگاہ کرنے والا تھا وہ آج موجود نہیں ہے اور اے پروردگار رسول کے بعد جو تو نے سلسلہ ولایت و امامت برقرار کیا تھا اس کی آخری کڑی تمیری حکمت و دانائی اور تمیرے رمز سے پر دُنیا غیبت میں ہے، آج ہمارے دشمن موجود ہیں لہذا ہم کیا کریں؟ آیا غیبت کبری کے زمانے میں بیرونی کی ضرورت نہیں ہے؟ آج بھی ضرورت ہے۔ رسول کا فریضہ ہے کہ اپنے بعد امامت کو اپنے حال پر چھوڑ کر نہ جائیں چونکہ یہی تو جھکڑا ہے کہ کچھ مسلمان کہتے ہیں رسول امامت کو اپنے حال پر چھوڑ کر چلے گئے۔ امامیہ کہتے ہیں کہ یہ رسول کے لئے ممکن نہیں ہے کہ امامت کو اپنے حال پر چھوڑ کر چلے جائیں۔

جب موی ﷺ اپنا یہیں دن کے لئے پر دُنیا غیبت میں گئے تو اپنے بعد ہارون کو چھوڑ کر گئے لیکن وہ جو بارہ سو سال سے پر دُنیا غیبت میں ہے کیا امامت کو اپنے حال پر چھوڑ کر چلا گیا ہے؟ وہ اپنے حال پر چھوڑ کر نہیں گئے بلکہ امامت کے لئے سر پرست و رہبر مقرر کر کے گئے ہیں اور اس کی شرائط بتا کر گئے ہیں۔ رہبر کی شرائط میں ہے کہ وہ خداوند جبار و تعالیٰ نے یہ نعمت دی ہے۔ افسوس کی بات تو یہ ہے کہ امامت نے رحلیت رسول ﷺ کے بعد نہیں رسول ﷺ کی اتنی قدر روانی کی اور نہ یہی غیبت کبری کے بعد جن کو امام چھوڑ کر گئے ان کی قدر روانی کی۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ل.....(اقبال الأعمال) (البلد الأمين-آیة اللہ الشیخ ابراہیم بن علی العاملی الکفعمی) (جمال

الأسمواع) (مصابح المنهجد)

## رہبر انقلاب آیة اللہ خامنہ ای مدظلہ منذر عصر حاضر

انبیاء ﷺ اپنے زمانوں میں اپنا عہد بھاگ کئے پھر ان کے جائشیں اپنا عہد بھاگ کر چلے گئے لیکن آج زمانہ غیبیت امام میں امت مسلمہ کو ضرورت ہے کہ کوئی آگاہ دبایصیرت انسان ہو جو اس قوم کو خطروں سے آگاہ کرے۔ آج الحمد للہ خداوند تبارک و تعالیٰ نے عمر غیبیت کبریٰ میں امت مسلمہ کے اوپر اپنی نعمت تمام کر دی ہے اور رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مدظلہ کی صورت میں ہمیں ایک منذر عطا کیا ہے جس نے پوری امت مسلمہ کو مخاطب کر کے کہا کہ اس وقت امت مسلمہ کے بارے میں اخباریت و شیطانی طاقتوں کا مشترکہ پلان یہ ہے کہ ان کے اندر تفرقہ کو ہوادے کر انہیں نابود کیا جائے۔ پہلے استعاری تھکر تھا کہ ہم خود جا کر اپنے ہاتھوں سے اس امت کو ہلاک کریں لیکن اس تھکر کے بارے میں وہ خود کہتے ہیں کہ اس سے ہمارے فوجیوں کا نقصان بھی ہوتا ہے، ہماری گولیاں بھی ضائع ہوتی ہیں، ہمارا نامم بھی ویسٹ ہوتا ہے اور ہمیں ملکات بھی پیش آتی ہیں لہذا اب ان کا تھکر یہ ہے کہ ہم وہی مقاصد حاصل کریں لیکن ہمارا پائی پیسے کا بھی کوئی نقصان نہ ہو۔ اس مقصد کے حصول کیلئے انہوں نے بہترین طریقہ تفرقہ چنانہ کہ اس امت کی کمزوریوں سے فاکدہ اٹھایا جائے، نہ ہمی اختلافات امت مسلمہ کی کمزوری ہیں لہذا ان اختلافات کو ہوادے کرتفرقہ ہانا چاہیے۔

آج جگہ سارے مل بیٹھ کر فقط اپنی شخصیت، اپنی ذات، اپنے کنوں اور اپنے محمد و حلقة کے اندر دبے ہوئے سوچ رہے ہیں ایسے حالات میں یہ رہبر اپنی آفاقت نہ ہوں کے ذریعہ اس امت کو بیدار بھی کر رہا ہے اور تمدن ہونے کیلئے بھی پار بار کہر رہا ہے۔ یہ امت کی امید بھی بڑھا رہا ہے اور دشمن کی کمیں میں بیٹھے ہوئے خطرے سے بھی آگاہ کر رہا ہے کہ اس وقت دشمن کا ناپاک ترین حرب امت کو تفرقہ میں بٹلا کر کے نابود کرنا ہے۔

## .....رہبر اور میسر کا فرق

امت کو رہبر ای لئے چاہیے کہ وہ یرو�ی خطرات کا مشاہدہ کرے اور امت کو ان کی گزندسے محفوظ رکھے۔ رہبر اور میسر میں فرق ہوتا ہے۔ میسر کا کام شہر کا نظم و نقش سنپالانا، ثریقہ کا نظام تھیک کرنا اور شہر میں صفائی

کروانا ہے۔ اس کام کیلئے ایڈمنیسٹریشن (Administration) کی ضرورت ہوتی ہے لیکن خداوند تبارک و تعالیٰ نے جہاں پر ہمیں حکم دیا ہی کہ آپ اپنے لئے ایڈمنیسٹریٹر بھیں وہاں ایک رہبر کی ضرورت پر بھی زور دیا ہے۔ امت بغیر امام کے نہیں جل سکتی چونکہ امام امت کی بصیرت اور دماغِ دول ہوتا ہے۔ رہبر وہ نہیں ہوتا جو امت کے دوش پر بوجھ پنا ہوا ہو بلکہ رہبر وہ ہوتا ہے جو امت کو نجات کے راستے پتائے اور نجات عطا کرے۔ رہبر کی شرائط میں سے ایک یہ ہے کہ جو چیزیں امت کو صاف نظر نہیں آتیں وہ اُس کو نظر آرہی ہوتی ہیں۔

### مقصد بعثت انبیاء ﷺ کی حفاظت

پس قرآن مجید کے مطابق وحدت مقصد بعثت نبوت و رسالت ہے الہذا ایام ولادت انبیاء ﷺ اور بالخصوص سرور انبیاء و اشرف الانبیاء حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کے ایام ولادت کیلئے بہترین عنوان "وحدت امت" ہے۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے تمام انبیاء ﷺ کو ببشر و مذہر بنا کر بھیجا ہے اور خصوصیت کے ساتھ ذاتِ گرامی پیغمبر اکرم ﷺ کیلئے بشر و ذریکی صفت ذکر کی ہے چونکہ امت کو تفرقہ اور نزاع کی وجہ سے تابودی و ہلاکت کا بہت براخطرہ درپیش ہے۔ پیغمبر اکرم ﷺ میں خطروں سے بھی آگاہ کر گئے اور ہمارے اندر ایسید کی کرن بھی زندہ کر گئے۔ آج سب سے بڑی امید یہی ہے کہ ہم پیغمبر ﷺ، آل پیغمبر اور قرآن سے متمسک رہیں۔ جب تک مسلمانوں کے پاس یہ متاع ہے انہیں کوئی نہیں مٹا سکتا۔ ہمیں چاہئے کہ وحدت جو مقصد بعثت انبیاء ﷺ ہے اس کا ہر حال میں رفاع کریں کیونکہ وقت طور پر ہمارے ل بعض بے خبر، نادان اور بیوقوف افراد و مشرکین کی چال میں آ کر اپنی قوم کے اندر تفرقہ ڈالتے ہیں اور وہروں کے مقدسات کی توہین کرتے ہیں۔ دشمن نے سیکھ لیا ہے کہ جب مسلمان مسلمان کے مقدسات کی توہین کرتا ہے تو میں ان سب کے مشترک مقدسات کی توہین کروں گا جس سے شید و نی نہیں بلکہ پوری امت مسلم کا دل جلے گا لہذا اس نے رسول اللہ ﷺ اور قرآن کی توہین کی۔

جس محفلِ مجلس میں نقطہ ہدایہ عقیدت ہی توہین نہ ہو بلکہ مقصد بعثت نبوت بھی بیان ہو رہا ہو اور اس پر عمل اقدام ہو رہا ہو تو یہ مقصد رسالت اور اس کی حفاظت کا ایک عملی جسم ہے۔ پیغمبر اکرم ﷺ کو سب سے زیادہ خوشی و

سرور اس وقت حاصل ہوتی ہے کہ جب وہ اپنی نبوت و رسالت، اپنی آل کی قربانیوں، صحابہؓ کی جانختاندگیوں اور اپنی عمر بھر کی زحمتوں و محتتوں کا نتیجہ عملی ہوتا دیکھتے ہیں لیکن جس مجلس و محفل میں رسالت و نبوت کی زحمتوں کو پامال ہوتا دیکھیں تو اگرچہ ہدایہ عقیدت فراوان پیش کیا جائے لیکن یہ قلب نورانیؓ تخبر اکرم ﷺ کیلئے سب سے زیادہ پریشانی کا باعث ہے لہذا جس جگہ بھی رسول اکرم ﷺ کی مناسبت سے مجلس و محفل منعقد کی جائے وہاں اسلامی وحدت کو مد نظر رکھیں کیونکہ وحدت مقدمہ بخشت انبیاء ﷺ ہے۔ تفرقہ انبیاء ﷺ کی محتتوں کو پامال کرنے کا سبب بنتا ہے لہذا اپلے ہمیں تفرقہ اور کے نقصانات و اسباب کے تفصیل جائزے کی ضرورت ہے تاکہ اس کا سر باب کیا جاسکے۔ انشاء اللہ آئندہ فصل میں تفرقہ اور کے نقصانات و اسباب کو تفصیل سے بیان کیا جائے گا۔

فصل پنجم،  
تفویض  
اور اس کے  
نقشات و اسباب

## وحدت الہی فرقہ بازوں کے نشانہ پر

قرآن کریم میں خداوند تبارک و تعالیٰ کافرمان ہے:

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَتَبَعَتُ اللَّهُ الْبَيْنَ مُسْتَشِرِينَ وَمُنْذَرِينَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ  
بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُرْتَأُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
الْبَيْنَاتُ بَقَاءِيَّةٍ لَهُمْ فَهُدِيَ اللَّهُ الَّذِينَ اسْتَوْا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ  
إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿١٥﴾

(فطری اعتبار سے) سارے انسان ایک امت تھے (ان میں اختلاف رہنا ہوا) تو اللہ نے انہیاء میں<sup>۱۶</sup>

کو مبشرین و منذرین بنا کر بیجا اور ان کے ساتھ بحق کتاب نازل کی تاکہ لوگوں کے اختلافات کا فیصلہ کریں اور اصل اختلاف صرف بغاوت و تحدی کی بناء پر انہی لوگوں نے کیا جنہیں کتاب دی چکی تھی حالانکہ ان کے پاس صریح نشانیاں آجکی تھیں.....

یہ آیہ ایک بہت اہم کہتہ کوآگے بڑھاتی ہے کہ بعد میں ایک ایسا طبقہ بیدار ہوا جو اس آسمانی وحدت کو توڑنے میں مشغول ہو گیا۔ یہ سرمایہ دار طبقہ نہیں تھا کہ جو طبقاتیت کی وجہ سے انسان کی فطری وحدت کو تقسیم کر رہا تھا بلکہ قرآن نے فرمایا کہ یہ وہ لوگ تھے جنہیں کتاب کا تھوڑا بہت علم تھا مثلاً تورات و انجیل کا علم تھا۔ یعنی وہ آسمانی کتابیں جو خدا نے کسی قوم کے انہیاء میں<sup>۱۷</sup> پر اتاریں اور کی تعلیمات کے نتیجے میں جو وحدت برقرار ہوئی اس طبقے نے اس میں انتشار و تفرقہ ایجاد کرنا شروع کیا۔ اسی طرح جن کو قرآن کا تھوڑا بہت علم ہے وہ جان بوجھ کر اس کی تعلیمات کو توڑ مرد کر پیش کرتے ہیں، کتاب کے اندر تحریف کرتے ہیں، کتاب کی حقیقوں کو چھپاتے ہیں، کتاب

ل.....(سورہ بقرہ، آیہ ۲۱۳)

کی تعلیمات کو اپنے مقام سے ہٹا کر اپنی دلخواہ اور خود پسند باتوں پر منصب کرتے ہیں۔ بعض لوگ اپنے ہاتھوں سے کچھ چیزیں لکھ کر کہتے ہیں کہ یہ خدا کی جانب سے ہیں۔ قرآن نے ان پر لفت بھی کی ہے اور ”ویل“ بھی بھیجی ہے۔ ”ویل“ یعنی مردہ باد۔ یہ تفریق میں قرآن ہے جسے ہم اپنی زبان میں بدؤعا کہتے ہیں۔ یہ وہ چیزیں ہیں جو علاء دین کے طبق نے پیدا کیں یعنی بظاہر تو عالم دین کہلاتے ہیں کہ ان کو کتاب اور دینی منابع کا علم ہے لیکن درحقیقت دین سمجھ کر اس پر عمل نہیں کرتے یادِ دین کی تبلیغ نہیں کرتے بلکہ دین کو اختلاف کا ذریعہ قرار دیتے ہیں۔ یعنی انہیاں<sup>بھائی</sup> کے آنے کے بعد لوگوں میں اختلاف شتم ہوا اور لوگ پھر امت و احادیث بن گئے لیکن پھر ایک اور گروہ پیدا ہوا جنہوں نے اس سے بھی بدتر کام کیا اور وہ یہ کروہ دین، شریعت اور آسمانی کتابیں جو لوگوں میں تفرقہ شتم کرنے کیلئے آئی تھیں خود ان کتابوں اور دین کے اندر تفرقہ ڈال دیا۔

## وحدت اللہ کو توزنے کی وجہ

انسانوں کی شکل میں کچھ شیاطین ایسے موجود ہیں خود دین کے اندر تفرقہ ڈال دیتے ہیں، جو مذہب کو تفرقہ کی وجہ بنا دیتے ہیں، جو آسمانی کتابوں اور شریعت کے اندر تفرقہ ڈال دیتے ہیں اور یہ ان شیطانوں سے ہڑے ہیں جو فطری مشترکات کے اندر تفرقہ ڈالتے ہیں۔ قرآن نے ان تفرقہ ڈالنے والے لوگوں کا تعارف کرتے ہوئے کہا ہے کہ یہ وہ لوگ ہیں جن کے دلوں میں زلف، مگر اسی اور نتاپا کی ہے۔ سورہ بقرہ کی آیہ ۲۱۳ کے ضمن میں خداوند تبارک و تعالیٰ نے یہ مطلب بھی بیان فرمایا کہ ہر بھی کے بعد و بارہ اس آئینی، اسلامی اور الہی وحدت کو پارہ پارہ کرنے والے عوامل و اسے پیدا ہو جاتے تھے کیونکہ انسانی تقسیم سے فرعون و نمرود جیسے ظالموں کو مفادات حاصل ہو رہے تھے لہذا وہ انہیاں<sup>بھائی</sup> کی کوششوں کو خل نہیں کر سکتے تھے۔ جب بھی کتاب خدا اور شریعت الہ ایمان کے اندر وحدت برقرار کرنے کیلئے آتی تھی تو کچھ لوگ اس کتاب، دین اور وحدت کے منشور کے اندر اختلاف و تفرقہ شروع کر دیتے تھے۔ قرآن نے مختلف مقامات پر ان کے اختلاف و تفرقہ ڈالنے کے قبیح عمل کی نشاندہی کی ہے جن میں سے چند یہ ہیں:



وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُواهُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ يَغْيِيَنَّهُمْ .....  
اور اصل اختلاف صرف بعادات و تحدی کی بناء پر انہی لوگوں نے کیا جنہیں کتاب دی گئی تھی حالاً لکھان  
کے پاس صریح نہیں آچکی تھیں .....

فَمَا اخْتَلَفُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ يَغْيِيَنَّهُمْ .....

پھر ان لوگوں نے علم آنے کے بعد آپس کی خدمت میں اختلاف کیا .....

وَلَكِنَّ اخْتَلَفُوا .....

لیکن ان لوگوں نے اختلاف کیا .....

وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ يَغْيِيَنَّهُمْ .....

اور یہ لوگ ان کے پاس علم آنے کے بعد صرف آپس کی سرکشی کی وجہ سے تفرقے کا شکار ہوئے .....

قرآن نے اس کی علت ذکر کی کہ وہ لوگ محض طغیان، بغاوت، سرکشی، خواہشات، گمراہی اور ہوٹی  
وہوں کی وجہ سے اس وحدت کو دوبارہ پارہ پارہ کر دیتے تھے۔ انہوں نے قبضہ و فساد کی خاطردین و شریعت کو دستاویز  
تفرقہ قرار دیا۔ یہ تفرقہ وہی ذال سکتے ہیں جن کا سر و کار آسمانی کتاب اور دین سے ہے۔ جو بظاہر متوجی دین بن کر،  
دنی میں مائل چڑھا کر دین و کتاب آسمانی میں تفرقہ ذال رہے ہیں اور دین کی پیادا پر لوگوں کو تعمیر کر رہے ہیں۔ اس  
طرح یہ مقصد بعثتو انہیاء میں<sup>۱۷</sup> العین وحدت کو نابود کر رہے ہیں۔ اس وجہ سے قرآن مجید نے تفرقہ کو حرام قرار دیا ہے  
اور تفرقہ ذال نے والوں کی سخت ترین سرزنش کی ہے۔

انتظام و اہتمام سے خطرہ کی شدت کا اندازہ

لوگوں کے اندر ایک بہت بڑی مشکل ہے قرآن اور تاریخ نے بار بار ذکر کیا ہے وہ یہی تفرقہ اور

۱۷۔۔۔ (سورہ بقرہ، آیہ ۲۱۲) ۔۔۔ (سورہ جاثیہ، آیہ ۱۷۹) ۔۔۔ (سورہ بقرہ، آیہ ۲۵۳) ۔۔۔ (سورہ شوری، آیہ ۱۴)

اختلاف ہے۔ یہ مشکل اگرچہ سمجھی کھار ساختا ہے لیکن انسانیت کیلئے بڑی خوفناک، جاہ کن، ویران گرا اور ہلاک کرنے والی مشکل ہے۔ یا تھی ہلاک کنندہ اور ویران گر مشکل ہے کہ خداوند تبارک و تعالیٰ نے انسانوں کو اس مشکل سے نکالنے کے لئے شدید اهتمام کیا۔ بعض اوقات انتظامات و اہتمامات سے یہ اندازہ بخوبی ہو جاتا ہے کہ مشکل کس درجہ کی ہے۔

اگر ہم کسی ایسے علاقے میں جائیں جہاں بہت بڑی سطح اور بہت بڑے بیانے پر تیاریاں ہو رہی ہوں، لوگ جمع ہو رہے ہوں، پس منجھ ہو رہا ہو، بڑی تعداد میں گاڑیاں جمع ہو رہی ہوں، حفاظتی اقدامات بہت وسیع بیانے پر انجام پا رہے ہوں تو یہاں پوچھنے کی ضرورت نہیں ہے بلکہ دیکھ کر ہی انسان کو اندازہ ہو جاتا ہے کہ اس شہر کے لوگوں کو ایک بہت بڑی مشکل کا سامنا ہے جس سے پچھے کیلئے اتنی تیاریاں ہو رہی ہیں۔ اسی طرح خداوند تبارک و تعالیٰ نے انسان کو نجات دینے کے لئے جو اہتمام و اقدامات کے ہیں ان تیاریوں سے اندازہ ہوتا ہے کہ مشکل کتنی بڑی ہے؟! کتنا بڑا بھر جان انسان کے دامن گیر ہونے والا ہے؟! کتنی بڑی مشکل اٹو دھی کی طرح منہ کو لے انسان کی طرف آ رہی ہے اور اسے نگنے کے لئے تیار ہے؟! مشکل کا آتش فشاں بشریت کو پسخلانے کیلئے پہنچے والا ہے۔ انسانیت کی نجات کے لئے خداوند تبارک و تعالیٰ کی تیاریوں سے پس چلتا ہے کہ خطرہ کتنا عظیم ہے؟ اور کتنی بڑی مشکل آن پڑی ہے؟

### تفرقہ، هلاکت کا گزہ

قرآن نے اس مشکل کو انہی الفاظ میں بیان کیا ہے:

وَإِذْ كُرُوا إِنْعَمْتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْذَاءَ فَأَلْفَ بَنِينَ قُلُوبَكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ

إِخْرَاجًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُمْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَلَّتُكُمْ مِّنْهَا.....

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

اور تم اللہ کی اس نعمت کو یاد کرو کہ جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے تو اللہ نے تمہارے دلوں میں الافت ڈالی اور اس کی نعمت سے تم آپس میں بھائی بھائی بن گئے، تم آگلے کے گڑھے کے کنارے تک پہنچ گئے تھے کہ اللہ نے تمہیں اس سے چالایا.....

جب تم ایک دوسرے کے دشمن تھے تو خدا نے اپنے فضل و کرم سے تمہارے اندر الافت، موادت، محبت اور اخوت پیدا کی۔ یہ وہ ماحول تھا کہ جب تم ہلاکت کے گڑھے کے بالکل دہانے پر پہنچ چکے تھے۔

پہاڑی علاقہ کے لوگ اس قرآنی مثال کو آسانی سے سمجھ سکتے ہیں کہ اگر انسان چٹان کے اوپر چلتا جائے اور آگے جا کر کئی سوف گہرے درے، کھائی یا گاؤں میں گرجائے تو اس کی ہڈیاں چکنا چور ہو جائیں لیکن میں اس وقت کہ جب وہ گرنے کے قریب ہو کوئی اس کا ہاتھ خام کر پھالے تو اس انسان کو بچانے والے کی رحمت و فضل کا احسان مند ہونا پڑے گا۔ بسا اوقات پنجھے کھیلنے کھیلنے چھپت کے کنارے یا کسی ایسی جگہ چلے جاتے ہیں جو اتنی خطرناک ہوتی ہے کہ اگر ایک قدم آگے بڑھائیں تو پنجھے جا گریں لیکن میں اسی وقت کوئی ان کا ہاتھ خام کر نجات دے رہتا ہے تو یہ نعمت ہے۔ قرآن فرماتا ہے کہ یاد کرو تم جب تم ہلاکت، جہنم، بر بادی و بیانی کے بالکل دہانے پر جا پنجھے ہو کہ ایک قدم اور اٹھاتے تو قباد و ہلاک ہو جاتے لیکن وہیں پر خدا نے تمہیں خام لیا اور نجات دی۔ وہ ہلاکت کا گڑھ عاتفر قہ تھا۔

قرآن مجید کی یہ آیت رسول اکرم ﷺ کی بھرت سے قبل مدینہ کے حالات کے بارے میں ہے۔ یہ مدینہ کا نقشہ تھا کہ لوگ ہلاک کر دینے والی آتش فشاں کے بالکل دہانے پر جا پنجھے تھے۔ اس حد تک پہنچانے والی چیز کا نام تفرقہ تھا اور وہ نعمت عظیٰ جو خداوند چارک و تعالیٰ نے خبری اکرم ﷺ کے ذریعہ ان مسلمین کے اوپر نازل فرمائی وحدت، اتحاد، الافت و اخوت تھی کہ جس کے ذریعہ انہیں نجات ملی۔ مدینہ میں اوس دختر رنج نامی دو قبیلے آباد تھے اور ان میں تفرقہ پڑ گیا تھا جس کے نتیجہ میں یہ سالہا سال سے جنگ میں پھنک رہے تھے لیکن خداوند چارک و تعالیٰ نے خبری اکرم ﷺ کے ذریعہ ان کو نجات دی۔ یہاں ہو جانا، فقیر ہو جانا، وبا ہمیں جانا، زلزلہ و سیلا ب آجانا اتنی بڑی مشکل نہیں ہے۔ ہمیں بڑی آفت تفرقہ ہے۔ چونکہ سیلا بیوں، زلزلوں اور بھوک سے بچانے کے لئے پروردگار

نے اتنا عظیم اہتمام نہیں کیا جتنا بڑا انتظام انسانوں کو تفرقہ سے نکالنے کے لئے کیا۔ ہمارے لئے بزرگوں نے بچوں یا بڑوں کے لئے جو کہانیاں اور چھوٹے چھوٹے افسانے لکھنے کے ان کے اندر بھی سبی تعلیم دی ہے کہ تفرقہ انسان کو ہلاک کر دیتا ہے۔ تفرقہ سے ہلاک ہونا ایک مانی ہوئی مسلم جزء ہے۔

### اختلاف اور تفرقہ میں فرق

بنت اختلاف اور تفرقہ میں فرق ہے۔ اختلاف کا مطلب یہ ہے کہ میں اور آپ الگ الگ سوچتے ہیں، میری اور آپ کی رائے الگ الگ ہے۔ آراء کے مخفف ہونے میں کوئی قباحت نہیں ہے۔ جب خدا نے میں سوچ کی صلاحیت الگ الگ دی ہے تو سوچ بھی الگ الگ ہو سکتی ہے۔ دوسرے الفاظ میں اختلاف کی وضاحت یوں کی جاسکتی ہے کہ جس چیز پر کسی کا ایمان ہے وہ اس کے لئے محترم اور جس چیز پر کسی اور کا ایمان ہے وہ اس کے لئے محترم۔ وہ اس کی اعتقادی چیز کو نہ چھوڑے اور یہ اس کی اعتقادی چیز کو نہ چھوڑے، یہ اپنے مذہب کی تبلیغ کرے اور وہ اپنے مذہب کی تبلیغ کرے، یہ اپنے اولیاء کی یادوی کرے اور وہ اپنے اولیاء کی یادوی کرے، یہ جس کی شانہ کرتا ہے اس کو اس کی شانہ کرنے دو اور وہ جس کی شانہ کرتا ہے اسے اس کی شانہ کرنے دو۔ یعنی ایک فرقے کا اپنا نظریہ ہے اور دوسرے کا اپنا الہذا ان کیلئے ان کا نظریہ محترم اور ہمارے لئے ہمارا نظریہ محترم، ہمارا کام ان کے نظریے پر حملہ کرنا نہیں ہے اور ان کا کام ہمارے نظریے پر حملہ کرنا نہیں ہے۔ ان کا کام اپنے نظریے پر عمل کرنا ہے اور ہمارا کام اپنے نظریے پر عمل کرنا ہے۔ میرا یہ فرض ہے کہ میں اپنے مذہب کی تبلیغ کروں اور اس کا فرض ہے کہ وہ اپنے مذہب کی تبلیغ کرے۔ میں اس کے مقدادات کی بے حرمتی نہ کروں اور وہ میرے مقدادات کی بے حرمتی نہ کرے۔

سوچ اور نظریہ کا مخفف ہونا تفرقہ نہیں ہے بلکہ اس اختلاف کو دشمنی میں ڈھالنا، عداؤت میں تبدیل کرنا، لڑائی جھگڑے میں بدلتا اور اختلاف کو ذریعہ قرار دے کر ایک دوسرے کی جانب سے کھینا تفرقہ ہے۔ اگر ہمیں ایک ہی طرح سوچنا ہوتا تو اللہ ایک بنده کو ذہنی دے دیتا اور باقی سب کو بھیڑ، بکریوں کی طرح بنا دیتا کہ تمہارا کام

سوچنا نہیں ہے۔ لیکن جب اللہ نے فرد فرد کو عقل دی ہے تو سوچنے اور فکر کرنے کیلئے دی ہے۔ فکر کے مرحلہ میں ہر ایک اپنے اپنے طریقہ سے سوچتا ہے اور اس کا لازمی تجھے سوچ کا اختلاف ہے۔

### اختلاف، صحیح رائے کے انتخاب میں معاون

لیکن سوچ کے اس اختلاف کو کوڑا تو زیانہ نہیں بنانا چاہئے بلکہ اختلاف درست راستوں کی تلاش، درست مقامدی شاندی اور غلط راستوں سے بچنے کیلئے ایک بہترین ذریعہ ہوتا ہے۔ ایک آدمی کی سوچ میں بہت ساری خامیوں کا امکان رہ جاتا ہے لیکن وہ آدمی مل کر سوچیں تو یہک الگ الگ سوچ رہے ہوں لیکن دونوں کی سوچ ایک آدمی کی سوچ سے بہتر ہے۔ اسی طرح جتنی تعداد بڑھتی جائے گی اتنے ہی افکار بڑھتے جائیں گے اور پھر انسان آسانی سے ان سارے افکار و آراء میں سے بہترین فکر منتخب کر سکتا ہے۔

مثلاً فرض کریں کہ ایک شخص کسی علاقے میں اپنی سوچ کے مطابق لوگوں کی فلاں و بہادر کیلئے ویسٹر کا کوئی کام کرنا چاہتا ہے لیکن ممکن ہے کہ وہ کوئی ایسا کام کر دے جو اس علاقے کی بیانی ضرورت نہ ہو جیسا کہ کچھ لوگ خدمتِ خلق کیلئے سینما ہادیت ہیں یا کبیل نیورک شروع کر دیتے ہیں اور پھر خوش بھی ہوتے ہیں کہ تم نے تخلق کیلئے کوئی خدمتِ انجام دی ہے در حالیکہ شاید یہاں پہنچنے کا پانی، اسپتال یا تعلیم کی کوئی تیزی میسر نہ ہوں۔ ایسے نہ مونے موجود ہیں مثلاً بعض اوقات ایک باشکوہ بلڈنگ بنی ہوئی نظر آتی ہے جو بیت المال سے بی بی ہوتی ہے۔ جب پوچھا جاتا ہے کہ یہ کیوں بنائی گئی تو جواب ملتا ہے کہ کسی نے سوچا تھا کہ یہاں یہ عمارت فتحی چاہئے لہذا ہادی۔ لیکن یہ عمارت قوم، معاشرے اور دین و مذہب کے کسی کام نہیں آتی کیونکہ خام افکار ہمیشہ خام ہوتے ہیں۔ اگر مشورہ لیا جائے تو ہر آدمی اپنی الگ رائے دیتا ہے مثلاً ہر ایک اپنی سوچ کے مطابق یہاں پر اسپتال، اسکول، کنوں، روؤ، مسجد اور امام بارگاہ بنانے کا مشورہ دے گا لیکن اس کے بعد انسان اس قابل ہو جاتا ہے کہ ان متفرق آراء میں سے بہترین رائے کو منتخب کر کے اس پر عمل کر لے۔ پس اختلاف رائے ایک اچھی چیز ہے بشرطیکہ اس اختلاف رائے سے انسان ایک اچھی رائے سک پہنچے۔

آنکھ، فتح، رائے، اکابر، ایک اچھی رائے میں معاون

## مذاہب و اختلاف لازم و ملزم

اختلاف مذاہب کا لازم و جزوی ایک ہے کیونکہ جہاں پر علم ہوگا، مختلف آراء اور مختلف سوچیں ہوں گی وہاں اختلاف بھی بات ہے۔ اختلاف رائے کی حد تک اختلاف سے روکا نہیں گیا ہے بلکہ وہی اختلاف حق تک پہنچنے کا بہترین ذریعہ ہوتا ہے کہ انسان متعدد آراء میں سے بہترین رائے کا انتخاب کرے۔ اسی مقصد کے شاہد کیلئے خداوند تعالیٰ کا حکم ہے کہ

**فَبَشِّرْ عِبَادَهُ الَّذِينَ يَسْتَعْمِلُونَ الْقُولَ فَيَبْيَغُونَ أَخْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَذَا هُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَابِ ۝**

پس آپ میرے ان بندوں کو بشارت دے دیجئے۔ جو بات کو سناتے ہیں اور اس میں سے بہتر کی پیروی کرتے ہیں، بھی وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہے اور یہی صاحبانِ عقل ہیں۔ پس قرآن کے مطابق بہترین بندے وہ ہیں جو بقول سنتے ہیں لیکن ہر ایک کی اجماع نہیں کرتے بلکہ ان ساری باتوں کو سننے کے بعد بہترین بات کا انتخاب کرتے ہیں۔ بہترین بندے وہ نہیں ہیں جو بعیثر چال چلتے ہیں۔ جن کی سوچ پر کوئی انسان قدر غنی کا دے اور کہے کہ اگر اس بارے میں سوچا جائی تو دین سے خارج ہو جائے گا مثلاً و مختلف فرقوں کے لوگ آپس میں مل کر بیٹھیں تو بعض منصب اور عکس نظر مولوی فوراً فتویٰ دیتے ہیں کہ نکاح باطل ہو گیا ہے۔

ایک معینی کے مطابق کہا گیا ہے کہ ظاہر ہے بہترین کا انتخاب اس صورت میں ہوتا ہے جب انسان بہت ساری باتیں سئے اور مختلف آراء موجود ہوں البتہ اس اختلاف میں کوئی حرج نہیں ہے بلکہ رواہت میں بھی ہے کہ

إِخْلَافُ أَمْيَنُ رَحْمَةٌ.....

.....(سورہ زمر، آیہ ۱۸۰-۱۷۰) .....(وسائل الشیعہ، المؤلف: الفقيه المحدث الشیخ محمد بن الحسن الخر العاملی،الجزء ۲۷،صفحة ۱۴) (أحكام القرآن،المؤلف: علی بن محمد بن علی، أبو الحسن الطبری، الملقب بعماد الدین، المعروف بالکیا الہرامی الشافعی)

اس کا ایک معنی بھی کیا گیا ہے کہ اس طرح انسان مختلف آراء و تجویز سے اصلی رائے یا حق کی رائے کو سن سکتا ہے۔ لیکن جب حق واضح ہو جائے تو اس کے بعد اختلاف کا حق نہیں دیا جائی بلکہ اس اختلاف کی دوست کی کمی ہے۔ لیکن مسلمانوں نے اپنے اعتقادی و فروجی اختلاف سے ”احسن القول“ ڈھونڈنے کے بجائے اس اختلاف کو اپنا نکتہ کمزور ہا کر دشمن کے ہاتھ میں دے دیا اور دشمن دینے اختلاف کو اختلاف نہیں رہنے دیا بلکہ اُسے تفرقہ میں بدل دیا۔ اُس نے اس اختلاف کو ہوا دی اور تبلیغ چڑک کر دیا اسلامی جلائی۔ اب اس تفرقہ کی آگ کو لگانے والے اور جلنے والے دونوں مسلمان ہیں۔ پہلے وہ خود آتے تھے اور گولی اُن کی ہوتی تھی لاش مسلمان کی لیکن آج گولی بھی مسلمان کی ہے اور لاش بھی مسلمان کی، قاتل بھی مسلمان اور مقتول بھی مسلمان ہے، نقصان کرنے والے اور نقصان شکارنے والے دونوں مسلمان ہیں اور فائدہ دشمن اسلام اخخار ہے کہ جو تمام مذاہب کا مشترک دشمن ہے۔ جس میں بھک و شبک کی گنجائش نہیں ہے کہ وہ نہ شیعہ کا دوست ہے نہ سی کا پلکہ دونوں کا مشترک دشمن ہے۔ اختلاف مذہب کا اندر وہی مسئلہ ہے اور یہ دشمن کی طرف سے نہیں ہے۔ جہاں بھی ذہن، سوچ، ہلکر، تدبیر، رائے ہو گی وہاں نظر اور بصر میں اختلاف ہو گا لیکن اس اختلاف کو تفرقہ بنانا، دشمنی میں ڈھاننا، عداوت میں تبدیل کر دینا اور آگ روشن کر کے اس الاؤ میں تمام مسلمین اور مختلف فرقوں کو جلانا دشمن کا منصوبہ ہے۔ دشمن نے اختلاف کو ہوا دے کر اس سے شعلے چڑک کائے ہیں اور اس بھروسہ تی آگ کا نام تفرقہ ہے۔

ہم پر اس کا فخر ہے

### آمریت اور امن کا طریقہ کار

حقیقت بھی ہے کہ بہترین رائے انسان کو مختلف آراء سے ملتی ہے اور جہاں ایک ہی رائے ہو تو یہ استبداد، آمریت اور ڈیکٹیٹری ہے۔ آمریت انسان کو بھی بھی متوجہ تک نہیں پہنچاتی ہے۔ پاکستان کے لوگوں نے آمریت کا مزہ چکھا ہوا ہے۔ آمریت نے فرے لگائے تھے کہ اس ملک کو تیسری دنیا سے نکال کر پہلی دنیا میں لا کر کھڑا کریں گے۔ پہلے درجہ کی دنیا یعنی ترقی یافتہ دنیا، دوسرا دنیا یعنی ترقی پر یہ دنیا اور تقریباً دو لذت یعنی نہ ترقی یا نافرمانہ ترقی پر ہے۔ ان کا دھوئی تھا کہ ہم پاکستان کو جاپاں بنا سکیں گے یعنی پاکستان کو تیسری دنیا سے نکال کر پہلی دنیا میں

لے جائیں گے۔ جب پاکستان تسلیم کا حصہ تھا تو یہاں روٹی بچلی، گیس ملتی تھی لیکن جب اس کو پہلی دنیا میں لائے تو نہ آتا تھا ہے نہ بچلی و گیس موجود ہے۔ اگر اسی قارروالہ سے اسے پہلی دنیا میں داخل کرنا تھا تو یہ قوم کب کی سکھبوں اور تاروں کو پیچ کر پہلی دنیا کا حصہ بن بچلی ہوتی۔ جس طرح امریکہ نے اعلان کیا تھا کہ ہم افغانستان کو ترقی دیں گے اور اتنی ترقی دیں گے کہ اسے جاپان بنادیں گے۔ پھر اس کے بعد اسے جاپان بنانا شروع کیا۔ اس کے بعد پاکستانی حکمرانوں کو شوق ہوا تو انہوں نے کہا کہ روث کے لحاظ سے افغانستان بعد میں آتا ہے اور پاکستان پہلے آتا ہے لہذا افغانستان سے پہلے ہمارا جاپان بنادو! جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اب یہاں کوئی چیز میرنہیں ہے۔

بھیڑ چال اور اندر میں تقدیم این ان کے شایان شان نہیں ہے۔ قرآن نہ سوچنے والوں اور لکر و مدد برداشت کرنے والوں کی سخت نہ مت کرتا ہے۔ بعض جگہ پر کہا یہ لوگ سوچتے کیوں نہیں؟ ایک فکر کیوں نہیں کرتے؟ اور کہیں یہ فرمایا کہ

لَهُمْ فُلُوْبٌ لَا يَفْقِهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ أَغْنِيَ لَا يَتَصْرُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُوْنَ بِهَا  
أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامُ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْفَالِفُوْنُ ۱۵

ان کے پاس دل ہیں مگر سمجھنے نہیں ہیں اور آنکھیں ہیں مگر دیکھنے نہیں ہیں اور کان ہیں مگر سننے نہیں ہیں، یہ چوپا یوں جیسے ہیں بلکہ ان سے بھی زیادہ گمراہ ہیں اور بھی لوگ اصل میں غافل ہیں۔  
چونکہ جانور بھی نہیں سوچتا اس لئے پست ہے لیکن جنمیں خدا نے عقل و خرد اور سوچنے کی صلاحیت دی ہے وہ بھی نہ سمجھ سکتا یہ لوگ یقیناً جانوروں اور مویشیوں سے پست تر ہیں۔

آمریت کے طریقہ کار کی وضاحت اردو کے دو مخادروں سے ہوتی ہے۔ یہ محاورہ کثرت سے استعمال ہوتا ہے کہ میری بات پتھر پر لکیر ہے۔ آمریت یہ کرتی ہے کہ ایک لائن کھینچ دیتی ہے اور امت سے کہتی ہے کہ آپ کلر کے فقیر ہیں اور لکیر ہم نے کھینچ دی ہے۔ امت بھی لکیر کا فقیر بن کر اپنے لئے اعزاز سمجھتی ہے حالانکہ خدا نے

اسے عقل و خرد اور سوچنے کی صلاحیت دی ہے اور موجودات پر شرف، برتری اور کرامت عطا کی ہے لہذا اس شرف و برتری کا خیال رکھتے ہوئے انسان عقل، درایت، ہوش اور فراست سے کام لئتا کہ اچھے اور بے کی تیز کر سکے اور حق و باطل کو پیچان کر بہترین راستہ تلاش کر سکے۔

## عقل کے ہوتے ہوئے اختلاف کا بے ضرر ہونا

**اختلاف** صرف مذاہب میں موجود نہیں ہے بلکہ دفاتر، کاروبار، برس پارٹریز، ٹیپرز، میاں بیوی، دو بھائیوں، باپ بیٹوں اور زندگی کے مختلف شعبوں سے تعلق رکھنے والے افراد کے درمیان موجود ہے لیکن یہ اختلاف گروہوں، دفاتر اور بیس کو کیوں تباہ نہیں کرتا؟ اس لئے کہ علمدوں کے اندر اختلاف ہے۔ عقل ہوتے ہوئے اگر اختلاف ہو مگر کسی چیز کی پرواہ نہیں ہوتی۔ عظیم فلیسف و تابغ روزگار انسان ابن سینا کا کہنا تھا کہ مجھے گئے سے بہت ڈالگا ہے کیونکہ خدا نے اس کو سینگ دیئے ہیں عقل نہیں دی۔ یعنی اس کو نہیں پہہ کہ ان سینگوں کو کہاں استعمال کرنا ہے اس لئے گائے بہت ڈراوٹی چیز ہے۔

اہل فارس کے اندر ایک خرب امثل موجود ہے کہ اگر دو عاقل ایک دھاگہ پڑا کہ سوال کہڑے رہیں تو یہ دھاگہ کبھی بھی نہیں ٹوٹے گا بلکہ اگر ایک عاقل اور ایک یوقوف ہو تو بھی نہیں ٹوٹے گا۔ یہ دھاگہ اسی وقت ٹوٹتا ہے جب دونوں یوقوف ہوں۔ اگر دونوں عاقل ہوں گے تو دھاگہ نہیں کھینچیں گے، اگر ایک عاقل اور ایک یوقوف ہو تو یوقوف کھینچ گا لیکن عاقل ڈھمل دے گا، اس کا مقابلہ نہیں کرے گا اور انتقام نہیں لے گا، لیکن وہ دھاگہ ٹوٹ جاتا ہے جب دونوں یوقوف ہوں۔ اس مثال کو اگر گھر پر پھیں تو جس گھر میں دھکنڈ بھائی رہتے ہوں وہاں اختلاف کے باوجود جھگڑا نہیں ہو گا، نفرت و کدورت نہیں ہو گی اور وہ گھر کبھی بھی تقسیم نہیں ہو گا۔ اگر ایک بھائی عاقل ہو اور دوسرا یوقوف تو بھی ایسا ہی ہو گا کیونکہ عقل منداہی تھکنندی کی وجہ سے اس کی یوقوفی کی حلانی کر دیتا ہے لیکن جھگڑا اس وقت ہوتا ہے جب دونوں یوقوف ہوتے ہیں۔

لکھوڑہ لاذف کافر بزم

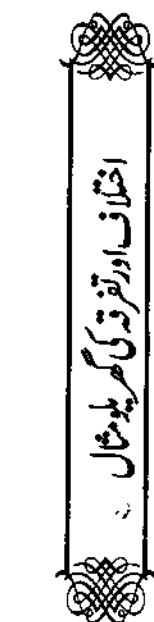
## اختلاف اور تفرقہ کی گھریلو مثال

اختلاف اور تفرقہ کے فرق کو اس مثال کے ذریعہ سمجھا جاسکتا ہے کہ دو بھائیوں کا آپس میں اختلاف ہو سکتا ہے لیکن عموماً جب گھر میں کوئی ناقبت اندریش و ناہم عورت آ جاتی ہے تو وہ سمجھ جاتی ہے کہ ان دونوں بھائیوں میں کسی مسئلہ پر اختلاف ہے اور پھر اس اختلاف کو تفرقہ بنا دیتی ہے لیتنی وہ دونوں بھائیوں کو آپس میں دشمن بنا دیتی ہے اور ایک گھر کو آگ لگادیتی ہے۔ اس کے بعد پاپ کو بھی پتہ ہے کہ میرے دونوں بیٹوں میں اختلاف ہے لیکن وہ کہتا ہے کہ اپنی اختلافی چیز کو اپنی حد تک رکھو اور اسے ہوانہ دو، اختلاف کو تفرقہ نہ بناو بکلہ آپ میں اگر ایک چیز میں اختلاف ہے تو ہزار چیزوں میں اتفاق بھی ہے، وہ ہزاروں چیزوں جیسیں جسمیں، خوت کی طرف بلاتی ہیں اور یہ ایک چیز جسمیں تفرقہ کی طرف بلاتی ہے الہذا خوت کا راستہ اپنا ک۔ یہ دشمن کی مہارت ہے کہ اگر اس کے ہاتھ میں کسی کی کمزوری آ جائے تو وہ اس کو تفرقہ بنادیتا ہے۔

## اختلاف کی بجائے اشتراک پر توجہ

ایسے افراد، شخصیات، اہل خون، اہل قلم و اہل میرپائے جاتے ہیں کہ جن کا کام فقط اس اختلاف کو تفرقہ بناتا ہے۔ یہ باقاعدہ عملی مہارت ہے۔ جہاں سوچ، دلیل، بات، بحث اور گفتگو ہے وہاں اختلاف بھی ہے۔ ایک گھر کے اندر دونوں بھائیوں کے اندر اختلاف موجود ہے، اگر وہ پارٹیز بنس کر رہے ہیں تو ان کے اندر اختلاف موجود ہے لیکن ان میں اتنا شور اور عقل موجود ہے کہ وہ اپنے اختلاف کو تفرقہ نہیں بننے دیتے۔ وہ ایک دوسرے کے دشمن نہیں ہو جاتے بلکہ اس اختلاف کو دلیل یا کسی بھی کے ذریعہ سے حل کرتے ہیں اور اگر حل نہ نکلے تو ہو تو کم از کم یہ طے کر لیتے ہیں کہ تم نے اس اختلاف پر بات نہیں کرنی اور اس کو ہوانہ نہیں دینی۔

سنی و شیعہ کے درمیان دس فصد اختلاف ہے تو لوے فصد اشتراک بھی ہے کہ جس میں کوئی اختلاف نہیں۔ کیا خدا ایک نہیں ہے؟ کیا رسول ایک نہیں ہے؟ کیا کتاب ایک نہیں ہے؟ کیا قبلہ ایک نہیں ہے؟ کیا قیامت پر اعتماد ایک نہیں ہے؟ ہماری ہر چیز ایک ہے اور اگر فروع یا اصول کے جزوی اختلاف کو ہم قبول نہیں کر سکتے تو کم



از کم اس اختلاف کا پیوند اندر وہی حل تے کے اندر مدد دیا جاسکتا ہے اور جب آپس میں مل بینیں تو اشراک کی بات کریں۔ اس وقت دنیا کو انداز ہو جائے گا کہ مسلمان کتنی بڑی پاور (Power) ہیں۔

جو شخص جس نہب و رائے کو دیل و برہان کے ذریعہ حق سمجھتا ہے اس پر عمل کرے لیکن اسے دوسرا کے اوپر نہ ٹھونے۔ آپ کا کام یہ نہیں کہ اپنے مقدسات پر اس وقت اعتقاد کریں کہ جب دوسرا کے مقدسات پر کچھرا چھالیں گے۔ قرآن کا کہنا ہے کہ کسی کے جھوٹے بت کو گالی مت دو ورنہ وہ تمہارے پیچے خدا کو گالی دے گا۔

وَلَا تُسْبِّحُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيُسْبِّحُوا اللَّهَ عَذْلًا بِغَيْرِ عِلْمٍ.....

اور اللہ کو چھوڑ کر جنہیں یہ پکارتے ہیں انہیں برانہ کہو، مبادا وہ عداوت اور نادانی میں اللہ کو برائے کہنے

لگیں.....

اور اگر میں نے کسی کے جھوٹے خدا کو گالی دی اور میری وجہ سے اس نے میرے پیچے خدا کو گالی دی تو اس گالی دینے کا ذمہ دار میں بھی ہوں۔ اگر آپ کسی کے مقدسات کو چھیڑیں اور جوابا وہ آپ کے مقدسات کی بے حرمتی کرے تو اس گناہ میں آپ بھی شامل ہیں۔ ہم نہیں کسی کے مقدسات کی توہین کرنے کا حق رکھتے ہیں اور نہ ہی توہین کروانے کا حق رکھتے ہیں، نہ ڈائریکٹ (Direct) توہین کریں اور نہ ان ڈائریکٹ (Indirect) توہین کریں۔ اگر آپ کسی کی گماڑی کا شیشہ توڑیں گے تو وہ لازماً آپ کی گماڑی کا شیشہ توڑے گا۔ یہ شیشہ آپ نے خود تو دیا ہے کیونکہ اگر آپ اس کو نہ مارتے تو وہ بھی آپ کو نہ مارتا۔

تفکر کی  
بجائے  
آئندہ  
بہبود

## آتشِ کبیر اختلاف مسلمانوں کی کمزوری

آج تک تفرقہ کا جتنا نقسان و خسارہ تیشیع نے برداشت کیا ہے اتنا کسی اور نے برداشت نہیں کیا خصوصاً پاکستان میں اس کی جگہیں رائج ہیں۔ جیسے شیطان کو حضرت آدم کی خواہش کا علم تھا لہذا اسی سے آکر پکڑا کرے

آدمی میں آپ کو ایسا درخت بتاتا ہوں جو کھا کر تم بھی بھی نہیں مر سکے۔ یعنی دشمن قوموں کی کمزوریاں پکڑتا ہے۔ مسلمانوں کے اندر اختلاف ان کی کمزوری ہے۔ البتہ یہ اختلاف اگر اختلاف کی حد تک رہے تو مشکل نہیں ہے۔ اگر سب اپنے اپنے مذہب پر رہیں تو کوئی مشکل نہیں ہے جیسے ساری دنیا میں شیعہ اور سنی زندگی بصر کر رہے ہیں۔ ایران میں شیعہ اور سنی رہ رہے ہیں، وہاں شیعہ اپنے مذہب پر عمل کرتا ہے اور سنی اپنے مذہب پر عمل کرتا ہے۔ لیکن یہ اختلاف جب دشمن کے ہاتھ آ جائے تو پھر وہ اس اختلاف سے آگ پیدا کرتا ہے۔

اختلاف ماچس کی طرح ہوتا ہے۔ اگر یہ ماچس پچوں کے ہاتھ پڑھ جائے تو وہ گھر کو آگ لگا سکتے ہیں کیونکہ نادان ہیں لیکن سبھی دیا سلامی اگر دشمن کے ہاتھ لگ جائے تو وہ اس سے پوری امت کو حسم کر سکتا ہے۔ اختلاف کو تفرقة میں بدلنے کیلئے غیر ملکی انجمن دیا سلامی کا کام کرتے ہیں مثلاً کچھ عرصہ پہلے اسرائیلی سفیر نیگر پونے نے پاکستان آ کر بھی کام انجام دیا تھا۔ بی بی سی کے مطابق یہ وہ منحوس ڈپلمیٹ ہے کہ اگر یہ سربراہ اور ہلہلاتے چیزیں میں قدم رکھ کر اس کو خلک بیباں میں تبدیل کر دتا ہے۔ بی بی سی مسلمانوں کا رینیو یا سائنس نہیں ہے بلکہ استعماری سائنس ہے لیکن اس منحوس کی خوبست ان پر بھی واضح تھی مثالاً وقت نام اور دیگر ممالک جا کر اس نے ہی کام کیا۔ اختلاف کمزوری ہے اور اس کمزوری کو دشمن نے سمجھ کر تفرقة میں بدل دیا ہے لیکن آج پاکستان میں جو کچھ ہو رہا ہے وہ فقط نہیں اختلاف نہیں ہے۔

اسی طرح اختلاف خلک لکڑیوں کی مانند ہے۔ یہ خلک لکڑیاں اگر ہفتون، ہفتہوں، سالوں بلکہ صدیوں تک بھی پڑی رہیں تو کوئی حادثہ رونما نہیں ہوتا لیکن اگر انہی خلک لکڑیوں کے اوپر تسلیم چھڑک کرو یا سلامی چلا دیں تو آگ کا بہت برا شعلہ بلند ہوتا ہے۔ دشمن جانتا ہے کہ ان کی مسجدیں، مساجد، امام بارگاہیں، خطیب، علماء اور فرقے سب ایک دوسرے کے خلاف ہیں لہذا دشمن نے ہی کام کیا کہ اختلاف جو خلک لکڑی کی طرح تھا اس پر تسلیم بھی چھڑکا اور آگ بھی رکھا تی اور انہی شعلوں میں آج مسلمان جل رہا ہے یعنی ایندھن بھی مسلمان ہے اور اس میں جلنے والا بھی مسلمان ہے۔

آج مسلمان ایک ارب سے زیادہ جمعیت ہونے کے باوجود رسوائی اور ذلت کے ساتھ شیطانی اور

ٹاغوتی طاقتوں کے ہاتھوں یوغال بننے ہوئے غلامی کی زندگی گزار رہے ہیں۔ مسلمانوں کی زبول حالتی میں سب سے زیادہ حصہ اسی تفرقہ اور آپ کے اختلافات کا ہے۔ آج فلسطینی مسلمان ہو یا عربی، بہانی ہوں یا افغانی، کشمیری یا دنیا کے کسی بھی حصے میں آباد ہوں، جو کچھ برداشت کر رہے ہیں اور ان پر جو کچھ بیت رہا ہے وہ مسلمانوں کے اندر اختلاف اور تفرقہ کا نتیجہ ہے۔ دشمن اسلام ہمیشہ مسلمانوں کی اس کمزوری سے فائدہ اٹھاتے آئے ہیں اور آج پوری وقت احتکار کے ساتھ اسلام کے خلاف تی صلبی جنگ کا اعلان کر رکھے ہیں۔ اسلام کا چار جانب سے حصارہ ہو چکا ہے۔ ایک طرف سے صلبی لٹکنے مسلمان ممالک پر چڑھائی اور قبضہ شروع کر دیا ہے تو دوسری طرف سے مسلمانوں کے مقدسات کی بے حرمتی زور و شور سے جاری ہے۔ سیکولر ایم اور لیبر لازم کے نام سے لا دینیت کو مسلم معاشروں میں ٹھونٹ کی کوشش ہو رہی ہے اور سب سے بڑھ کر مسلمانوں کے اندر موجود اختلافات سے فائدہ اٹھا کر انہیں ایک دوسرے کے خلاف منحوس جنگ میں جھوک دیا ہے۔

حکومت کو کوئی پہلوؤں کے جائزے کی ضرورت نہ

### تفویہ کے مختلف پہلوؤں کے جائزے کی ضرورت

الہذا میں تفرقہ کے مختلف پہلوؤں کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ جو چیز امت کے دھڑے کو کاثدے اور امت کے حصے بخڑے کر دے وہ تفرقہ ہے۔ فتحی لحاظ سے تمام مذاہب اسلامی کے نزدیک تفرقہ حرام ہے چونکہ نص قرآنی موجود ہے۔ الی سنت کے فقہاء اس بات پر صراحت کرتے ہیں کہ تفرقہ حرام ہے اور شیعہ مجتہدین میں سے بھی آج تک کوئی مجتہد ایسا پیدا نہیں ہوا جس نے فتحی لحاظ سے تفرقہ کو جائز قرار دیا ہو بلکہ سب نے اسے حرام قرار دیا ہے۔

تفرقہ اخلاقی لحاظ سے بھی قبیح ہے اور قرآن، حدیث، سیرت رسول ﷺ، سیرت ائمہ طاہرین علیہما السلام اور سیرت اولیاء اللہ کے عمل میں بھی تفرقہ منوع ہے۔ معلوم نہیں کہ شیطان نے اولاد آدم کے لئے یہ منور شجرہ کس طرح اتنا گوارہ بنا دیا ہے۔ شیطان نے خود کہا ہے کہ جو چیزیں اللہ نے حرام قرار دی ہیں میں انہیں ترمیم و آرائش کے ساتھ بنا سنوار کر انسان کے سامنے پیش کروں گا۔



لَا زَيْنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَا غُوَيْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۝

ان بندوں کے لئے زمین میں ساز و سامان آراستہ کروں گا اور سب کو اکٹھا گمراہ کروں گا۔  
 آج شیطان اور اس کے چیلے چپاٹے تفرقہ کو ہمارے لئے مزین کر کے پیش کرتے ہیں جس کی وجہ  
 سے ہم ان کی طرف سکھنے چلے جاتے ہیں۔ اس طرح شیطان امت کو گھروں میں بانٹ دھتا ہے۔ آج ساری دنیا  
 اپنے اپنے اہداف کے راستوں پر گامزن ہے لیکن ہم آپس میں دست و گریبان ہیں۔ تفرقہ نے امت کو ناقابلی  
 تلافی نقصان پہنچایا ہے اور اگر صرف اس کے نقصانات کا جائزہ لیا جائے تو یہ ہشم غافل کو بیدار کرنے کیلئے کافی  
 ہو گا۔

### تفرقہ، شجرہ ممنوعہ

شیطان نے حضرت آدمؑ کو جس طریقہ کی مرد سے نقصان پہنچایا تھا وہ قرآن مجید میں موجود ہے اور یہ آیہ کم  
 و بیش سمجھی اور سنی ہوئی ہے کہ خداوند چارک و تعالیٰ نے حضرت آدمؑ کو اپنی حکمت کے تحت زمین پر اتنا نے  
 سے پہلے ایک باغ میں یا جس کو قرآن نے جنت تعبیر کیا ہے اس میں کچھ دن کے لئے رکھا۔ اب وہ باغ ہو یا جت  
 لیکن حضرت آدمؑ و خواکو اللہ نے یہ حکم دیا کہ آپ اس جگہ سکونت اختیار کریں۔

يَا أَدْمُ اشْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ..... ۲

اسے آدمؑ اور تہواری زوج جنت میں قیام کرو.....

یہاں ہم نے طرح طرح کے بڑے میٹھے پھل پیدا کئے ہیں ان سب سے استفادہ کرو،

وَكَلَّا مِنْهَا رَغْدًا حَيْثُ شِئْتُمَا ..... ۳

جتنا چاہتے ہو ہمی بھر کر کھاؤ۔ یہاں ہم نے آپ کیلئے بہت ساری چیزیں پیدا کی ہیں لہذا ان سے جتنا

۱۔.....(سورہ حجر، آیہ ۳۹) ۲.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۵) (سورہ اعراف، آیہ ۱۹) ۳.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۵)

مرضی استقادہ کریں لیکن خیال رکھنا کہ اس درخت کے قریب نہ جانا،

وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةِ ..... ۱

یہ منوع ہے اور اگر تم نے اس درخت کو چھوٹھی لیا تو

فَتَكُونُنَا مِنَ الظَّالِمِينَ ..... ۲

تم دونوں طالبین میں شمار ہو جاؤ گے۔ حضرت آدم ﷺ کیلئے سارا باغ کھلا چھوڑ دیا گیا اور انہیں اجازت دے دی گئی لیکن ایک درخت منوع قرار دیا گیا۔ خدا کا فرمان تھا کہ اگر اس درخت کے قریب گئے تو ایسا نقصان انٹھاؤ گے کہ جس کی کوئی خلائق نہیں کرسکو گے۔ لیکن شیطان کے بہانے کے نتیجے میں حضرت آدم نے وہی شجرہ تناول کر لیا اور پھر نقصان بھی اٹھانا پڑا۔ سالہاں سال حضرت آدم بارگا و پروردگار میں گزر گرا تھے، روئے اور آہ و زاری کرتے رہے تا ایک خداوند بارک و تعالیٰ نے حضرت آدم کی توبہ قبول کر لی۔ اسی طرح خداوند بارک و تعالیٰ نے اس اُمّت اور نسل آدم کیلئے زمین پیدا کی پھر اس زمین کے اوپر مختلف نعمتیں آگاہیں اور آگاہیں حکم دیا کہ

كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ ..... ۳

اے مسلمان مردو عورت! آپ ان پاکیزہ جیزوں میں سے جو مرمتی ہے کھائیں لیکن  
وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةِ ..... ۴

خبردار! ”تفرقہ“ کے قریب نہ جانا کیونکہ یہ اُمّت کیلئے ”شجرہ منوع“ ہے۔ ورنہ تمہارا شاربھی طالبین میں سے ہو جائے گا اور اس نقصان ہو گا کہ تم سب مل کر بھی اس کی خلائق نہیں کر سکتے۔ یہ شجرہ ہے جو تمہیں رسول رسواء بے آبر و اور ضعیف و کمزور کر دے گا۔

شیطان نے حضرت آدم کو نقصان پہنچانے کی قسم نہیں کھائی تھی لیکن اس نے اپناۓ آدم یعنی مجھے اور

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۵) (سورہ اعراف، آیہ ۱۹) ۲.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳۵) (سورہ اعراف، آیہ ۱۹)

۳.....(سورہ بقرہ، آیہ ۵۷) (سورہ بقرہ، آیہ ۱۷۲) (سورہ اعراف، آیہ ۱۶) (سورہ طہ، آیہ ۸)

آپ کو نقصان پہنچانے کی قسم کھائی ہے اور قسم بھی معمولی نہیں ہے۔ شیطان اپنی بست کا پکا ہے وہ ہماری طرح نہیں ہے کہ قسمیں کھا کر توڑ دے۔ اس نے عزت خدا کی قسم کھائی ہے،

فَالْفِيْرَوْنَكَ لَا غُوْنَهُمْ أَجْعَمِيْنَ ۱۵

کہنے لگا: مجھے تیری عزت کی قسم ان سب کو بہکار دوں گا.....

میں اس آدم کی اولاد کو بہکار دوں گا، انہیں نابود کروں گا اور ساری دنیا کے سامنے رسوایا کروں گا۔ جب اس نے بغیر قسم کھائے حضرت آدم کو نقصان پہنچا دیا تو کیا جب اولاد آدم کے بارے میں اس نے قسم کھائی ہوئی ہے تو اس کو پورا نہیں کرے گا؟!

### شیطان بزرگ کا اور غلاما، مسلمانوں کا جہانسہ میں آنا

شیطان نے اپنے وعدہ کو پورا بھی کیا ہے۔ جس طرح شیطان نے حضرت آدم ﷺ کو شجرہ منونہ تک پہنچا دیا تھا اسی طرح آج اولاد آدم ﷺ کو تفرقہ کے شجرہ منونہ تک پہنچا دیا ہے اور ہم نے اس کے بہکارے میں آکر شجرہ تناول بھی کر لیا ہے۔ حضرت آدم و حوا نے تو گزر گرا کرتے کری تھی لیکن ہمیں اس تو پہ کی توفیق ہی نصیب نہیں ہو رہی ہے۔ ہمیں بہکانے والا شیطان جن والا شیطان نہیں بلکہ انسانی شیطان ہے۔ امام جعیف فرماتے ہیں کہ امریکہ شیطان بزرگ ہے۔ مغربی تہذیب، ماؤنٹ ایفل، یہودیت اور صیہونزم آج کے وہ شیاطین ہیں جو اولاد آدم کو تفرقہ کا منونہ شجرہ کھلارہ ہے ہیں لہذا مسلمان نقصان انحصار ہا ہے۔ تفرقہ ڈالنے والے ہمیشہ حادی اور ہمدرد بن کر آتے ہیں۔ شیطان حضرت آدم ﷺ کے پاس دشمن بن کر نہیں آیا تھا بلکہ اس نے حضرت آدم ﷺ سے ہمدردی جتلائی کہ آپ کو خدا نے اس درخت سے روک دیا ہے حالانکہ یہ درخت ایسا ہے کہ جسے کھا کر کبھی موت نہیں آتی اور انسان یہاں نہیں پڑتا۔ اگر انسان کے اندر خواہش ہے تو شیطان فوراً وہی منونہ درخت کھلا دیتا ہے۔

.....(سورہ ص، آیہ ۸۲)

ای طرح تفرقہ ڈالنے والے شیاطین بھی موجود ہیں اور وہ شیاطین بھی یہ نہیں کہتے کہ ہم آپ کو بانٹئے، تقسم کرنے اور ضعیف و کمزور کرنے آئے ہیں بلکہ کہتے ہیں کہ ہم آپ کو جنت پہنچانے آئے ہیں۔ ہم آپ کو ایسا مذہب بتائیں گے، ایسے نفرے بتائیں گے، ایسے اعمال بتائیں گے کہ آپ ڈائرکٹ جنت جا پہنچیں گے۔ اس کیلئے آپ کو کرنا یہ ہے کہ مسلمان کو مسلمان کے خلاف اکسانا ہے، کسی مسلمان کے دین و مقدسات کی بے حرمتی کرنی ہے، ان کو بھوں سے اڑانا ہے اور گولیوں سے چھلنی کرنا ہے اور ان کی عبادت گاہوں کو آگ لگانی ہے، ان کاموں سے آپ کو جنت ملے گی! یہ شیطان کی جنت ہے۔ اللہ کی جنت میں انسان کسی ایک گناہ گارب نہمازی کو مار کر اگر چہ وہ موسن بھی نہ ہو تو جنت کا منہ نہیں دیکھ سکتا چہ جا یہ کسی بے گناہوں کا قتل عام کر کے پھر بھی جنت کی آرزور کھے۔ قرآن میں اللہ کا فرمان موجود ہے کہ

مَنْ قَاتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادًا فِي الْأَرْضِ فَكَانَتْ مَا قَاتَلَ النَّاسَ جَهَنَّمَ.....

جس نے کسی ایک کو قتل کیا جبکہ یہ قتل خون کے بد لے میں یا زمین میں فساد پھیلانے کے جرم میں نہ ہو تو گویا اس نے تمام انسانوں کو قتل کیا.....

یعنی جس نے ایک نفس مارا اس نے پوری بشریت کو مارا ہے اور جو پوری بشریت کا قاتل ہو وہ بھی بھی جنت کا منہ نہیں دیکھ سکتا۔ کچھ عرصہ پہلے یہ شیطان بزرگ ایک عربی ملک میں آیا اور اس کے ساتھ مل کر یہ بیان دیا کہ ہم عربوں کے ساتھ مل کر ایران کا مقابلہ کریں گے۔ ان عربوں کو شرم نہیں آئی کہ اسے یہ کہتے کہ ہمارا شہنشہ تمہارے ساتھ زیادہ ہے یا ایران کے ساتھ؟ تم کہاں سے اٹھ کر ہمارے خیر خواہ و حامی بن گئے؟ تم وہ ہو جس نے اسرائیل کو ہماری سر زمینوں پر بسایا ہے، تم وہ ہو جس نے مسلمانوں میں تفرقہ ڈالا ہے۔ یہ تفرقہ ڈالنے کے لئے عالمی سطح کی شیطانی سازش ہے اور پاکستان اسی کی پیٹ میں ہے۔ اسی شجرہ منوع نے مسلمانوں کو دلیل، پست اور رسوا کر دیا ہے جس کے بارے میں خدا نے کہا تھا کہ اس کے قریب نہ جاتا اور نہ تم ظالمین میں سے ہو جاؤ گے۔ اسی

لعلہ بزرگ کا دراثت اسلام نوں کا جائز ہے آتا

شجرہ منوع کے باعث مسلمان دنیا کے سامنے بے آبرو ہو گئے ہیں۔

### ذلت ہر حال میں مقابل قبول

سارے نماہب اسلامی کے مطابق کچھ چیزیں ایسی ہیں جن کا حکم اولیٰ حرمت ہے لیکن انسان ایسے حالات سے دوچار ہو سکتا ہے کہ جب وہ حکم اولیٰ بدل کر حکم ٹافوی کی طرف چلا جاتا ہے مثلاً اگر انسان بھوک سے مر رہا ہو اور اس کے پاس کھانے کے لئے کچھ بھی نہ ہو تو اس وقت تمام نماہب نے اجازت دی ہے کہ اگر اس کی نجات مردار کھانے پر سروکف ہو تو وہ اتنی مقدار میں مردار کھا سکتا ہے کہ جس سے اپنی جان بچا لے۔ امامیہ متألث میں وسائل الشیعہ جس میں فقیہ روایات موجود ہیں وہاں ایسی روایات کا ایک مجموعہ موجود ہے کہ اگر انسان کو حلال غذا نہیں مل رہی اور اس کی جان خطرہ میں پڑ رہی ہے تو اس مجبوری، اضطرار، اکراہ و اضطراب یعنی ایر جنسی کی حالت میں خداوند چارک و تعالیٰ نے انسان کو اجازت دی ہے کہ خود کو بلاکت سے نجات دینے کے لئے حرام غذا اتنی حد تک کھا سکتا ہے کہ اس کی جان نفع جائے۔ اس سے زیادہ نہ کھائے۔ ائمہ احادیث کی روشنی میں فقہاء نے فتویٰ بھی دیا ہوا ہے۔

ان احادیث کے اندر موجود ہے کہ اضطراب کی حالت میں سارے احکام کی دوسری شکل میں تبدیل کر دیئے جاتے ہیں سوائے ایک چیز کے کہ خدا نے اس کا اذن نہیں دیا ہے۔ کسی بھی مجبوری، اضطرار، اکراہ، اضطراب و ایر جنسی کی حالت میں خداوند چارک و تعالیٰ نے انسان کو یہ اجازت نہیں دی کہ مومن اپنے آپ کو ذلت میں ڈال دے اور خود کو سوا کرے۔ پس خداوند چارک و تعالیٰ کا دین کہتا ہے کہ چاہے کتنی بھی بڑی مجبوری اور جان کا خطرہ کیوں نہ ہو لیکن ذلت قبول کرنے کی اجازت نہیں ہے۔ یہ بات یہ است رسول اللہ ﷺ علیہ السلام وآلہ وآلہ واصہ طہراۃ رحمۃ رحمہم اللہ عزیز سے بھی ثابت ہے۔ خداوند چارک و تعالیٰ نے انسان کو کرامت عطا کی ہے اور مومنین کو کرامت کے ساتھ ساتھ عزت بھی عطا کی ہے۔

قرآن کریم میں خداوند چارک و تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ.....

عزت خدا، رسول اور مؤمنین کے لئے ہے۔ یہ کرامت و شرف الہی موسمن کیلئے عظیم و بہری خدا ہے۔  
مؤمن کو حق نہیں پہنچتا کہ اس عزت کو کسی بھی طریقہ سے خاتم کرے۔ ذلت وہ منوعہ شجرہ ہے کہ اگر مجبور و مضطربھی  
ہو جائیں اور ہلاکت تک جا پہنچیں لیکن پھر بھی ذلت قبول کرنے کی اجازت نہیں ہے اور سب سے بڑی ذلت آور  
چیز امت کے اندر ترقہ ہے کہ جس سے تمام طبقاتِ امت ذلت کا سامنا کرتے ہیں۔

### وسائل کے باوجود مسلمانوں کی تذلیل و کمزوری کی وجہ

اگر ایک ارب مسلمان رسول اکرم ﷺ سے حقیقی عشق رکھتے ہیں تو انہیں اس عشق کا پاس بھی رکھنا  
چاہئے۔ آخر اس کی کیا وجہ ہے کہ محبت و عشق بھی رسول ہو جاتے ہیں؟ ایک ارب کی آبادی رکھنے والا مسلمان کیوں  
ذلیل اور غلام ہو جاتا ہے؟ کیونکہ یہ ضعف و کمزور ہے اور کمزور اس وجہ سے نہیں ہے کہ اس کے پاس قدرتی وسائل  
اور شکناوالی نہیں ہے۔ یہ ساری چیزیں مسلمانوں کے پاس موجود ہیں۔ آج پاکستان ذلت کے جس درجے پر کھڑا  
ہوا ہے اتنا اتم بم (Atomic bomb) بنانے سے پہلے نہیں تھا۔ اتم بم ہا کر بھی ذلت، ضعف اور رسولی  
اس ملک کو گھیرے ہوئے ہے۔ حالانکہ اتنا بم کا نام ہی لوگوں کو ڈرا دیتا ہے لیکن یہاں اتنا بم سے اور زیادہ بزدلی  
پیدا ہوئی۔ اس کی وجہ ایک مثال کے ذریعہ درج کرتے ہیں: تاریخ اسلام میں کسی شہنشاہ کا واقعہ ملتا ہے کہ جس نے  
ایک بڑی مشہور تکوار کا ذکر سن رکھا تھا۔ یہ کسی ماہر جنگجو کی تکوار تھی اور بادشاہ کو بتایا گیا تھا کہ یہ تکوار ایک ہی وار میں تن  
کے دو گلڑے کر دیتی ہے۔ بادشاہ کے دل میں خواہش پیدا ہوئی کہ یہ تکوار مجھے مل جائے۔ آخر کار اس نے اپنے  
سپاہیوں کے ذریعہ وہ تکوار مکھوائی۔ شہنشاہ نے بھرے دربار میں تکوار آزمائی چاہی اور تربوز کو طشت میں رکھ کر پوری  
وقت سے تکوار چلا دی لیکن پورا تربوز نہیں کٹا۔ بادشاہ طیش میں آگیا اور کہنے لگا یہ وہ تکوار نہیں ہے جس کی ہم نے

.....(سورہ منافقون، آیہ ۸)

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسیاب      161

شہرت سی تھی یا ہم سے جھوٹ بولا گیا ہے۔ بالآخر بادشاہ نے اس تکوار کے بنانے والے کو دربار میں طلب کیا اور کہا کہ تم نے ہمارے ساتھ دھوکہ کیا ہے، یہ تکوار تو تریز بھی نہیں کاٹ سکی۔ اُس نے جان کی امان پا کر کہا کہ مر کار تکوار تو دھی ہے لیکن اس کو بازو بھی چاہئے۔ اگر اسیم بم بنا لیا ہے تو اس کے لئے دل گردا اور جگر بھی چاہئے پھر انسان کی عزت بنتی ہے۔ مسلمانوں کے پاس سب کچھ ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ان کے پاس تعلیم کی کمی ہے لیکن مغربی ممالک میں جا کر دیکھیں تو آپ کو بہترین انجینئر، بہترین سائنسٹ، بہترین میچرز اور بہترین رائٹرز مسلمان ہی ملیں گے۔ دنیا کے ہر شعبے میں مسلمان موجود ہیں لیکن ناکامی اور ذلت درسوائی کی وجہ یہ ہے کہ ان سب چیزوں کے باوجود ضعیف و کمزوری میں اور کمزوری کی بیانی وہ تفرقہ ہے۔

قرآن کا فرمان ہے:

وَلَا تَنَازِعُوا لِتَفْشِلُوا وَلَا تُلْهِبُّ رِيَحَّكُمْ ... ۱

اور آجیں میں نزار نہ کرو ورنہ ناکام رہو گے اور تمہاری ہوا کھڑ جائے گی.....

جھگڑوں میں کہ جھگڑے کے نتیجے میں تم نکست کھا جاؤ گے اور ضعیف و کمزور ہو جاؤ گے۔ تمہاری شان و گلکوہ اور عزت و آبروجاتی رہے گی اور وہ آج ہو چکا ہے۔ ایک ارب مسلمان ہیں لیکن آج عزت و آبرو نہیں ہے۔ اس کی بہترین دلیل یہ ہے کہ ڈنمارک جیسا چھوٹا سا مالک ایک ارب مسلمانوں کی پوادا نہیں کرتا اور مسلمان بے بس ہیں۔

ایک طرف اخداون اسلامی ممالک ہیں جن میں پاکستان جیسی ایشی طاقت، عرب اسیٹ جیسی تیل پیدا کرنے والی قومیں، اندرونی شیاء جیسا پر جمیعت ملک اور ان کے اندر فوجیں بھی موجود ہیں، وہ فوجیں جو آج نیٹو دوسری دنیا پر چڑھائی کرنے کے لئے جاتے ہیں لیکن ان فوجوں، اسیم بموں، پڑولیم اور جمیعت سے ڈنمارک جیسا چھوٹا سا مالک نہیں ڈرتا کیونکہ اسے معلوم ہے کہ یہ ایک ارب نقطہ افراد ہیں، یہ امت نہیں ہیں، ان کے اندر

لے.....(سورہ انفال، آیہ ۴۶)

اتحاد و تفاق نہیں ہے۔ اگر یہ دس ارب بھی ہو جائیں تو بھی ان کی کوئی ولیو (Value) نہیں ہے لیکن اگر مسلمانوں کے دس ہزار افراد ایل چائیں تو بہت بڑی تعداد ہے۔

اگر آج حقیقی اسلامی یونین ہوتی تو کسی کو رسول اکرم ﷺ کی شان میں گستاخی کرنے کی جرأت نہ ہوتی اور وہ اسلامی ممالک کے اندر وہی سائل میں بجا مداخلت نہ کرتے۔ آج کسی ملک کے اندر وہی سائل کے بارے میں کسی دوسرے ملک کو مداخلت کا حق نہیں دیا جاتا مثلاً ہولوکاست (Holocaust) کے بارے میں ایک جملہ کہنے اور اظہار نظر کرنے پر اس وقت کئی سکالرز (Scholars) یورپ کی جیلوں میں پڑے ہوئے ہیں کیونکہ ان کے پیچے یقینی (Unity) موجود ہے۔ قرآن و رسول اکرم ﷺ کی شان میں جمارت کرنے والے گستاخ ممالک کی پشت پر کچھ شیطانی طاقتیں موجود ہیں جو آج اسلام کے وجود کو پارہ کر رہی ہیں۔ وہ مسلمانوں کے اندر گروہ ہنا کہ اور ان کے مقدرات کی توبہ کرو اک انہیں آپس میں لڑواری ہیں اور ایک دوسرے کا جانی دشمن ہمارا ہی ہیں۔

اگر وہ زار مسلمان بھی مل جائیں تو ڈنمارک تو بہت چھوٹا ملک ہے اس ڈنمارک کی پشت پر بیٹھے ہوئے شیطان بھی جسک جائیں گے اور ان کی پیشانی بھی خاک میں رگڑ دی جائے گی۔ یہ میں مبالغہ نہیں کر رہا ہوں بلکہ وہ بات کر رہا ہوں جو ساری دنیا نے دیکھی ہے۔ آپ نے اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ حزب اللہ کے دو ہزار جوان آپس میں متحدوں تفرق ہوئے، اللہ پر بھروسہ تو کل کیا اور اٹھ کر اس ملک کی پیشانی خاک میں رگڑ دی جو آنکھی طاقت ہنا ہوا تھا، جس نے سارے مسلمانوں کو ساٹھ سال سے ذلیل کیا ہوا تھا۔ دو ہزار جوان اگر اسرائیل کی ناک خاک میں رگڑ سکتے ہیں تو جس (روانہ)، امک ارب مسلمان تھے ہو گئے وہ دوناں اس زمین مرام کے کی موجودگی کا آخری دن ہو گا۔

لیکن یہ یہ ہے کہ تفرقہ نے امت مسلمہ کو پوتی کی گھری کھائی میں دھکیل دیا ہے۔ آج مسلمانوں کے پاس نیکنالوچی (Technology)، نوکلئیر پاور (Nuclear power)، تسلی کی ثروت، علمی ثروت، انسانی قوت، وسیع و عریض سرزمینیں، زرخیز خلطے، معدنیات سے پر پہاڑ، سمندر اور وسیع و عریض دریا موجود ہیں لیکن تفرقہ کی وجہ سے عزت نہیں ہے۔ مسلمان ان کے علاوہ بھی بہت سارے ثروت کے منابع اپنے اختیار میں

رکھتے ہیں کہ اگر چند دن کیلئے مغرب اور دیگر ممالک کی رسید کو کاٹ دیں تو ان کیلئے جینا مشکل ہو جائے لیکن اس کے باوجود یہ ایک ارب مسلمان ذلت، رسولی اور خواری کی زندگی برکر رہے ہیں۔ تفرقہ کی وجہ سے یہیں ماندہ، عقب ماندہ اور ہر چیز میں دوسروں کے ناج دست گر ہیں۔

### مسلمانوں کی حالت، ہانند سنگ راہ

قرآن نے ہمیں مختلف تعبیروں سے تفرقہ سے منع کیا ہے مثلاً

**وَأَطْبِعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازُّوْا فَقَفْشُلُوا وَلَذْعَبَ رِنْخُلُمْ.....**

اور اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور آپس میں نزع اند کرو ورنہ ناکام رہو گے اور تھاری ہوا اکثر جائے گی.....

آپس میں جھگڑا دالجھنا نہیں، ایک دوسرے کا دامن اوگریاں نہیں پکڑتا، ایک دوسرے کے خلاف بھی نزع اند کرنا اس لئے کہ تم رسوہ ہو جاؤ گے، کمزور ہو جاؤ گے، تکش کھا جاؤ گے اور تھاری عزت، آبرو، شرف، کرامت اور شان و شوکت خالق ہو جائے گی۔ تمہیں کوئی خاطر میں بھی نہیں لائے گا۔ تم اس سنگ راہ کی طرح بن جاؤ گے جس کو ہر ایک ٹھوکر مار کر گز رجاتا۔

سنگ راہ کی کوئی حیثیت نہیں ہوتی لیکن کچھ پتھر ایسے ہوتے ہیں کہ جن کی بڑی قدر و قیمت ہوتی ہے اور انسان ان کو بوسے دیتے ہیں۔ جو اسود بھی پتھر ہے اور سنگ راہ بھی پتھر ہے لیکن جو اسود تاعزیز ہے کہ اس کو سب چونے جاتے ہیں اور ایک دوسرے پر سبقت لیتے ہیں لیکن سنگ راہ کو ٹھوکریں مارتے ہیں۔ اس کی وجہ سے یہ ہے کہ جو اسود ہیں ہے جہاں اس کو ہونا چاہیے تھا۔ اس کیلئے اللہ نے ایک مقام رکھا ہے اور یہ اپنی جگہ یعنی کعبہ کی دیوار میں ہے۔ اگر پتھر اپنی جگہ پر ہو تو انسان بھی اس کو بوسے دیتا ہے لیکن اگر پتھر اپنی جگہ پر نہ ہو اور انٹھ کر راستے کا پتھر اور روزابن جائے تو سب اس کو ٹھوکریں مارتے ہیں۔ انسان کی بھی بھی حیثیت ہے۔ انسان کو خدا نے مسلمان اور مومن پیدا کیا اور فرمایا کہ تیرا مقام کعبہ سے بھی بالاتر ہے۔ امام **جعفر صادق علیہ السلام** فرماتے ہیں:

مسلمانوں کی حالت، ہانند سنگ راہ

الْمُؤْمِنُ أَعْظَمُ حُرْمَةً مِنَ الْكُفَّارِ.....

یعنی مومن کا احترام کعبہ سے زیادہ ہے۔ جب کوئی کعبہ کی بے حرمتی نہیں کر سکتا تو مومن کی بھی بے حرمتی نہیں کر سکتا لیکن یہی مومن جب سگوراہ بن جاتا ہے تو پھر ہرگز رنے والا اس کو لات ماڑ کر گزرتا ہے اور یہ ٹھوکریں کھا کھا کر ایک جگہ سے دوسرا جگہ در بدر پھرتا ہے۔ بقول شاعر:

کہوں کس سے میں کہ کیا ہے، سنگ راہ بھری بلا ہے  
در اصل انہوں نے غالب کے اس مصروف پر بھروڑی لکھی تھی:

کہوں کس سے میں کہ کیا ہے، شبِ خم بھری بلا ہے  
کہتے ہیں کہ راستے کا پھر بنا سب سے برائے کیونکہ انسان لوگوں کی ٹھوکریں کھاتا ہے۔

جس دن سے اس امت کے اندر تفرقہ پڑا ہے اُس دن سے اس نے عزت و شرف کا منہ نہیں دیکھا اور یہ دن بدن پست سے پست تر ہوتی چلی جاتی ہے۔ حتیٰ بعض غیر مسلم ممالک کی خواہش یہ ہے کہ مسلمان سرزین میں کو رومنے میں ہمارا فوجی بھی شامل ہو جائے۔ ان میں اپنے چھوٹے چھوٹے ممالک بھی شامل ہیں کہ جن میں اگر آندگی بھی چلے تو وہ تباہ ہو جائیں لیکن انہوں نے بھی مسلمان سرزینوں کو رومنے کیلئے اپنے فوجی بھیجے ہوئے ہیں۔ بعض ممالک ایسے ہیں جن کے صرف ایک دوفوجی عراق میں موجود ہیں۔ یہ وہ سرزین ہے کہ جس کے اندر آل رسول ﷺ کے حرم بھیں۔ کربلا، بحیرہ، سامرہ، کاظمین اور بغداد عراق کے اندر ہیں جن میں امام مصصوم و جیدہ ستیاں محفوظ ہیں اور اس سرزین میں کو رومنے کیلئے یہ ناپاک لوگ آئے ہوئے ہیں کیونکہ انہیں معلوم ہے کہ یہ ایک ارب مسلمان تفرقہ کی وجہ سے سگوراہ بن گئے ہیں۔ اگر ان کو کوئی ٹھوکر مارے تو بھی کوئی نہیں پوچھنے والا، اگر کوئی ان پھرلوں کو اٹھا کر کتوئیں میں پھینک دے تو پھر بھی کوئی پوچھنے والا نہیں، اگر کوئی ان کو اٹھا کر ابو غریب اور گوانتا ناموبے جمل میں ڈال کر ان کی توجیہ کرے، ان کے کپڑے اتار دے، ان کی ناموس کے ساتھ جو مرضی

۱۔....(بحار الأنوار، المؤلف: العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي،الجزء ۷،صفحة ۳۲۳)

ہے تجاوز کرے لیکن کوئی پوچھنے والا موجود نہیں ہے۔

غور کرنے کا مقام ہے کہ انسان کب سگر راہ بن جاتا ہے؟ وہ سگر راہ اُس وقت بنتا ہے جب اپنا مقام چھوڑ دیتا ہے۔ جیسے ہی وہ اپنی شخصیت، مقام و احترام کو بیٹھاتا ہے تو سگر راہ بن جاتا ہے۔ آج مسلمان اس زمین کے اوپر تقریباً لگ سوا ارب کی تعداد میں موجود ہیں لیکن دنیا کی نظر میں سگر راہ بننے ہوئے ہیں۔ حتیٰ ڈنمارک جیسا چھوٹا سا ملک رسول اکرم ﷺ کی شان میں گستاخی کرتا ہے تو سوا ارب مسلمانوں کو اسی لئے خاطر میں نہیں لاتا کیونکہ مسلمان آج یورپ و امریکہ جیسی شیطانی طاقتیں کے سامنے سگر راہ بننے ہوئے ہیں۔ انہوں نے تفرقہ کی وجہ سے اپنا مقام کھو دیا ہے۔

### بُنِيَ اسْرَائِيلَ، تَفْرِقَهُ كَعِبَتْ كَيْلَيْهُ قُرْآنِيَ نَمَوْنَهُ

بنی اسرائیل کے اندر ایک مشکل یہ تھی کہ ان میں تفرقہ تھا۔ قرآن نے بنی اسرائیل کو عبرت کے طور پر پیش کیا ہے الہذا بنی اسرائیل کا جگہ جگہ تذکرہ ہے کہ یہ کیا کرتے تھے؟ کیا سوچتے تھے؟ کس طرح سے انہیاں ﷺ کی ت Afrماںی کرتے تھے؟ اور آپس میں کیسے تھے؟ اسرائیل حضرت یعقوب کا نام ہے۔ حضرت ابراہیم کے دو بیٹے تھے: ایک "احلن" اور ایک "اساعیل"۔ حضرت اساعیل سے جو سلسلہ شروع ہوا اس سے غیربرادر کرم ﷺ اور آلی نبی شروع ہوئی اور حضرت احلن سے دوسرا سلسلہ شروع ہوا۔ جناب احلن کے بیٹے کا نام یعقوب تھا۔ حضرت یعقوب کے پارہ بیٹے تھے جن کا قرآن نے ذکر بھی کیا ہے یعنی یوسف اور ان کے بھائی۔ جب ان بارہ بیٹوں کی اولاد چلی تو انی اسرائیل کے اندر بارہ قبیلے بن گئے۔

یہ بارہ قبیلے آپس میں ایک ہی دادا کی اولاد تھے اور پھر ان میں نبی بھی مسجوت ہوتے رہے لیکن جیسے جیسے بنی اسرائیل کا سلسلہ آگے بڑھتا گیا یہ لوگ قبائل اختلافات میں جتنا ہوتے گئے۔ ان میں آپس میں تفرقہ، نزاع و جنگلا اتحاد اور باہر فرعون جیسا دشمن موجود تھا تو یہ قوم کیسے نجات پاسکتی تھی؟ اس قوم کی نجات کا ایک ہی ذریعہ ہے کہ خدا کی طرف سے کوئی منسوب و مسجوت ہو اور ان کو نجات عطا کرے۔ کس طرح سے نجات عطا کرے؟ اور ان بارہ



قبیلوں سے یہ بیان کرے کہ تم بارہ قبیلے ہو لیکن تمہارا خدا ایک ہے، تمہارا جد ایک ہے، تمہارا دین ایک ہے، تمہاری نسل ایک ہے، تمہاری قیامت ایک ہے، تمہاری قوم ایک ہے۔ جوچڑھیں ہلاک کر رہی ہے وہ تمہارا تفرقہ ہے اور اس تفرقہ سے نجات کا تہذیب ریغ اتحاد وحدت ہے۔ لہذا حضرت موسیٰؑ ان بارہ قبیلوں کے اندر اختصار ختم کرنے، ان کو ایک پلیٹ فارم پر متعدد کرنے اور ان کے ذریعہ فرعون کو غرق کر کے حکومت خدا برپا کرنے آئے تھے لیکن یہ بارہ قبیلے قدم پر حضرت موسیٰؑ کے لئے مشکلات کا سبب بنتے گئے۔

جب حضرت موسیٰؑ ان کو بحر احرب یا نیل کے ساحل پر لے آئے کیونکہ دونوں طرح کے قول نقل کئے گئے ہیں اور حقیقت بھر کیا تو پیچھے سے فرعون اپنی فوج کے ساتھ ان کے تعاقب میں آگیا۔ مظاہری تھا کہ بارہ قبیلے حضرت موسیٰؑ کے ساتھ سمندر کے کنارے ہڑے ہیں، پیچھے فرعون اور آگے سمندر ہے لیکن تفرقہ فرعون اور سمندر سے بھی بڑا غرق کرنے والا عامل ہے۔ انہوں نے اسی مقام پر پھر جھگڑا شروع کر دیا۔ حضرت موسیٰؑ نے ان کو سمجھایا بھجا یا کہ یہ وقت جھگڑا کرنے کا نہیں ہے۔ اگر تم اس وقت جھگڑے تو فرعون تمہیں پاہماں کر دے گا یا سمندر تمہیں غرق کر دے گا لیکن اس کے باوجود یہ لمحتہ رہے۔ حضرت موسیٰؑ نے ان کو نجات دینے کے لئے مجذہ دکھایا اور اپنے عصا سے سمندر کو شکن کر دیا لہذا وہ دو حصوں میں بٹ گیا۔ پھر حضرت موسیٰؑ نے انہیں کہا کہ اب یہاں سے نکلو لیکن وہ یہاں سے آگے نہیں گئے۔ فرعون قریب آپنچا تھا لیکن انہوں نے پھر بھی کھلے سمندر کی خشکی میں قدم نہیں رکھا۔ ہر قبیلے کا یہ کہنا تھا کہ جس راستے سے دوسرا قبیلہ گزرے گا ہم ہاں سے نہیں گزیریں گے جو کہ نہیں ہماری اس قبیلے سے دشمنی ہے۔ ان کے پاس بہت کم فرست تھی، فرعون جیسی طاقت سر پر آن پہنچی ہے اور نبی نے مجرمہ دکھا کر نجات کا ایک راستہ کھول دیا ہے لیکن تفرقہ نے کھلا ہوا راستہ بھی بند کر دیا۔ حضرت موسیٰؑ نے بہت سمجھایا لیکن یہاں پر ایڈیل، اجدہ، ہشت دھرم، بیرون و لہدو قوم ضد کرتی رہی۔

قرآن نے بھی سورہ بقرہ، آیہ ۲۰۷ میں ایسے لوگوں کیلئے "اللَّهُ أَلِيْخَصَامُ" کا لفظ استعمال کیا ہے یعنی لہدو دلخون، ہشت دھرم واژیں۔ بسا اوقات ہوتا ہے کہ بعض لوگوں کے اندر ہشت دھرمی آجائی ہے کہ ہم کوئی کریں؟ میں کیوں اس کے پاس جاؤں؟ میں کیوں اس محفل میں پہنچوں جہاں وہ بیٹھا ہے؟ میں اس کے سامنے

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب ۱۶۷

کیوں آؤں؟ میں اس کے سامنے کیوں جھکوں؟ میں اسے پہلے سلام کیوں کروں؟ اور اس کو ہم مرد اگلی بحثتے ہیں جبکہ قرآن اس کو بجا جات اور لود کرتا ہے۔ الدین حب و حرم، اڑیل اور ضدی لوگ۔ یہ مرد اگلی نہیں ہے کیونکہ ضدی ہونے سے مرد کے اندر مرد اگلی نہیں آتی بلکہ مرد اگلی جب آتی ہے کہ مرد حق واضح ہو جانے پر حق کے سامنے غاضع ہو جائے۔ مرد اس وقت نامرد ہو جاتا ہے کہ جب حق کے مقابلے میں آجائے۔

ہب و حرم و چورج قومیں انبیاء ﷺ کا کام کتنا خست کر دیتی ہیں؟! نبی نے ان کیلئے سمندر میں ایک راستہ بنا دیا لیکن حضرت یعقوبؑ کی اولاد بارہ ہزاروں میں بھی ہوئی تھی لہذا خست کرنے لگے کہ ہم بارہ راستوں سے گزریں گے۔ حضرت موسیؑ کو مجبوراً سمندر میں بارہ راستے بنانے پڑے۔ اس طرح وہ الگ الگ راستوں سے گزر کر سمندر پار پہنچ گئے اور نجات پا گئے لیکن پھر بھی تفرقہ خشم نہیں کیا۔ چونکہ انہیں معلوم تھا کہ فرعون کے ساتھ ہلانے کے لئے موسیؑ ہے اور ہمارا کام فرعون سے لڑانا نہیں بلکہ آپس میں لڑتا ہے۔ موسیؑ اپنے فریضے پر عمل کر رہے تھے یا اپنے فریضے پر۔ موسیؑ ان کو فرعون کے خلاف اخخار ہے تھے لیکن یہ چاڑا کزن، ایک دوسرے کا گریبان پکڑے ہوئے تھے۔ بہر حال جب یہ لوگ فرعون کے ذر سے بھاگتے ہوئے سمندر پار پہنچنے تو انہیں پیاس لگ گئی۔ ایک جگہ پہنچ کر انہوں نے حضرت موسیؑ سے کہا کہ موسیؑ نہیں پیاس لگ رہی ہے اور پانی نہیں ہے۔ اگر وہ لوگ تھوڑا سادا نہیں باسیں جاتے تو پانی مل ہی جاتا لیکن ست قوم حس کو یہ بھی پڑھ دو کہ نبی کیوں آیا ہے؟ وہ پانی پڑا ہوا دیکھ کر بھی نبی سے کہتی ہے کہ نہیں پانی پلا او۔ بجائے اس کے کہ یہ نبی کی خدمت کرتے اور خادم بنتے یا لئے مخدوم بن گئے۔ جیسے آج بہت ساری قومیں مخدوم کہلاتی ہیں۔ خادم یعنی جو دوسروں کی خدمت کرے اور خدموم یعنی جو دوسرے سے خدمت کروائے۔ ساری قوم مخدوم بن گئی۔ پہنچنے والے بارہ قبیلے تھے اور پہنانے والا ایک نبی لہذا وہ کس طرح سے پلائے؟ قرآن نے ذکر کیا:

وَإِذَا اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقَلَّا أَخْرُوبُ بَعْصَاكَ الْحَجَرَ.....

.....(سورہ بقرہ، آیہ ۶۰)

اور (اس وقت کیا دکرو) جب مویؐ نے اپنی قوم کیلئے پانی طلب کیا تو ہم نے کہا: اپنا عصا پھر پرمارو..... حضرت مویؐ کی قوم بیاسی ہوئی تو مویؐ کو شک کیا۔ حضرت مویؐ کی پناہ بھی اللہ کے علاوہ اور کوئی نہیں تھی لہذا جب قوم ستائی تھی تو آپ اللہ کی بارگاہ میں آتے کہ پروردگار! آپؐ نے ان کی طرف بھیجا ہے اب آپؐ نی انہیں سنجالیں، چنانچہ کہا: اب یہ پانی ماگ رہے ہیں لہذا میں ان کیلئے پانی کہاں سے لا دیں؟ پھر خدا نے حکم دیا کہ اے مویؐ! جس عصا کے ذریعہ انہیں نجات دی تھی اسی سے ان کے لئے پانی بھی نکالو۔ حضرت مویؐ نے عصاز میں پر ارا تو چشمہ لکل آیا۔ حضرت مویؐ نے قوم سے کہا کہ آپانی لکل آیا ہے اب آکر اے پرور نی اسرائیل کہنے لگے کہ جہاں سے کوئی دوسرے قبیلے پانی پئے گا ہم وہاں سے پانی نہیں بخیں گے۔ ہم پیا سے مر جائیں گے لیکن دوسرے قبیلے کی گھاٹ سے پانی نہیں بخیں گے۔ حضرت مویؐ پھر بارگاہ پروردگار میں عرض گزار ہوئے اور کہا: اے پروردگار! یہ لوگ ایک جگہ سے پانی پینے پر آمادہ نہیں ہیں، کیا کروں؟ خداوند تعالیٰ نے کہا کہ اے مویؐ پھر عصامار

فَانْجَرَثَ مِنْهُ الْسَا عَشْرَةَ عَيْنًا لَذِ عِلْمٍ كُلُّ أَنَّاسٍ مُشْرِبُهُمْ ..... ۱

پس (پھر پر عصامار نے کے نتیجے میں) اس میں سے بارہ جسمے پھوٹ لکھ اور ہر گروہ کو اپنے گھاٹ کا علم ہو گیا.....

یعنی حضرت مویؐ نے دوبارہ عصامار اتوہاں سے بارہ جسمے پھوٹ پڑے۔ اس طرح بنی اسرائیل نے الگ الگ چشوں سے پانی پیا۔ پانی پینے کے بعد اب انہیں احساس ہوا کہ یہیں بھوک بھی گئی ہے کیونکہ پیاس کا غلبہ ہو تو بھوک کا احساس نہیں ہوتا۔ جب پیاس بھج جاتی ہے تو بھوک چک اٹھتی ہے۔ چنانچہ اب انہیں بھوک نے ستانہ شروع کیا اور مویؐ سے فرمائش کی کہ ہمارے لئے کھانے کا انتظام کرو۔ مویؐ کو خدا نے اس قوم کے ذریعہ حکومت خدا برپا کرنے اور فرعون کو تابود کرنے کیلئے بھیجا تھا۔ اس قوم کی مدد سے مویؐ نے دین اور دینی حدود

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب 》 169 》

کو قائم کر کے اس کی حفاظت کرنی تھی لیکن ایسی قوم ہاتھ آگئی کہ مویؐ اس قوم کی خدمت میں گھر رہے۔ کبھی پانی پلا رہے ہیں، کبھی کھانا کھلارہے ہیں تو کبھی کوئی اور فرمائش پوری کر رہے ہیں۔

خداوند تبارک و تعالیٰ سے ان سے پوچھا کہ کیا کھاؤ گے؟ کہا: ہم پا کر نہیں کھاسکتے بلکہ ہمارے لئے کسی پکائی غذا فراہم کریں۔ اگر ہمیں سور کے سامنے ہی بیٹھنا ہوتا تو ہیں مصر میں ہی پکاتے رہتے۔ وہ مویؐ پر بار بار احسان جلتاتے تھے کہ مویؐ آپ نے کہا تھا تو ہم مصر سے نکل آئے ورنہ ہم وہاں سے نکلنے والے نہ تھے۔ وہاں ہماری اچھی خاصی نوکریاں گلی ہوئی تھیں، وہاں ہماری کپٹی تھی، دکان تھی اور آفس تھے۔ حضرت مویؐ نے جب خدا سے کہا کہ پور دگارا! اب یہ پاک ہو چکا ناماگ رہے ہیں تو خداوند تبارک و تعالیٰ نے ان کے اوپر من و سلوٹی نازل کرنا شروع کر دیا۔ اس غذا کو وہ کچھ عرصے تک تاول کرتے رہے اور پھر کہنے لگے کہ اے مویؐ! اب ہم کپی پکائی بھی نہیں کھاتے بلکہ اپنے خدا سے کھو کر ہمارے لئے زمین سے اگنے والی چیزیں فراہم کرے۔ اس وقت حضرت مویؐ نے کہا کہ برآ ہوتھا را، لعنت ہو قم پر قم دے بے وقوف اور حق قوم ہو کر جو عالی کوادی میں تبدیل کر رہے ہو۔ مویؐ آئے کس لئے تھا اور انہوں نے مویؐ سے فائدہ کیا یا؟ جبکہ حضرت مویؐ انہیں من و سلوٹی اور پیاز و مٹار دینے نہیں آئے تھے۔

ایک دفعہ خدا نے کہا کہ اے مویؐ! میں اسرائیل سے کھو کر گائے ذبح کریں۔ ہم نے تو ان کی ساری باتیں مان لیں اب ایک ہماری بھی نہیں۔ جب حضرت مویؐ نے ان سے گائے ذبح کرنے کیلئے کہا گیا تو ادھر ادھر سیکھنے لگے۔ ایک دوسرے کی طرف دیکھ کر کہنے لگے کہ یہ کیا کہہ رہے ہیں؟ گائے ذبح کرنے کے معانی کیا ہوتے ہیں؟ کون ہی گائے ذبح کریں؟ اس کا رنگ کیسا ہو؟ اس کی دم کسی ہو؟ اس کی سُم کسی ہو؟ اس کا سینگ کیسا ہو؟ وہ نہ ہو یا مادہ؟ اس کا قد کتنا ہو؟ اتنے سوال اور جھیٹیں نکالیں کہ خداوند نے فرمایا: قریب تھا کہ یہ ذبح نہ کرتے اور محیثت کرتے لیکن حضرت مویؐ نے اصرار کر کے ان سے گائے ذبح کروالی۔ جب یہ لوگ اپنے مطالبات منواتے تو خوب اصرار کرتے لیکن جب مویؐ ان کو فرماں خداستا تے تو یہاں مٹول کرنا شروع کر دیتے۔

حضرت مویؐ ان پارہ قبیلوں کا اختلاف و تفرقہ ختم کر کے انہیں ایک امت بنانے آئے تھے۔ سمندر میں

غرقابی اور فرعون کے ہاتھوں مارا جانا تھی بڑی بلاکت نہیں تھی حتیٰ بڑی بلاکت وجاہی ان بارہ قبیلوں کے اندر تفرقہ کی ٹھنڈل میں برآمد ہوئی تھی۔ اس قوم نے حضرت موسیٰؑ کے سمجھانے کے باوجود اتحاد و وحدت کے سواب پکھ کیا اور پھر تاریخ گواہ ہے کہ یہ بارہ قبیلے آج تک کیا کر رہے ہیں؟ وہی بنی اسرائیل جنہیں آج یہود و صہیونیست کہتے ہیں خود بھی متفرق ہیں اور دنیا کے اندر بھی تفرقہ ڈال رہے ہیں۔ تفرقہ ان کی خون کی رگوں میں موجود ہے۔ انہوں نے پوری دنیا پا خصوص مسلمانوں کے اندر تفرقہ ڈالنے کا پناہ دین و نمہب قرار دیا ہوا ہے۔ آج انہی یہود و صہیونیوں نے مسلمانوں کو تقسیم کر کے انہیں ایک دوسرے کا دشمن بنادیا ہے۔ ان کے بارہ قبیلوں نے مسلمانوں کے اندر بارہ لاکھ قبیلے پیدا کر دے ہیں اور ہر قبیلہ ایک دوسرے کا دشمن ہے۔

### مسلمانوں میں بنی اسرائیلی بیماری کی سرایت

قرآن نے اس لئے بنی اسرائیل کا ذکر کیا تھا کہ اسے قرآن کو مانتے والوں نی اسرائیل کا ذکر پر رسول اپنے ہو کر ایک دن تم بھی بنی اسرائیل کی طرح بن جاؤ اور جس دن تم بنی اسرائیل کی طرح بن گئے تو ذہل و رسما ہو جاؤ گے۔ آج مسلمانوں کی رسولی اسی چیز کا نتیجہ ہے۔ امام راحلؓ اپنے درود اکھمار کرتے ہوئے فرمایا کرتے تھے کہ امت مسلمہ کا صرف ایک چیز پر اختلاف ہے اور وہ چیز اختلاف ہے۔ کچھ چیزوں ایسی ہوتی ہیں جن میں اختلاف کی منجاش ہوتی ہے یعنی اختلاف کیا جا سکتا ہے لیکن کچھ چیزوں میں اختلاف کی کوئی مnjash موجود نہیں ہوتی ہٹلا کوئی پتی دھوپ میں کہے کہ دن لکھا ہوا ہے تو اس میں اختلاف کی مnjash نہیں ہے۔

بے جا اختلاف و اعتراض کیلئے قرآن نے بنی اسرائیل کا ایک نمونہ پیش کیا ہے جو ان چیزوں میں بھی اٹکال کال لیا کرتے تھے جن میں مnjash بھی نہیں ہوا کرتی تھی۔ حضرت موسیٰؑ نے بنی اسرائیل کو حکم دیا کہ اللہ فرماتا ہے ایک گائے ذبح کرو۔ یا اتنا واضح روشن اور شفاف حکم تھا کہ اس کے اندر کوئی ابہام، غبار اور احوال نہیں پا لیا جاتا تھا لیکن بنی اسرائیل نے گائے کے بارے اتنے سوال اٹھائے کہ حتیٰ مnjash اس حکم میں موجود نہیں تھی۔ جب ذہن نیڑھا ہو جائے تو پھر وہ اُن چیزوں کے اندر بھی اختلاف نکال لیتا ہے جن کے اندر اختلاف کی Mnjash

مسلمانوں میں بنی اسرائیلی بیماری کی سرایت

نہیں ہوتی۔ آج مسلمانوں میں بھی بیماری سرایت کر گئی ہے لہذا ان چیزوں میں بھی اختلاف و خوفزدگی ہے ہیں جہاں اختلاف کی کوئی مخالفت نہیں ہے۔

آج مسلمانوں کے اختلاف سے بھی بھی اسرائیل، یہود و صہیونیت بخوبی فائدہ اٹھا رہے ہیں۔ سانچہ سال سے زیادہ عرصہ گزر چکا ہے اور اسرائیل مسلمانوں کے قبلہ اول پر قبضہ کئے ہوئے مسلمانوں کے مقدسات کی مسلسل توہین کر رہا ہے۔ عربوں نے مل کر اسرائیل کے خلاف تین جنگیں لڑیں تاکہ قبلہ آزاد کروائیں لیکن ہر جگہ کے نتیجہ میں اپنی مزید سرزی میں اسرائیل کو دے بیٹھے۔ آج سوریا، اردن، مصر اور دوسرے علاقوں کی کتنی سرزی میں اسرائیل کے قبضہ میں ہے۔ جب بھی انہوں نے فلسطین کو آزاد کرانا چاہا تو اپنے ملک بھی بھر اسرائیلیوں کو دے بیٹھے۔ مسلمانوں کی اتنی طاقت موجود نہیں لیکن وہ اس کو لکھست نہیں دے سکے کیونکہ کل تک تفرقہ کی جو بیماری بھی اسرائیل میں تھی آج وہی بیماری منتقل ہو کر مسلمانوں میں آگئی ہے۔

### مسلمانوں کے اعمال قرآنی احکام کے منافی

قرآن کا فرماتا ہے کہ ہم نے بھی اسرائیل کو عبرت کے طور پر تھاری کتاب میں ذکر کیا ہے اور بھی اسرائیل کے تفرقہ کا ذکر کر کے ساتھ یہ بھی فرمادیا:

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا.....

اور خبرداران لوگوں کی طرح نہ ہو جاؤ جنہوں نے تفرقہ پیدا کیا.....

اسی طرح فرمایا:

وَأَعْصَمُوا بِخَيْرِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا.....

اور تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوطی سے تھام لو اور تفرقہ نہ ڈالو.....

لے.....(سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۳)

سیدالساجدین ﷺ جب شام کے سفر سے واپس مدینہ آرہے تھے تو غالباً راستے میں ہی کسی مقام پر بیان فرمایا کہ اگر بغرضِ حال رسول اللہ ﷺ اپنی امت کو حکم دے کر جاتے کہ میرے بعد میری آل کو جتنا ہو سکا ہے سب مل کرستا نا اور سب حکم رسول ﷺ کی پیروی کرتے تو پھر بھی یہ لوگ اتنا نہ ستاتے جتنا رسول ﷺ کے منع کرنے کے باوجود استایا ہے۔ امت آج تک آل وغیرہ رسول ﷺ کو ستاری ہے۔ اسی جملہ کے آئینہ میں یہ صورت بھی دکھائی دے رہی ہے کہ قرآن، رسول اللہ ﷺ، ائمہ الہیں بیت ﷺ، صحابہ اور اولیاء و علماء دین نے تفرقہ سے منع کیا ہے لیکن اس کے باوجود اتنا تفرقہ ہے۔ اگر رسول اللہ ﷺ ہمیں کہہ کر گئے ہوتے کہ میرے بعد جتنا ممکن ہے تفرقہ کرو اور قرآن بھی کہتا کر آپس میں ڈٹ کر تفرقہ کرو تو ہم قرآن و سنت کی پیروی کرتے ہوئے بھی اتنا تفرقہ نہ ڈالتے اور اتنا نہ لڑتے جتنا آج منع کرنے کی صورت میں لڑ رہے ہیں۔

اسی طرح ہمیں کہا گیا ہے کہ اپنا حیہ مسلمانوں اور مومنوں والا بناو اور ساتھ یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان لوگوں کی طرح اپنا حیہ بناؤ جو مسلم و مومن نہیں ہیں، ان کی طرح مشاہدت بھی نہیں ہوئی چاہئے یعنی قرآن کو نہ فقط وہ لوگ ناپسند ہیں بلکہ اگر کوئی ان جیسا بنے تو وہ بھی خدا کو پسند نہیں ہے۔ خدا کو نہ تفرقہ پسند ہے اور نہ تفرقہ ڈالنے والے پسند ہیں بلکہ جو تفرقہ ڈالنے والوں کی مانند ہو جاتے ہیں وہ بھی ناپسند ہیں۔ چنانچہ ایک جگہ فرمایا کہ ”لا تفَرْقُوا“ اور دوسری جگہ فرمایا ”وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا“، لیکن آج الحیرہ ہے کہ جس کا قرآن حکم دیتا ہے ہم اس کے پیچے کم جاتے ہیں اور جس سے روکتا ہے اس کے پیچے زیادہ جاتے ہیں۔ ہم صرف ثواب کے لئے قرآن پڑھتے ہیں لیکن اس میں غور و گل نہیں کرتے۔

مسلمان، بنی اسرائیل صورتحال سے دوچار

## مسلمان، بنی اسرائیلی صورتحال سے دوچار

آج مسلمانوں کی حالت بنی اسرائیل کی مانند ہے۔ ایک طرف فرعونی طاقتیں مثلاً امریکہ، اس کی اتحادی فوج اور نیٹ (NATO) اور آگے سمندر ہے لیکن مسلمان ساحل پر کھڑے ہو کر فقط ایک ہی راگ الائچے چلے جا رہے ہیں۔ ایک کہہ رہا ہے میں شیخوں ہوں اور دوسرا کہہ رہا ہے کہ میں سُنی ہوں جبکہ وہ فرعون کی اور شیخوں

دونوں کو ختم کرنا چاہتا ہے۔ دونوں متوجہ نہیں کہ اگر آپس میں الحجہ رہے تو نہ تشیع رہے گا نہ تشن۔ وہ فرعون نے اسرائیل کے ایک قبیلے کے پیچھے نہیں آیا تھا بلکہ پوری قوم نی اسرائیل کے پیچھے آیا تھا اور اگر یہ اس کے ہاتھ پڑ جائے تو سب کو غرقی دریا کر دیتا اسی طرح آج کا فرعون بھی رسول اللہ ﷺ کی امت کے نظر ایک قبیلے کے خلاف نہیں اٹھا ہے اور اگر اس کے ہاتھ مسلمان آ جائیں جیسا کہ بعض جہوں پر آگئے ہیں تو یہ حرم نہیں کرتا۔ عراق کے اندر نہ شیعہ پر حرم کرتا ہے نہ سی پر، پاکستان کے اندر نہ شیعہ پر حرم کرتا ہے نہ سی پر، اسی طرح فلسطین کے اندر نہیں پر حرم نہیں کرتا اور لبنان کے اندر شیعہ پر حرم نہیں کرتا۔ ایسے میں نی اسرائیل والامنظار پیش کرنا اور یہ کہنا کہ فرعون کے ہاتھوں غرق ہو جائیں گے لیکن آپس میں بھی اکثر نہیں پیش کیے جافت کے سوا کچھ نہیں۔ یہ سب نابودی کی علاشیں ہیں۔

رہبر معظم حضرت آیت اللہ خامنہ ای مدظلہ نے فرمایا ہے کہ ایسا کام کرنا، ایسا جملہ یا خن کہنا یا لکھنا جو مسلمانوں کے اندر تفرقہ ذات ہو حرام ہے۔ نہ شیعہ و سنی میں اختلاف کی بات کریں اور نہ شیعہ کو شیعہ سے لڑانے کی اختلافی بات کریں۔ مسلمانوں میں اختلافات ہیں لیکن ان کی رواعل بھی موجود ہے۔ علماء، مراجع، مجتهدین و رہبر موجود ہیں۔ عام زندگی میں بھی انسان ہر اختلاف میں اُس کے شیع کی طرف رجوع کرتا ہے۔ مجتهدین و فقہاء کو خدا نے ہمارے اوپر جنت مقرر کیا ہے لہذا ہم خود جنت نہیں بلکہ ان کو اپنے لئے جنت قبول کریں اور وہ جو بھی کہہ دیں اس پر عمل کریں۔ اب ہم پر جنت خدا تمام ہے۔ اگر کوئی بتانے والا نہ ہوتا تو ہم خدا کی بارگاہ میں عذر پیش کر سکتے تھے لیکن خدا فرماتا ہے کہ میں کسی قوم کو مزاد دینے سے پہلے اتمامِ جنت کرتا ہوں اور اگر قوم میری اتحامِ جنت کو ٹھکراتی ہے تو پھر اس کیلئے عذاب کا راستہ مکمل جاتا ہے۔

ہم پر اتمامِ جنت ہو جکی ہے اور یہ وقت شیعہ و سنی جھٹڑے کا نہیں ہے۔ البتہ انہیں بھی بھی نہیں الجھنا چاہیے لیکن جس طرح نی اسرائیل مصر میں ایک دوسرے سے لڑتے رہتے تو اتنا خطرہ نہیں تھا لیکن جب سامنے سمندر آیا اور پیچھے فرعون کا لشکر تو وہ وقت اور بھی زیادہ الجھنے و جھٹڑے کا نہیں تھا بلکہ دشمنیاں فراموش کرنے، ایک دوسرے کو گلے لگانے اور تحد ہو کر فرعون سے مقابلہ کا وقت قماںی طرح آج مسلمانوں کی صورت حال ہے۔ لیکن

جب تو میں اور حکمران بے وقوف واحق ہو جائیں تو یعنی اسی وقت لڑتے ہیں جہاں انہیں نہیں لڑنا چاہئے۔

### مسلمانوں میں بنی اسرائیل جیسی طعنہ بازی

یہ بنی اسرائیل بننے کا وقت نہیں بلکہ امت نبی ملکیت اللہ بننے کا وقت ہے لیکن افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ جب بھی اسلام کو مسلمانوں کی قربانی کی ضرورت پڑی وہ بنی اسرائیل بن پیٹھے۔ حضرت موسیٰؑ نے بنی اسرائیل سے کہا کہ تمہاری مقدس سرزینوں پر قبضہ ہو گیا ہے ان کو شیطانی طاقتوں سے آزاد کرنے میں میر اساتھ دو یا قوم اذْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقْدَسَةَ إِلَيْنَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ وَلَا تَرْتَدُوا عَلَى أَذْبَارِكُمْ فَتَقْتِلُوكُمْ

خاصیں ۵۰

اے قوم اس مقدس سرزین میں داخل ہو جاؤ جو اللہ نے تمہارے لئے مقرر فرمائی ہے اور پیچے نہ ہٹا ورنہ خسارے میں رہو گے۔

اے بنی اسرائیل انہو اور اس مقدس سرزین کو دشمن کے چکل سے آزاد کرو تو بنی اسرائیل نے موسیٰؑ کو جواب دیا کہ اے موسیٰؑ لگتا ہے آپ کوڑا کی اور جنگ کا بڑا اشوق ہے۔ اگر آپ کوڑا ہے تو ڈریں لیکن ہم ہرگز نہیں ڈریں گے، ہم ہرگز اس سرزین میں کارخ بھی نہیں کریں گے جدھر آپ ہمیں لے جانا چاہتے ہیں۔ جب حضرت موسیٰؑ نے اصرار کیا تو انہوں نے دلوں الفاظ میں پوری بے شری و بے حیائی کے ساتھ جواب دیا:

يَا مُوسَى إِنَّ لَنَّنَذْخُلُهَا أَبْدًا مَا ذَاهِفًا فِيهَا فَادْعُهْ بَكَ فَقَالَ إِنَّا هَاهُنَا

فاعلُدُونَ ۵۱

اے موسیٰ! جب تک وہ وہاں موجود ہیں ہم ہرگز اس میں داخل نہ ہوں گے، آپ اور آپ کا پورا گار جا کر جنگ کریں ہم یہیں بیٹھے رہیں گے۔

یعنی اگر جنگ کا بہت شوق ہے تو اپنے خدا کے ساتھ مل کر ان سے لڑو لیکن ہم تینیں اپنے شہر میں بیٹھے ہوئے ہیں۔ کیا مسلمانوں نے یہ کام نہیں کیا کہ جب سید الشهداء صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ میں مسلمانوں سے کہا کہ اے حاجیو! اس وقت احرام پاندھ کرچ کرنے کا وقت نہیں بلکہ دین پچانے کا وقت آگیا ہے تو انہوں نے بھی تینیں کہا کہ اے نواس رسول! کویا آپ کو جنگ کا بہت شوق ہے لہذا آپ اپنے کنبے اور رب کے ہمراہ جا کر کر بلاش لڑو، ہم یہاں بیٹھ کر عباوتیں کر رہے ہیں۔ چنانچہ لوگ کوفہ، بصرہ، مدینہ، مکہ، مصر و خراسان میں بیٹھے رہے لیکن سید الشهداء حضرت امام حسین صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نہیں گئے۔ ایسے موقعوں پر اتنیں اپنے ائمہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تھا چھوڑ دیتی ہیں۔ آج ہم الحجہ لعجل تو کہتے ہیں تینیں اگر امام آگے تو یہ تو نہیں کہیں کے کہ آپ کو لٹانے کا شوق ہے تو آپ اپنے رب کے ساتھ جا کر لڑیں ہم تینیں پر بیٹھے ہوئے ہیں؟!

آپ کی دشمنیاں بھلانے کا وقت

آج کے فرعون نے اپنی پوری طاقت کے ساتھ مسلمانوں کا حاصرہ کر لیا ہے اور سامنے سندھ رہے لیکن عین اسی دوران مسلمانوں کے اندر تفرقہ پڑا ہوا ہے۔ آج مسلمانوں کے ممبروں، محابوں، کتابوں، انتہارات، مجلسوں اور مخفلوں میں تفرقہ پایا جاتا ہے۔ یہ وقت ایک دوسرے سے دست و گرباں ہونے کا وقت نہیں بلکہ دشمنیاں بھلا کر مشترک دشمن کے خلاف ایک ہونے کا وقت ہے۔ ایک گروہ پہلے بھی احاطا تھا جو شیعہ اور سنی میں تفرقہ کو ہوا دیتا رہا حالانکہ شیعہ و سنی ۱۹۸۰ء سے پہلے بھی پاکستان میں رہ رہے تھے لیکن اتنی لاشیں نہیں گرتی تھیں۔ اس سے پہلے اختلاف تھا اور تفرقہ نہیں تھا لیکن ۸۰ء کی دہائی کے بعد اس اختلاف کو تفرقہ بنا دیا گیا۔ آپ ۸۰ء کی دہائی کے بعد قتل و غار بگری کے بعد ادو شمار سے تفرقہ کی تباہی کا اندازہ لگا سکتے ہیں۔ تفرقہ ایک ایک کر کے سب کوٹک رہا ہے۔ ۲۰۰۰ء سے آج تک جگہ ساری دنیا نے مل کر پہچھے سے تشیع کا حاصرہ کر لیا ہے اور سامنے سندھ رہے۔ آج دشمن نے خصوصیت کے ساتھ تشیع میں تفرقہ ڈالنے اور شیعہ کو شیعہ سے لڑانے کی پالیسی پر عمل کر رہا ہے لہذا اس موقع پر خصوصیت کے ساتھ دشمنیاں بھول کر ایک ہونے کا وقت ہے۔ آج جو انسان بھی مسلمانوں کے اندر تفرقہ ڈال رہا

ہے وہ درحقیقت وہی کام کر رہا ہے جو آج کافر فرعون و دشمن دین چاہتا ہے۔ کیا ہم مسلم ممالک کی نابودی پر اسی طرح خاموش تماشائی بنے بیٹھ رہیں گے؟ ارجح الاول میں سارے مسلمان آئیں کی دشمنیاں بھلا کر دنیا کو یہ پیغام دے سکتے تھے کہ ہم رسول ﷺ کی بے حرمتی برداشت نہیں کریں گے لیکن ہمیں اپنے بھگڑوں سے ہی فرصت نہیں ہے۔

### تفرقہ پھیلانے پر عذاب عظیم

بعض غلطیاں فقط ایک انسان کی ذات کو تھان پہنچاتی ہیں مثلاً اگر کوئی غلط ڈرائیور کرے اور کہبے سے جاگرائے تو اس کی گاڑی جاہے ہو جائے گی اور وہ خود مر جائے گا یا زخمی ہو جائے گا لیکن اگر وہ زراع، جھکڑا اور افتراق کرے تو ایسا ہے کہ جیسے وہ ایک بھری ہوئی کشتی کو ڈبو رہا ہے یا ایک پیک رانیپورٹ کو کسی درخت سے ٹکرایا ہے۔ اسی طرح اگر ایک شخص منبر کے اوپر محراب کے اندر، مسجد و امام بارگاہ میں یا کسی بھی جگہ پر قلم و خن کے ذریعہ غیر مددوار انتہار کرتا ہے اور اس کے افہار سے مسلمانوں کے دل دکھتے ہیں، کسی کے مقدسات کی بے حرمتی ہوتی ہے، مسلمانوں میں تفرقہ پڑتا ہے، ان میں خیج برصغیر ہے تو یہ شخص درحقیقت صرف خود کو نہیں بلکہ پوری امت کو جہاہ کر رہا ہے۔ اس کو جنم میں جو عذاب دیا جائے گا وہ معمولی انفرادی گناہ کے عذاب سے بڑا ہو گا۔

اگر کوئی انسان خدا خواستہ نشیات کا مرٹکب ہوتا ہے اور بھگ، چس یا ہیر دین میں پیتا ہے تو اس کے لئے دنیا میں بھی مشکل ہے اور آخوند میں بھی عذاب میں جتنا ہو گا لیکن تفرقہ ڈالنے والے کو ایک ہیر دنی و شرابی سے زیادہ عذاب ملے گا کیونکہ شرابی شراب پی کر خود کو نابود کرتا ہے لیکن تفرقہ ڈالنے والا اگرچہ بظاہر شراب نہیں پیتا اور بظاہر بڑا مسلمان اور مومن ہتا ہوا ہے، اس نے اپنے ظاہر کو شریعت کے مطابق بنایا ہوا ہے لیکن درحقیقت اس کا عذاب شرابی سے زیادہ ہے کیونکہ یہ امت کو حصوں بخروں میں باش رہا ہے۔

## عالم کی پکڑ سخت ہو گی

قرآن نے فرمایا ہے کہ

هُلُّ يَسْتَرِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ.....

کیا جانے والے اور نہ جانے والے کیساں ہو سکتے ہیں.....

ہمارے استاد گرامی حضرت آیت اللہ جوادی آطی دام ظلہ العالی جو ایک شہیر مفسر قرآن اور امت اسلامی کے لئے ایک نعمت خدا ہیں بیان فرماتے ہیں کہ یہ آئیے کہ یہ فقط میشان و منزلت کے بارے میں ہی نہیں بلکہ حساب و کتاب اور موافقہ کے بارے میں بھی ہے، یعنی جس طرح عالم اور غیر عالم یعنی جانے والے اور نہ جانے والے منزلت کے لحاظ سے ایک جیسے نہیں ہیں اسی طرح یہ حساب و کتاب کے لحاظ سے بھی ایک جیسے نہیں ہیں۔ عالم کا حساب کتاب، پوچھ گنجاو پکڑ زیادہ سخت ہو گی۔ عالم نے اگر گناہ کیا تو عذاب زیادہ سخت ہو گا کیونکہ فساد العالم فساد العالم ہے۔

إِذَا فَسَدَ الْعَالَمُ فَسَدَ الْعَالَمُ.....

یعنی جب عالم فاسد ہو جاتا ہے تو پورا جہان فاسد ہو جاتا ہے۔ آج بعض لوگ جو خود کو عالم کہتے ہیں وہ امت کے درمیان تفرقہ ڈالنے اور اسے نابود کرنے میں مشغول ہیں۔ آج اگر مسلمان رہوا ہیں تو اس میں بڑا حصہ انہی لوگوں کا ہے جو تفرقہ ڈالتے ہیں۔ آج اگر رسول اللہ ﷺ کی حرمت پاکی اعمال ہوتی ہے تو اس کی وجہ یہ ہے کہ مسلمانوں کے اندر تفرقہ ہے اور نتیجتاً یہ کمزور و ضعیف ہیں۔ اس ضعف کا براہمی سبب نام نہیا اور تفرقہ باز علماء ہیں۔

.....(سورة زمر، آیہ ۹۶)      ۲.....(الجهاد الأکبر یا امام خمینی) (المسجد فی فکر الامام

الخمینی) (صحیفۃ نور - امام خمینی)

## قرآنی تعلیمات سے روگردانی کے اثرات

کس نے مسلمانوں کو تازیوں حال بنا دیا اور طرق غلامی ان کی گردن میں ڈال دیا؟ کس چیز نے انہیں پست و رسوای کر دیا؟ اگر خود ہمارے اندر اس باب رسوائی و ذلت موجود نہ ہوں تو باہر سے کوئی بھی ہمارے اوپر ذلت و رسوائی نہیں ٹھوٹ سکتا۔ اس رسوائی کی سب سے بڑی وجہ مسلمانوں کے اندر یہی تفرقہ اور اختلاف ہے جو قرآنی تعلیمات پر عمل نہ کرنے کا نتیجہ ہے۔ قرآن مجید کا صریح فرمان ہے کہ

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَنَازُخُوا فَتَفَشِّلُوا وَتَذَهَّبَ رِينُخُكُمْ.....

یعنی اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرو اور آپس میں نزاع نہ کرو ورنہ کام رو گے اور تمہاری ہوا اکٹھ جائے گی۔ لہذا تفرقہ نے آج مسلمانوں کو اتنا کمزور کر دیا کہ ڈنمارک (Denmark) جو پاکستان کے ہزارہ ڈوبڑیں سے بھی چھوٹا ملک ہے چند سالوں سے مسلسل تو ہیں رسالت مُتَهَلِّلَةً کا مرکب ہو رہا ہے لیکن مسلمان اس کے خلاف کوئی بڑا عملی قدم نہیں اٹھا پا رہے۔ ڈنمارک اگرچہ چھوٹا سا ملک ہے لیکن یہ چھوٹا سا ملک تھا نہیں ہے بلکہ اس کے پیچے پوری یورپیں یونین موجود ہے یعنی پچھیں ممالک کی ایک یونی (Unity) ہے کہ جن کا آپس میں اتفاق و اتحاد ہے لہذا یہ ڈرتا نہیں ہے۔ یہ لوگ مسلمانوں کا دل دکھانے کے لئے بار بار تو ہیں آمیز کارروں چھاپتے ہیں اور اس کام میں ان کی حکومت، یورپی یونین اور دوسرے عالمی ادارے حمایت کرتے ہیں۔

الیہ یہ ہے کہ کچھ عرصہ پہلے اسلامی سربراہان کی تنظیم اسلامی کا اجلاس ایام میلاد رسول میں منعقد ہوا یعنی یہ لوگ کماپی کر آرام سے اٹھ کر آگئے اور وہی روایتی قسم کے چند بیانات جوان کے سیکریٹریوں نے رئے ہوتے ہیں میڈیا کے سامنے دہزادی ہے۔ ان کی جرأت تک نہ ہوئی کہ کم از کم یہ قرار داد منظور کر کے اٹھتے کہ ڈنمارک کے جتنے سفیر اسلامی ڈنیا میں ہیں ان سب کو کمال باہر کریں گے اور ڈنمارک سے اپنے سفیروں کو واپس بلا لیں گے۔ مسلمانوں میں تفرقہ کے باعث یہ چند لیٹن کی آبادی والا ملک ایک ارب مسلمانوں کی بار بار تذلیل کر رہا ہے۔ اسی

۱۔.....(سورہ انفال، آیہ ۴۶)

طرح جب غزہ خون میں نہار ہاتھا تو انہی دنوں کے اندر اسلامی سربراہان مل بیٹھتے ہیں اور چپ کر کے گروں کو آجاتے ہیں چنانچہ ان سے اسرائیل ڈرتا ہے اور نہی کوئی اور۔ وہی اسرائیل کے حزب اللہ کے چند ہزار جوانوں نے جس کی خیالی آبرو خاک میں ملا دی تھی اور جس کی ناک خاک میں رکڑ دی تھی۔

اگر آج ہم قرآنی تعلیمات کے مطابق مدد ہوتے تو نہ پاکستان نامن ہوتا، نہ فلسطین پامال ہوتا، نہ کشمیر پہلو ہوتا، نہ عراق کے اندر خون کی ہولی کھیلی جاتی، نہ قبلہ اول کی بے حرمتی ہوتی، نہ قرآن کی بے حرمتی ہوتی، نہ رسول اللہ ﷺ کی بے حرمتی ہوتی، نہ سامرہ ویران ہوتا اور نہ کربلا کے بارے میں جمارت آمیز فتوے دیجے جاتے۔ اگر سنی و شیعہ دنوں آپس میں ابھتے رہے تو نہود بالشہد شسانی دین رسول اسلام ﷺ کی بے حرمتی کرتے رہیں گے۔ ہمارے اندر خود خواہی، خود پرستی، اتنا نیت، خود غرضی ہے اور اسی وجہ سے ہم اس حشر کو پہنچے ہیں۔ ہم جب تک مسلمان قرآن کی تعلیمات کو نہیں اپناتے تب تک ذلت و رسائی کا سامنا کرنا پڑے گا۔

## آزادی اظہار کا صفری ڈھونگ

مسلمانوں میں تفرقہ کا فائدہ اٹھا کر پالینڈ (Holland) نے بھی فلم بنائی کہ جس میں قرآن کی بے حرمتی کی اور اسے سرعام نشر کیا۔ وہ اپنے اس فتحی فل کو آزادی بیان اور آزادی اظہار کا نام دیتے ہیں۔ اسی طرح امریکہ نے اپنی بنا کی ہوئی گستاخی رسول ﷺ پر مبنی فلم کو آزادی اظہار کا نام دیا تھا۔ اگر یہ آزادی بیان ہے تو ہر ہولوکاست (Holocaust) پر کسی کو کوئی بات کیوں نہیں کرنے دیتے؟! اس وقت ان کے اپنے کئی فرشت، جرمن اور بریش ریسروچ اسکالرز جیلوں میں ہیں اور ان کا جرم فقط اتنا ہے کہ انہوں نے ہولوکاست پر ریسروچ کی ہے اور دنیا کو یہ بتانے کی کوشش کی ہے کہ ہولوکاست یہود کا بنا یا ہوا ایک من گھڑت افسانہ ہے جس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ اگر یہ آزادی قلم و آزادی بیان کے اتنے حاوی ہیں تو ان کو بھی کھل کر لکھنے اور بولنے کا موقع دیں۔ یہود کے تراشے ہوئے ہولوکاست سے متعلق بات کرنے کی اجازت نہیں ہے لیکن جس رسول کی یہ بے حرمتی کر رہے ہیں وہ ایک ارب مسلمانوں کا محبوب رسول ہے۔ یہ ایک ارب انسانوں کی عظیم ترین مقدس ہستی ہے

کہ جس سے بڑھ کر تخلق میں کوئی اور ہستی موجود نہیں ہے۔

بعد از خدا بزرگ توفی قصہ مختصر

یہ ہستی جو بعد از خدا بزرگ ترین ہستی ہے دشمنانِ دین اس کی دن وہاڑے توہین کرتے ہیں اور تفرقہ میں پھنسی مسلمان امت بیٹھ کر تماد پھنستی ہے۔ آج مسلمان کے ہاتھوں سے مسلمان کی بے حرمتی ہونا، مسلمان کے ہاتھوں سے ہی مسلمانوں کی صفوں میں درازیں پڑنا، مسلمان کے ہاتھوں سے ہی مسلمان کو کمزور کرنا تفرقہ کا نتیجہ ہے۔

### تفرقہ، دشمنان اسلام کی جسارت کا سبب

غور طلب بات یہ ہے کہ انہیں اتنی جسارت کا موقع کیسے ملتا ہے؟ مختلف افراد اور ممالک کو یہ جرأت کیوں لتی ہے کہ اسلامی مقدسات کی کھل کر توہین کریں؟ مثلاً مغرب میں قرآن کو متعارف کرنے کیلئے مسیحیت کے پاپ بندیٹ (Pope Benedict XVI) نے بیان دیا تھا کہ قرآن کے اندر اگر کوئی اچھی بات ہے تو وہ جو نجیل سے لی گئی ہے اور اگر اس کے علاوہ قرآن میں کوئی چیز ہے تو وہ فقط نیز رازم (Terrorism) ہے۔ جس ایک شخص کو اس طرح جرأت ہوتی ہے کہ قرآن کے بارے میں اس طرح اظہار نظر کرے۔ اسی طرح اگر آپ اس دور میں مغربی ممالک جائیں اور آپ کے نام کے ساتھ محمد کا لالہ ہے تو آپ کو نہ وہاں کی سیاستی (Nationality) ملے گی، نہ وزیر ہے ملے گا اور نہ ہی جاب (Job) ملے گی بلکہ اگر آپ وہاں بھی بھی گئے تو وہ تفتیش کریں گے کہ اس کے نام میں محمد موجود ہے لہذا یہ شخص یقیناً خطرناک ہے۔

اس وقت انہوں نے باقاعدہ پلانگ (Planning) کے تحت کھل کر اسلام کے خلاف یلغار شروع کی ہے۔ یہ جنگ تہذیبوں کے تصادم کے نام سے مسلمانوں کے اوپر ٹھوکی گئی ہے اور مسلمان اس کا ٹھکار ہو رہے ہیں۔ آئے دن مسلم ممالک بالخصوص پاکستان میں بے گناہ انسانوں کو خون میں لٹ پت کرنا ایک معمول بن گیا ہے۔ تہذیبوں کی یہ جنگ دراصل اسلام، قرآن اور دین کے خلاف ہے۔ وہ مقدسات دین کو ختم کر کے یہ سمجھتے ہیں



جہاں  
میں  
میں

میں  
میں

میں  
میں

میں  
میں

میں  
میں



کراس طرح ہم اپنی تہذیب کیلئے ماحول بنا سکتے ہیں۔ تہذیبوں کے تصادم سے متعلق تفصیل فصل ششم میں درج کی جائے گی۔ غور و فکر کے بعد انسان اس توجہ پر پہنچتا ہے کہ اسلام کے خلاف دشمنان دین کی ان سب جمارتوں کا سبب مسلمانوں کے درمیان تفرقہ ہے۔

### ممنوعہ چیزوں سے قصہ قربت یزیدی راستہ!

قرآن، سیرت رسول اللہ ﷺ اور سیرت ائمہ موصیین ﷺ کی رو سے تفرقہ حرام ہے لیکن امت کو یا اس کو سب سے بڑا مقدس فریضہ سمجھتی ہے کہ جس دن ہم نے مسلمین و مونین کے اندر تفرقہ کی بات نہیں کی اُس دن ہمیں کوئی ثواب حاصل نہیں ہوا اور پھر بڑے اجر کی توقع بھی کرتے ہیں۔ البتہ ایک قوم ایسی گزری ہے کہ جس نے امت کیلئے یہ راستہ کھولا اور دکھایا کہ ان ممنوعہ کاموں کو انجام دے کر خدا کی قربت حاصل کی جائے۔ حرام کاموں کا ارتکاب کر کے بھی کہتے ہیں کہ ہمیں اس راستے سے خدا کی قربت حاصل ہو رہی ہے۔ اس قوم کا ذکر حضرت سید الساجدین علیہ السلام نے اپنے اُس کلام میں فرمایا ہے کہ جب آپ علیہ السلام کی قید سے واپسی پر مدینہ تشریف لائے اور روضہ اطہر رسول ﷺ پر حاضر ہو کر اپنے نانا ﷺ کی خدمت میں امت کی شکایت کی۔ اس خطبہ یا مرثیہ میں امام فرماتے ہیں کہ اے ناما جان ایامت، یعنی نامہ مسلمان تھے کہ جو آپ کے نواسے، آپ کے بیٹے، سید الشاپ اہل الجنت کو شہید کر رہے تھے تو ساتھ میں قربۃ الی اللہ کی نیت کرتے تھے۔ جب یہ لوگ ہمیں کے بیٹوں کو قتل کر رہے تھے، حستن کی بیٹیوں کو اسیر بارہے تھے، خیموں کو آگ لگا رہے تھے، ان کے سروں سے چادریں چین رہے تھے اور ان پر پانی بند کر رہے تھے تو ہر عمل کے اندر قربۃ الی اللہ کی نیت کرتے تھے۔ یعنی ثواب کی جتنوں اجر مانگ رہے ہیں اور یہی یزیدیت ہے۔

### تفرقہ میں عبادتی رنگ

گروہ بازی یا تفرقہ اتنا راغم ہو چکا ہے کہ اسے عبادت کا نام دے کر پھیلا دیا گیا ہے۔ اس کا اثر یہ ہوا ہے

کہ آج تفرقہ ڈالنے اور جنت جانے کیلئے متفق ترین انسان کو قتل کیا جاتا ہے۔ آج بھی ایسے اذہان موجود ہیں جن کو ایسی تربیت دی گئی ہے کہ آپ جب تک مسلمین و مونین کا قتل عام نہ کریں آپ کو جنت نہیں ملے گی۔ یہ خوشنوی خدا کیلئے تفرقہ ڈالنے ہیں اور اس کو نہ ہب کی بہت بڑی خدمت سمجھتے ہیں۔

آج پاکستان میں یہ ثابت ہو چکا ہے کہ ایسی تخلق بھی پائی جاتی ہے کہ جس کی اٹی کھوپڑی کو دین بھی الٹا سمجھ آتا ہے۔ کبھی ان کے ذہنوں میں ایسا مواد بھر دیا جاتا ہے کہ جنت جانے کے لئے بے گناہوں، مخصوصوں اور پاکیزہ لوگوں کا خون بھاؤ لہذا یہ جنت کے حصول کیلئے کتنے سہاگ اجازت ہے؟ کتنے بچوں کو تینم کرتا ہے؟ اور جب اس سے پوچھو کر یہ کیوں کر رہے ہو تو کہتا ہے کہ یہ سب میں جنت جانے کے لئے کر رہا ہے۔

پیر وابی حسین ابن علیؑ کو قتل کر کے قصد قربت کرنے والے لوگوں کا دین اور کسی فرقہ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ میں مختلف مذاہب کے علماء، پیروکاروں اور خصوصیت کے ساتھ اپنے مجزز، محترم اور قابل صد احترام علمائے اہل سنت سے طالب علمانہ درخواست کرتا ہوں کہ جو لوگ اہل سنت کی آڑ میں یہ نائل استعمال کر کے مذہب اور فرقہ کو بد نام کر رہے ہیں اس طبقہ سے بیزاری کا اظہار کریں اور اعلان کریں کہ ان کا تعلق کسی سے نہیں ہے کیونکہ ایسا کرنا واجبات میں سے ہے۔ امام شیعی آج سے تمیں سال پہلے فرمائے تھے کہ جو شیعہ اور سنی کے اندر تفرقہ ڈالتا ہے وہ نہ شیعہ ہے نہ کی بلکہ استعارہ کا ایجنت ہے یا جمال و نداداں ہے۔ اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ آج ایک دوسرے کے مقدرات کے اوپر کچھ اچھاتے ہیں اور پھر ساتھ ہی خدا کی قربت کی نیت کی جاتی ہے۔ دشمنان دین کے لئے خواروں نے ان کی نمک خواری کا حق ادا کرتے ہوئے اپنے ہی ممالک اور اپنی ہی امت کے اندر تفرقہ ڈالنے کو عین دین قرار دیا ہے۔

## یزیدی وظیرہ، قرآن کی ممنوعہ چیزوں پر عمل

یزیدیت نے ایک دروازہ کھولا لیکن حسینیت نے بھی ایک ایسا دروازہ کھولا کہ جس نے قیامت تک آنے والے حق کے متلاشیوں کی منزل آسان کر دی۔ یزیدیت نے پیوروازہ کھولا کہ اللہ نے جن چیزوں کو قرآن

میں منوع قرار دیا ہے اُنہیں اپنے روزمرہ کا معمول ہالو۔ لہذا یہ شراب بھی پیتا تھا جو قرآن میں منوع ہے، یہ زید زانی بھی تھا جو قرآن میں منوع ہے، یہ زید نام حرم و حرم میں تیز تہیں کرتا تھا جبکہ قرآن میں نام حرم کے ساتھ رابطہ منوع ہے، یہ زید محترم نفس کو قتل کرتا تھا جبکہ قرآن نے اس سے بخی سے منع کیا ہے، یہ زید کھلے عام فتن و فحور کا مرکب ہوتا تھا جبکہ قرآن میں اس کی ممانعت موجود ہے۔ جتنی منوع چیزیں تھیں وہ انہیں اس طرح سے بجالاتا تھا کہ اپنے روزمرہ کا معمول بنا لیا تھا۔ سید الشہداء علیہ السلام نے یہ زید کے گورزوں کی سے بھی فرمایا کہ

بِئْرِيْدَ وَجْلَ فَاسِقٌ شَارِبُ الْحَمْرَ قَاتِلُ النَّفَسِ الْمُخَرَّمَةِ مُغْلِنٌ بِالْفُسْقِ ...

جن چیزوں کو اللہ نے منوع قرار دیا ہے یہ زید ان پر عمل کرتا ہے۔ یہ قاتل، وہشت گرد، نشی، فاسد و فاجر اور اللہ کی حدود کو پاہماں کرنے والا ہے۔ یہ زیدت نے ایک اور بڑا راستہ یہ کھولا کہ حسین ابن علی علیہ السلام اور آپ کی آل و اولاد کو شہید و اسیر کرتا قربتہ الی اللہ کا سلیہ گروانا۔ اس کے بعد یہ ایک عام و طیرہ بن گیا اور تاریخ بھر میں دہر لیا جاتا رہا کہ لوگوں نے منوعہ کاموں کو مقدس عبادت سمجھ کر انجام دیا۔ آج بھی ہمیں امت کے اندر بھی یہ زیدی افعال نظر آتے ہیں۔

جہاں قرآن نے شراب، زنا، غیبت فساد اور قتل کو منوع قرار دیا ہے وہیں تفرقہ کو بھی حرام قرار دیا ہے۔ تفرقہ قندھے اور قندھے کے بارے میں کہا کہ قتل سے زیادہ بڑا جرم ہے لیکن آج امت کے اندر تفرقہ معمول بن گیا ہے اور لوگ تفرقہ ڈالنے والی بات کر کے تو قع رکھتے ہیں کہ اللہ، نبی ﷺ اور صحابہؓ اس کام کا اجر دیں گے۔ یہ لوگ شجرہ منوعہ کھا کر خدا کی بارگاہ میں متقرب ہونا چاہیے ہیں۔ چنانچہ امت یہ زید سے زبانی اٹھا رہے نفرت کے ساتھ ساتھ اس کے افعال سے بھی دوری اختیار کرے ورنہ اسی طرح ذلت اور زیوں حالی کا شکار رہے گی۔ آج آپس کے اختلافات اور تفرقہ نے مسلمانوں کو مشکلات کی ولدی میں پھنسا دیا ہے کہ جس کے اثرات مسلمانوں میں واضح طور پر نظر آرہے ہیں۔

۱۔ (لواعج الأشجان، جلد ۱، صفحہ ۲۳) (موسوعۃ عاشوراء - الشیخ جواد محمدی، جلد ۱، صفحہ ۷۴۶)

## تفرقہ کی نقصانات کا طائرانہ جائزہ

پس اختلافات، فرقہ واریت اور تفرقہ کی وجہ سے عالم اسلام کو ناقابلِ حلقی نقصان پہنچا ہے جس کا جائزہ لینے کے لیے کافی وقت درکار ہے۔ ذیل میں ان نقصانات کی ایک مختصر فہرست پیش کی جا رہی ہے۔

- ۱۔ مسلمانوں کا ضعف اور کمزوری۔
- ۲۔ ذلت اور رسوائی۔

کثرت کے باوجود بے وقت ہوتا۔

- ۳۔ پسماندگی۔
- ۴۔ مغربی غلامی۔

مبالغی ثروت ہوتے ہوئے دوسروں پر انحصار۔

- ۵۔
- ۶۔
- ۷۔

علم و تکنالوジ سے محرومی۔

- ۸۔
- ۹۔
- ۱۰۔

سیاسی ابتری۔

- ۱۱۔
- ۱۲۔

معاشری و معاشرتی بحران۔

- ۱۳۔
- ۱۴۔

شفقی بگست۔

- ۱۵۔
- ۱۶۔

احساسِ خمارت و احساسِ کتری۔

- ۱۷۔
- ۱۸۔

غیر اسلامی سیاسی نظام۔

- ۱۹۔
- ۲۰۔

کھٹکی حکومتیں۔

- ۲۱۔
- ۲۲۔

اسلام کی پدناامی۔

- ۲۳۔
- ۲۴۔

مسلمانوں سے عالمی سطح پر نفرت۔

- ۲۵۔
- ۲۶۔

غیر مسلموں کی اسلام سے بیزاری۔

جائزہ کی نقصانات کا طائرانہ جائزہ

- ۱۸۔ نبی مسلمان نسلوں کی اسلام کے بارے میں تشویش۔
- ۱۹۔ اسلامی سرزینیوں پر دشمنوں کا قبضہ۔
- ۲۰۔ اسلامی ثروت کی لوٹ مار۔
- ۲۱۔ اسلامی سرزینیوں میں بحران و ناامنی۔
- ۲۲۔ اسلامی مقدسات کی بے حرمتی۔
- ۲۳۔ مسلمانوں کے ہاتھوں مسلمان کا قتل۔
- ۲۴۔ سیکولر ازم اور لاادینیت کا رواج۔
- ۲۵۔ فساد و فحشاء کی ترویج۔

### تفرقہ کے اندر ورنی عوامل و اسباب

یہ تفرقہ جس نے مسلمانوں کو نقصانات و خطرات کی گہری کھائی میں دھکیل دیا ہے اور جو امت کو ذلت و رسوانی کی حد تک لے گیا ہے اس کی وجہات جاننا بہت ضروری ہیں۔ تفرقہ کے پچھے بیانیادی اسباب ہیں جن میں کچھ اندر ورنی اور کچھ بیرونی ہیں لیکن اندر ورنی اسباب زیادہ اہم ہیں چونکہ یہ خود ہم سے مربوط ہیں۔ قوم کو باہر سے اس وقت خطرے درپیش ہوتے ہیں جب وہ اندر سے بقدر کافی کمزور ہو جکی ہو اور اس میں اندر کے خطروں کا دفعہ کرنے کے لئے طاقت و توانائی نہ رہی ہو۔ اگرچہ زیادہ خطرناک اسباب و عوامل وہ ہیں جو دشمنان دین و دشمنان مسلمین کی جانب سے فراہم کئے جاتے ہیں لیکن اگر اندر ورنی اسباب نہ ہوں تو بیرونی اسباب زیادہ مؤثر نہیں ہو سکتے۔ اندر ورنی و بیرونی اسباب فراہم ہیں جن میں سے چند ذیل میں درج کئے جا رہے ہیں۔

### فراغت و بے کاری

تفرقہ کی ایک بڑی وجہ بے کاری ہے۔ روایت میں ہے کہ جس دن انسان کو کوئی کام کا حجہ نہ ہو تو وہ وقت

شیطان کا ہوتا ہے۔ فراغ شیطانی نام ہے یعنی یہ انسان کا اپنا وقت نہیں ہوتا۔ آپ غور کریں کہ ہمیں جتنے غلط خیالات سمجھتے ہیں وہ فراغت کے وقت آتے ہیں لیکن جس نامہم کسی کام میں مشغول ہوتے ہیں اس وقت کوئی دوسرا ذہن میں نہیں آتا۔ فراغت کے وقت شیطان واردات و بیوادت ہوتا ہے اور دسوے آنا شروع ہو جاتے ہیں۔ اگر ایک فرد فارغ ہو جائے اور اس کی کوئی مصروفیت نہ ہو تو اس کے اوقات شیطانی اوقات بن جاتے ہیں۔ اگر ایک فرد فارغ رہے تو فاسد ہو جاتا ہے اسی طرح ایک خاندان جس کا کوئی کام نہیں ہے مثلاً جہاں باپ کھاتا ہے اور پچھے کھاتے ہیں تو یہ بچہ جن کا کوئی کام نہیں ہے، نہ پڑھتے ہیں نہ کھاتے ہیں بلکہ گھر میں بیٹھ کر صرف انٹرنیٹ اور ٹی وی دیکھتے ہیں تو اخلاقی و تربیتی لحاظ سے ان کے اندر فساد رایت کر جاتا ہے۔

آن پڑھ ہونا جہالت ہے لیکن جہاں کے ذمہ دار آن پڑھ لوگ نہیں بلکہ پڑھے کھے لوگ ہیں۔ کسی آن پڑھ نے تفرقد نہیں پھیلایا بلکہ نہ ہی وغیرہ ہی تعلیم یا نتے طبقے نے پھیلایا ہے۔ تفرقد پھیلانے کے لئے بھی پڑھائی لکھائی کی ضرورت ہے کیونکہ جو بیچارہ پڑھ لکھا ہیں سکتا وہ تفرقد کیسے پھیلا سکتا ہے؟ پھر اسکی دینی درسے اور اسکی یونیورسٹی کے پڑھنے لکھوں نے مل کر ملک، قوم و مذہب کو تباہ کیا ہے۔ ان دونوں نے مل کر اسلام اور پاکستان کا نام بدمام کیا ہے۔ ان دونوں کے اندر فساد کیسے آگیا؟ کیونکہ یہ پڑھ لکھ تو گئے لیکن کام کوئی نہیں تھا اور فراغت کے دونوں میں انسان کو فساد سمجھتا ہے۔ فراغت کے دن شیطان کے دن ہوتے ہیں جن میں شیطان دسوے پیدا کرتا اور درغلاتا ہے۔ فارغ لوگ کوئی نہ کوئی مصروفیت ڈھونڈتے ہیں مثلاً فارغ مولوی، فارغ ہیروکریٹ، فارغ سیاستدان، فارغ حکمران اور کسی آن پڑھ یا پڑھنے لکھنے کو بالآخر کچھ نہ کچھ کرنا ہی ہے لیکن اگر وہ فارغ نہ ہو، اس کا کوئی مقصد و ہدف ہو اور اس ہدف کی خاطر وہ صبح و شام ایک کرہا ہو تو اس کے پاس تفرقد ڈالنے کی فرصت کہاں ہے؟! پہلے تو تفرقد اس کے مقصد کی راہ میں سب سے بڑی رکاوٹ ہے اور ثانیاً اس کے پاس تفرقد کیلئے وقت نہیں ہے۔

فرد کی طرح اگر ایک قوم یا سماں فارغ بیٹھ جائے تو فاسد ہو جاتی ہے۔ اگر ایک امت فارغ ہوا اور اس کے پاس بھی کرنے کے لئے کچھ نہ ہو تو وہ امت فقط ایک دوسرے کے اوپر کچڑا چھاتی ہے اور ایک دوسرے کا

گریبان پکڑتی ہے۔ اس کی بنیادی وجہ سبکا ہے کہ اس کے پاس کوئی منشور نہیں ہے کہ اسے کہہ جانا چاہئے اور کیا کرنا ہے؟ دنیاوی لحاظ سے بھی اگر کوئی سکولر پاکستان بنا آتا ہے تو اسے بھی اپنا ہدف و مقصد نہیں معلوم کر سکے و قوم کو کہاں پہنچانا چاہتا ہے؟ اس مقصد تک پہنچنے کے لئے راستہ کون سا ہونا چاہئے؟ اس راستے کے سامنے شیب و فراز اور خطرات کا بھی علم ہونا چاہئے۔

قوم کی فراغت اس معنی میں نہیں ہے کہ اس کو پیٹ بھرنا ہے اور مل ادا کرنا ہے بلکہ یہ اس کی مشغولیت ہے لیکن ذاتی و روحانی لحاظ سے قوم فارغ ہے یعنی من حیث القوم و من حیث الجماعت کہیں پہنچانا نہیں ہے۔ ہمیں اس ملک کے حکمرانوں، سیاست اتوں اور غیرہی لیدروں نے کیا ہدف دیا ہوا ہے؟ سب ایک ہی کام میں گئے ہوئے ہیں کہ ووٹ ہمیں دو۔ خیالِ الحی کہتا تھا کہ اگر اسلام چاہئے تو مجھے ووٹ دو، دوسرا جنیل کہتا تھا کہ پاکستان پھاناتے تو ہمیں ووٹ دو۔ یہ باتیں سمجھتے ہیں اور دنیا کا کوئی فیلسوف ان روابط اور تعلقات کو کشف نہیں کر سکتا۔ ایسی عجیب و غریب باتیں صرف پاکستان میں ہیں جبکہ دوسرے ممالک اس سے متاثر ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے سیاسی، معاشری، معاشرتی، ثقافتی، دینی و دینوی کسی میدان میں کوئی نصب لعین اور لائچہ عمل نہیں بنایا۔ لوگوں کا ہدف صرف پیٹ بھرنا اور پھر خانی کرنا اسی طرح کپڑے پہننا، انہیں گندہ کرنا اور دھونا رہ گیا ہے۔ انہی کاموں میں ساری عمر صرف ہوتی ہے۔

### بے وقوفی اور اس کے آثار

تفرقہ کے اسباب میں سے ایک سبب بے وقوفی ہے۔ بے وقوفی کی سب سے بڑی علامت خودخواہی، خود غرضی اور انماپتی ہے۔ انسان احتمان اخلاف کی وجہ سے ہر چیز کو اپنی طرف کھینچتا ہے مثلاً اگر کسی زیرِ تعمیر مسجد کے دو بائی اگر خود غرض ہوں تو ان میں یقیناً اخلاف ہو گا چونکہ ایک بے وقوف اس مسجد کو اپنے نام سے منسوب کرنا چاہے گا دوسرا اپنے نام سے۔ کہتے ہیں کہ مامون الرشید کے زمانے میں کچھ لوگ مسجد بنارہ ہے تھے کہ دہلی سے بہلوں کا گزر ہوا۔ بہلوں نے پوچھا کہ کیا کر رہے ہو تو انہوں نے بتایا کہ مسجد بنارہ ہے ہیں۔ آپ نے پوچھا کہ مسجد کیا ہوتی

ہے؟ لوگ کہنے لگے کہ یہ خدا کا گھر ہوتا ہے۔ رات کو بہلوں ”نے اس مسجد کے اوپر مسجد بہلوں“ کے نام سے تختی لگادی۔ مجھ جب لوگ آئے تو انہیں بہت غصہ آیا اور انہوں نے بہلوں کو بلا کر پوچھا کہ یہ تو نے کیا کیا؟ کہا کچھ بھی نہیں کیا میں نے سوچا کہ اللہ کے گھر کا کوئی نام ہونا چاہیے تو میں نے اس کا نام مسجد بہلوں رکھ دیا۔ انہوں نے کہا کہ کیا تیرا دماغ خراب ہو گیا ہے؟ اس کے پیسے حاجی صاحب نے دیئے ہیں اللہا نام بھی انہی کا رکھنا چاہئے۔ آپ نے کہا کہ بھر رات کو جھوٹ کیوں بولا تھا کہ یہ اللہ کی مسجد ہے۔

فتون کی جڑیو قوی، خود خواہی، خود غرضی اور آنا پرستی کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے۔ لیکن اس کا ظاہر ہونا خود خواہی کے نام سے نہیں ہوتا بلکہ یہ کبھی من گھرست مذہب بن کر، کبھی اخلاص بن کر، کبھی تقویٰ بن کر، کبھی عبادت بن کر، کبھی علم بن کر اور کبھی مشورہ بن کر ظاہر ہوتی ہے۔ اگر ہم اپنے کاموں میں غور کریں تو ہمارے بہت سارے کام ایسے ہوتے ہیں جن کے اندر فقط خود خواہی ہوتی ہے مثلاً میں اگر کوئی کسی سے پوچھتے ہیں کہ ہم مسجد بنانا چاہتے ہیں لیکن جگہ کون سی ہوئی چاہئے؟ تو وہ اپنی آسانی کیلئے مشورہ دے گا کہیرے گھر کے قریب بنا سکیں۔ یہ خود خواہانہ مشورہ ہے۔ لوگ مشوروں میں کبھی اپنی ضروریات و خواہشات کو مد نظر رکھتے ہیں۔ اس خود غرضی کے نتیجہ میں تناؤ اور کھنچا و پیدا ہوتا ہے۔

لوگ پروتوپی کے نتیجہ میں آنا پرستی کا شکار ہوتے ہیں۔ آنا پرست کا ایک کام ہے کہ وہ ساری چیزوں کو اپنے ساتھ منسوب کرتا ہے۔ مثلاً اگر آپ ایک دیگر پاکر کھلے میدان میں رکھ دیں تو سب اس پر ٹوٹ پڑیں گے کیونکہ وہ ساری دیگر کو اپنابانے میں لگے ہوں گے۔ جب سب کے سب ایک شے کو اپنابانے میں لگے ہوتے ہیں تو اس وقت تقسیم اور جھگڑا وزاع شروع ہو جاتا ہے۔ حتیٰ لوگ دین خدا کو بھی خود غرضی کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اور اس کو اپنابانے اور اس پر قبضہ کرنے میں لگے رہتے ہیں۔ وہ چیز جو سب کیلئے ہے اس میں سے دسرے کا حق بھی لے لیتے ہیں۔ نتیجتاً جب دو یہ یوقوف ایک جیز کو اپنی اپنی جانب کھینچتے ہیں تو یہاں سے اختلاف پیدا ہوتا ہے اور وہ چیز ٹوٹ جاتی ہے۔

لہذا اس کے لئے اس کا

## .....ہر چیز میں تضاد

تفرقہ سینے کی ایک اہم وجہ یہ ہے کہ مجھی لوگ اپنے اعمال میں قادر کتے ہیں۔ مجھی ہو کر تفرقہ ڈالنا ایک تا قص و تضاد ہے اور ہم ان میں پھنس کر تفاہ زندگیاں گزار رہے ہیں یعنی مدھب کے ساتھ ساتھ مدھب کا توڑ بھی اپنائے ہوئے ہیں جیسے عموماً یہ شوگر کے مریض ہوتے ہیں کہ جب تک انہیں شوگرنیں ہوتی تو ان کو بیٹھا کھانے کی خواہش نہیں ہوتی لیکن جس دن سے ان کو شوگر ہو جائے اور ڈاکٹر انہیں منع کر دے کہ آپ کو شوگرنیں کھانی چاہیے تو اسی دن سے ان کا رجحان اور شوق زیادہ ہزہر جاتا ہے۔ چائے پیکی پی لیتے ہیں لیکن ساتھ میں جیسی ضرور کھاتے ہیں۔ ایک موسم اپنے والد کے بارے میں بتا رہے تھے کہ ان کو شوگر ہو گئی ہے اور ڈاکٹر نے انہیں شوگر کھانے سے روک دیا ہے لہذا ہم نے گھر میں ان پر بیٹھا کھانے پر پابندی لگا دی ہے لیکن وہ باہر کسی کی بھی شادی کا شامیانہ دیکھ کر بن بیانے اندر چلے جاتے ہیں۔ وہاں بیچ کروہ چکن وغیرہ نہیں کھاتے بلکہ فقط میٹھے کے انتظار میں ہوتے ہیں اور سوٹ ڈش کھا کر واپس آتے ہیں پھر ان کی طبیعت بگوڑ جاتی ہے۔ جب ہم انہیں منع کرتے ہیں کہ آپ شوگر نہ کھائیں تو کہتے ہیں کہ اب دوا کھالوں گا۔

ہمارا حال شوگر کے مریض والا ہیں چکا ہے۔ لوگ پاکستان کے اندر تفرقہ کرتے ہیں اور پکر کہتے ہیں کہ بعد میں غماز پڑھیں گے۔ اسی طرح کسی کے مقدسات کی توہین کرتے ہیں اور پھر حج کر آتے ہیں۔ سارے کام دین کے خلاف کرتے ہیں مثلاً رشت و سود کھاتے ہیں اور اس کے اوپر کوئی نہ کوئی پوچھا گایتے ہیں۔ کسی نہ کسی طریقہ سے کسی مولوی کو در غلام کرنوئی لے لیتے ہیں۔ پہلے کسی مولانا سے پوچھتے ہیں کہ مجھے یہ کام کرنا ہے اور کہتے ہیں کہ آپ یہ کام نہیں کر سکتے تو مجھے کام چھوڑنے کے کسی دوسرے مولانا کے پاس چلے جاتے ہیں اور اس سے گھما گھما کر سوال پوچھتے ہیں بالآخر جب تک کوئی ہاں نہیں کر دیتا مولوی بدلتے رہتے ہیں۔ جبکہ رشت و سود کھانا جرم ہے۔ ربکے بارے میں ہے کہ جو سود کھاتا ہے وہ اللہ کے ساتھ علاج یہ جنگ کر رہا ہے، لیکن ربکے سے بھی بڑا جرم تفرقہ ہے، چونکہ رب ایک ایسی بیماری ہے جس سے فقر ہزہر جاتا ہے، معیشت مشکلات کا شکار ہو جاتی ہے اور معاشرہ نامتعادل دناموزوں ہو جاتا ہے لیکن تفرقہ نہ صرف معاشرہ کو نامتعادل کرتا ہے بلکہ نابود اور رجہ و بر باد کر دیتا ہے۔

جنہے بھت، بخشش اور غنو درگز رکانہ ہب ہے اسے اس طرح پیش کیا گیا کہ لوگ بخشنے لگے جہاں نہ ہب ہو گا وہاں نفرت، تنجی اور لا ای جھکڑا ضرور ہو گا۔ اسی لئے آج نہ ہب کا نام سنتے ہی لوگوں کے ذہن میں جھکڑے کا تصور نہ دار ہوتا ہے۔ پہلے لوگ اپنی لڑکیاں مذہبی لڑکوں کو دینا پسند کرتے تھے لیکن اب مذہبی گمراہے بھی سیکولر لڑکا ڈھونڈتے ہیں کہ جو نماز نہ پڑھتا ہو چونکہ اگر نماز پڑھتا ہے تو اس کے اندر ضرور تفرقہ کے اساب س موجود ہوں گے۔ کل کو یہ لڑکوں کو کری چھوڑ دے گایا کسی اور سے لڑے گا تو ہماری لڑکی بے چین رہے گی وغیرہ وغیرہ۔ اس کی وجہ بھی ہے کہ ہم نے نہ ہب کا پھرہ بگاڑ کر پیش کیا ہے۔ جب تک ہمارے اعمال میں تضاد ختم نہیں ہوتا تفرقہ کا سد باب نہ صرف یہ کہ ممکن نہیں ہے بلکہ یہ چیز تفرقہ کو پھیلانے میں کارگر ثابت ہوتی ہے۔

### ..... دین کے ارکان کو جدا کرنا

دین اسلام کے ارکان کو ایک دوسرے سے جدا کرنا بھی تفرقہ کی اہم وجہ ہے۔ اسلام ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ یہ دین انسان کی ہدایت و تربیت اور انسان کو انسان بنانے کے لئے آیا تھا لیکن اسے کاٹ کر اس کے حصے بخڑے کر دیئے گئے، جیسے قصاص بکرے کو کاٹ کر حصے بخڑے کرتا ہے اور لوگ قصاص سے تھوڑا تھوڑا گوشت لے کر اپنے گھر چلے جاتے ہیں، اپنی گزاروں کا لیتے ہیں، ایک نائم کی بذریعہ بنا لیتے ہیں اسی طرح سے ہم دین بھی تھوڑا تھوڑا لے کر چلے گئے اور پھر اپنے آپ کو دیندار بخشنے لگے لیکن پورے دین کا تصور ہنوں میں قائم نہیں ہے۔

دین کو کاٹنا اور اس کے ارکان کو ایک دوسرے سے جدا کرنا سب سے بڑا الیہ ہے۔ جب سے دیانت اور سیاست میں جدائی آئی ہے یعنی دین و سیاست الگ الگ کیا گیا ہے تو دین بھی اپنے مقام سے بہت گیا ہے اور سیاست بھی اپنے مقام سے گر گئی ہے۔ آج یہ دونوں چیزیں الیہ بن گئی ہیں۔ پاکستان میں سیاست بھی اپنے محور سے ہٹی ہوئی ہے اور نہ ہب بھی۔ کچھ لوگ سیاسی بن کر کچھ اور راستہ طے کر رہے ہیں اور کچھ اہل دین بن کر کسی اور سمت جا رہے ہیں۔ امام ٹھیٹی فرماتے تھے کہ عالم دین کے لئے دری دین کافی نہیں ہے بلکہ درو دین بھی ضروری

بن لکھاں جو کہ

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب      191

ہے۔ دری دین سے نہ وہ قوم کی خدمت کر سکتا ہے اور نہ دین کی بلکہ وہ دین کو ذریعہ معاش بناتے گا۔ ایک بزرگ رائٹر کے بقول تاریخ میں مسلمین کے ساتھ سب سے بڑا الیہ یہ رونما ہوا کہ دین کے لکھارے کلڑے ہو گئے، یعنی عبادتیں، میشیشیں، سیاستیں، ریاستیں، مسجدیں اور خانقاہیں الگ الگ ہو گئیں اور الگ ہونے سے سب کو نقصان پہنچا۔ اقبالؒؒ کے بقول کہ جب دین سے سیاست جدا ہوئی اور سیاست سے دین جدا ہوا تو پیچھے چیکنیزیت رہ گئی۔ بے دین جمہوریت اور بے دین آمریت بھی چیکنیزیت ہے۔ یہ نہیں ہونا چاہئے کہ ملک کو بے دین آمریت سے نکال کر بے دین جمہوریت کی گود میں ڈال دیا جائے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ ایک آفت و بد بختی سے نجات ملے تو قوم دوسری صیحت میں پھنس جائے یعنی آسمان سے گر کر بھور میں جا لگے۔ آج بے دین جمہوریت نے دنیا میں قتل عام کیا ہوا ہے، عراق، فلسطین، افغانستان و کشمیر کے اندر سبھی جمہوری لٹکر جاہی مچارہا ہے۔ پاکستان کے اندر ورنی حالات اسی بے دین جمہوریت و سیاست کا نتیجہ ہیں کہ جس کا نام چیکنیزیت ہے۔ یہ چیکنیزیت مختلف ملادوں میں آسکتی ہے۔

### خانقاہیت=لاتعلقی

اقبالؒؒ کا فرمانا ہے کہ اگر دین سے سیاست جدا ہو جائے تو وہ خانقاہیت ہے۔ خانقاہیت یعنی ذکر و فکر میں مشغول ہو جاؤ اور اس کے بعد نہ سوسائٹی سے کوئی تعلق ہو، نہ سوسائٹی کے مسائل سے کوئی تعلق ہو اور نہ اہمیت مسلمہ سے کوئی تعلق ہو کر ان پر کیا بیت روی ہے۔ روز میڈیا پلاشیں کنتے رہو کر آج ہمکو میں اتنے گر گئے، خیر پور میں اتنے گر گئے، پارہ چنار میں اتنے گر گئے، بہ عراق میں گر گئے، پچاس فلسطین میں گر گئے اور تیس افغانستان میں گر گئے اور پھر کہے کہ اب میں اپنی نماز شروع کرتا ہوں، یہ خانقاہیت ہے۔ نمازو دیگر عبادتیں انسان کو شعور دیتی ہے۔ وہ چیزیں ملکیتِ اللہ جس نے ہمیں نماز سکھائی ہے ان کا فرمانا ہے کہ جو شخص اپنی صبح کا آغاز اس طرح کرے کہ اس دن مسلمین کے حالات سے آگاہ نہ ہو وہ مسلمان کہلانے کا حق دار نہیں ہے چاہے وہ ساری زندگی نمازیں پڑھتا رہے۔

خانقاہیت یعنی لائق دین کہ جس کا روزمرہ کے معاملات سے کوئی تعلق نہ ہو، انسان احساں ذمہ داری نہ کرے، وہ مسجد خانقاہی ہو جاتی ہے جس مسجد کے اندر فقط ثواب کے لئے چدر کعین پڑھ پڑھ کر واپس چلے جائیں لیکن امت مسلمہ، ملک، قوم اور اپنی بقاء کے لئے کوئی لگرنہ ہو۔ وہ منبر خانقاہ بن جاتا ہے اور وہ منبر منبر نہیں ہوتا جس کے ذریعہ سے امت کو بیداری و شعور کے بجائے فقط ائٹرٹینمنٹ (Entertainment) ملے۔ وہ مدرسہ خانقاہی ہو جاتا ہے کہ جس میں عربی زبان کا تبادلہ ہوتا رہے، ایک سینہ سے دوسرے سینہ میں عربی تخلی ہوتی رہے لیکن اس کے اندر بیداری، شعور و آگئی نہ آئے۔ آج امت دین و سیاست کو جدا کرنے کا مزہ چکھ رہی ہے۔

امام ٹیکی فرماتے ہیں کہ یہ بھی دشمن کا کام ہے۔ دشمن نے پہلے اسلام کے حصے بخڑے کئے۔ کسی سے کہا کہ تم دین کے بغیر ایوانوں میں ٹھوپلہذا اب وہ کسی چیز کا پابند نہیں ہے۔ اس کے اندر غیرت نام کی کوئی چیز نہیں ہے چونکہ بے دین حکمران کے اندر ملک و ملت اور کسی چیز کے بارے میں غیرت نہیں ہوتی اور جب کسی ملک کے حکمران کے اندر غیرت مر جائے تو وہ پورے ملک و قوم کو ذلیل کر دیتا ہے۔ اسلام و قرآن غیرت سکھاتا ہے۔ سید الشهداء نے میدان کر بلائیں ان اشقياء سے کہا تھا:

إِنَّ لَمْ يَكُنْ لَكُمْ دِيْنٌ وَكُنْتُمْ لَا تَخَافُونَ الْمَعَادَ فَكُنُّوا أَخْرَارًا فِي دُنْيَاكُمْ ... إِنَّ

اگر تمہارا دین نہیں ہے تو کم از کم غیرت دنیوی تو تمہارے اندر موجود ہونی چاہیے۔

غلای مسلمان کے ساتھ چھتی نہیں ہے۔ اب دشمن مسلمین کے اختلاف سے فائدہ اٹھا کر انہیں ایک دوسرے سے لڑا رہا ہے اور اسلام و امت مسلمہ کے چہرے کو بد نام کرتا چاہ رہا ہے۔ آج ہمیں پوری امت کا دکھ ہے لیکن سب سے بڑھ کر اپنے طلن و قوم کا درد ہے۔ یہ حکمران جن کو ملک و قوم اور ان کی عزت و آبرو بچانی چاہئے دوسروں کے مددگار بن میٹھے ہیں اور دوسروں کے ایجنسڈوں کو اپنے ملک و قوم پر لاگو کر رہے ہیں۔

۱.....(المهوف على قتل الطفوف۔ سید ابن طاوس) (بحار الأنوار۔ علامہ مجلسی،الجزء ۴،صفحة ۵۱)

پس تفرقہ پھیلانے میں خانقاہیت یعنی اس لاطقی کا بڑا حصہ ہے۔ چند لوگ خود یعنی شیعہ کے ترجمان بن بیٹھے ہیں اور تفرقہ آمیز زبان استعمال کرتے ہیں لیکن شیعوں کی اکثریت لاطق ہے۔ اسی طرح اہل سنت کے اندر چند افراد تفرقہ کو ہوادیتے ہیں لیکن اہل سنت کی اکثریت لاطق ہے۔ یہ بہت بڑا الیہ ہے کہ اقلیت کل کرتفرقہ پھیلانے اور بہت بڑی اکثریت لاطق یعنی رہے۔ جتنا بڑا گناہ تفرقہ ڈالتا ہے اتنا ہی بڑا گناہ لاطق رہنا بھی گناہ ہے۔ تفرقہ ڈالنے والوں سے لاطق نہیں رہیں بلکہ ان سے انہمار بیزاری و اظہار لاطقی کریں۔

### ایک دوسرے کے مذہب کا کارٹون بنانے کا پیش کرنا

ایک دوسرے کے مذہب کی شکل بجاو کر پیش کرنا تفرقہ پھیلانے کیلئے ایک بہت بڑی غلطی ہے لیکن لوگوں کی ایک غلطی یہ بھی ہے کہ وہ اپنی غلطیوں کا اعتراف نہیں کرتے۔ غلطیاں ہٹ دھرمی سے نہیں بلکہ اعتراف سے دور ہوتی ہیں۔ ایک اور غلطی یہ ہے کہ شیعہ کو جب سنی کو بحثا ہوتا ہے تو وہ شیعہ کی کتاب پڑھتا ہے اور سنی کو بھی جب تشیع کے بارے میں معلومات چاہئے ہوتی ہیں تو وہ تشیع کی کتابیں نہیں پڑھتا، تشیع کے علماء کی طرف نہیں آتا بلکہ یہ دیکھتا ہے کہ کسی مولانا نے تشیع کی کیا تصویر بنائی ہے؟ پورے دوقسے کہا جاسکتا ہے کہ شیعہ کو اہل سنت کے بارے میں جتنی معلومات ہیں وہ خود شیعہ علماء یا شیعہ رائٹرز کے ذریعے سے حاصل ہوئی ہیں، انہوں نے سنی کتب اور رائٹرز کے ذریعہ سنی مذہب کو نہیں پڑھا اور اس کے بر عکس بھی ایسا ہی ہے کہ کسی کسی شیعہ عالم کی طرف نہیں آئے، انہوں نے شیعہ کتب اور شیعہ رائٹرز کو نہیں پڑھا بلکہ تھب یا کسی غلط فہمی کی بنا پر شیعہ کی جو تصویر بنا کر پیش کی گئی وہی انہوں نے ذہن میں بھاگی ہے۔ حق حلاش کرنے کا یہ طریقہ صحیح نہیں ہے۔

عموماً آج کل اخباروں میں کارٹون ایڈسٹری کافی پہل پھول گئی ہے۔ کارٹون سیاستدانوں یا سماجی و سیاسی مسائل کے عموماً طنزیہ کارٹون بناتے ہیں یعنی شکل کو بجاو کر پیش کرتے ہیں اور وہ لوگوں کو اسی لئے اچھی شکل لگتی ہیں۔ کارٹون سٹ کبھی بھی اصلی تصویر نہیں دکھاتے۔ متصب مولوی درحقیقت مذہب کا کارٹون سٹ ہوتا ہے۔ یہ دوسرے مذہب کا کارٹون بنانا کروگوں کو دکھاتا ہے لہذا کبھی بھی صحیح شکل پیش نہیں کرتا۔

جیسے آج کل اخباروں میں سیاستدانوں کے بارے میں اخباروں میں کارروں زیادہ بنتے ہیں۔ فرض کریں کہ ایک غیر شادی شدہ سیاستدان شادی کی کوشش کر رہا ہوا اور شستے کیلئے لڑکی والوں سے بات ہو جکی ہو لیکن انہوں نے لڑکے کو دیکھا نہ ہو کہ وہ کس طبقے کا ہے؟ اور اس کی تصویر کیسی ہے؟ کیونکہ یہاں دینی لڑکی بھی تصویر دیکھ کر دیتے ہیں۔ ایسے میں اگر کوئی پڑوی اخبار میں اس کا چھپا ہوا کوئی کارروں لے کر آئے اور ان کو دکھائے کہ جس کو آپ لڑکی دے رہے ہیں وہ یہ صاحب ہیں تو اب اس تصویر کو دیکھتے ہیں تھمیں پرشتوث جائے گا۔ یہاں پران لوگوں نے بھی غیر معقول کام کیا ہے کہ انہیں اپنے داماد کا کارٹون نہیں دیکھنا چاہیے تھا بلکہ انہیں اس کی اصلی تصویر دیکھنی چاہئے تھی۔ انہیں خود لڑکے والوں سے کہتا چاہئے تھا کہ جو فوٹو آپ کے پاس موجود ہے ہمیں وہ تصویر دکھائیں۔

یہی کام پاکستان میں ہو رہا ہے۔ علماء اپنے مذہب کی تبلیغ کرتے ہیں جبکہ دوسرا کے مذہب کا کارروں زیادہ بنتے ہیں اور کارروں بنا کر اپنی سمجھوں، منبروں، محالوں اور تبلیغی سینیوں میں پیش کرتے ہیں، جبکہ یہ تبلیغ دین نہیں بلکہ تھسب، تھک دلی، جہالت، سوچ دیم اور قوم کو خلط راستہ پر ڈالتا ہے۔ جو انسان خود بھی گمراہ ہوا اور دوسرا کی گمراہی کا سبب بھی بنے تو یہ سب سے بڑا گناہ ہے اور اس کی تو بھی اس وقت تک قول نہیں ہے جب تک اس نے جتنے لوگ گمراہ کئے ہیں انہیں دوبارہ راوراست پر نہ لے آئے۔

تو ہم رسالت کے لئے بھی کارروں کا ذریعہ استعمال کیا گیا تھا۔ بعض لوگوں نے شیعوں اور سینیوں کے مذہب کو پڑھا ہو انہیں ہے لیکن صرف تھسب و نفرت کی وجہ سے ایک مولوی دوسرا کے مذہب کا کارروں بنا رہا ہے اور کارروں بنا کر اپنے پیروکاروں کو بتاتا ہے کہ یہ ہے وہ مذہب۔ لوگ جب یہ کارروں دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ یہ تو بہت ہی برآمدہ ہب ہے۔

عوام کارٹونس (Cartoonists) سے دوسروں کے بارے میں نہ پوچھیں کہ لوگ کیسے ہیں؟ مذاہب کیسے ہیں؟ انکار و نظریات کیسے ہیں؟ بلکہ ہر مذہب کے حقق، فضلاً اور علماء موجود ہیں۔ مذہب لاوارث چیز نہیں ہے۔ البتہ پاکستان کی سر زمین لاوارث ہے اور یہاں جو چیز آتی ہے وہ بھی لاوارث بن جاتی ہے۔ ہر آدمی

پاکستان کے مذہب کا کارٹون نہایت کمزور ہے



خود کو حق دیتا ہے کہ کسی اور چیز میں مداخلت کرے مثلاً آپ جیسی میں بیٹھے ہوئے ہوں اور ڈرائیور سے کہیں کہ تھوڑی اسپیڈ کم کرو تو وہ کہتا ہے بیٹھنا ہے تو ٹینھو درندہ آڑو، آپ میری ڈرائیورگ میں مداخلت نہیں کرو۔ جیسی ڈرائیور اپنی ڈرائیورگ میں مداخلت کرنے کی اجازت نہیں دیتا لیکن یہی ڈرائیور دین میں مداخلت کرنے کا حق رکھتا ہے۔ مذہب کو اتحاری (Authority) کی ضرورت ہے۔

مثلاً ہر کوئی پاکستان کے کسی بہم قانون کی از خود تقریب نہیں کر سکتا بلکہ اس کیلئے پریم کورٹ کی اتحاری (Authority) موجود ہے۔ جس طرح انسان کے بنائے ہوئے آئین کیلئے اتحاری موجود ہے اسی طرح دین کیلئے بھی اتحاری موجود ہے۔ اگر آپ نے کسی مذہب کا مطالعہ کرتا ہے تو کارٹونشوں کے ذریعے نہ کریں بلکہ تحقیقیں اور علماء کے ذریعے کریں تاکہ سو فہم کا شکار نہ ہوں۔

اگر کوئی شخص کسی کو زہریلا کھانا پاک کر کھادے تو اس میں پکانے والے کا کوئی نقصان نہیں ہے بلکہ کھانے والے کا نقصان ہے۔ جو مولوی کسی مذہب یا کسی کے اعتقادات کی کارٹونک (Cartoonic) ٹھیک بنا کر پیش کرتا ہے تو وہ صرف جھگاروں، اپنے تمہارے نام کو تر کرنے اور اپنے دینی ادی مفادات کی خاطر ایسا کر رہا ہے لیکن نقصان اس کا ہو رہا ہے جس کے ذہن میں اس کی باتوں کی وجہ سے مذہب کی غلط تصویر آگئی ہے۔ ہلاک وہ ہو گا کہ جسے بد پیشی و نافہی ہو گئی ہے۔ لہذا دین شناختی و دینی فہمی دین کے اندر ایک اہم مسئلہ ہے۔

کبھی کبھار ملک سے باہر تبلیغی سفر پر جاتے ہیں تو لوگوں کا یہ سوال سن کر بہت شرمندگی ہوتی ہے کہ کیا پاکستان میں کوئی عالمگردی نہیں ہے؟ کوئی ایسی مسلم یا غیر مسلم سرزنشیں نہیں ہے کہ جس کے اندر شیعہ و سنی شریعت ہے مسلمان کے ہاتھوں مسلمان کا خون گرا لیتے ہیں، مسلمان کو مسلمان کا دشمن بنا دیتے ہیں، اسلام کا چہرہ منع کرتے ہیں، اسلام کو ڈراؤ نا اور بھیاں کے ہاتھ پیش کرتے ہیں۔ اگر سارے پاپ (Pope) مل کر اسلام کے خلاف کتابیں لکھیں کہ اسلام غلط مذہب ہے تو لوگ اور زیادہ اسلام کی طرف آئیں گے لیکن اگر وہ مسلمان کا چہرہ کارٹون (Cartoon) کی طرح بنادیں تو پھر لوگ انہیں دیکھ کر اسلام سے نفرت کریں گے۔



وین کے مسجدات میں سے ہے کہ اذان دینے والا خوش گھن آدمی ہوتا کہ لوگ اذان سن کر رغبت پیدا کریں۔ کسی جگہ ایک بدآواز موزون نے اذان دی تو تھوڑی دیر بعد ایک یہودی گلدتے لے آیا اور لوگوں سے پوچھنے لگا کہ یہ اذان کس نے دی تھی؟ لوگوں نے اسے موزون کا پتہ بتایا اور سمجھے کہ اس کی اذان سے متاثر ہو کر یہ اسے گلدتے پیش کرنا چاہتا ہے۔ بہر حال لوگوں نے پوچھا کہ یہ گلدتے کیوں لائے ہو؟ یہودی کہنے لگا کہ موزون نے میری ایک بڑی الحسن حل کر دی ہے۔ کافی عرصہ پہلے میری بیٹی کسی مسلمان اور تعلیماتِ اسلام سے متاثر ہو گئی تھی اور حدت سے مسلمان ہونے کا ارادہ کر رہی تھی لیکن جوئی اس نے بھدی آواز میں اذان سنی ہے تو آج سے اس نے طے کر لیا ہے کہ میں ہرگز اسلام قبول نہیں کروں گی۔ اگر اس کو اسلام سے دور کرنے کیلئے دلائل دیئے جاتے، مناظرے کئے جاتے تو شاید وہ دور نہ ہوتی لیکن ایک بھدی اذان نے اس کو اسلام سے دور کر دیا۔ اسی طرح اگر مذہب کا کارٹون (Cartoon) بنایا کر پیش کریں تو لوگ متاثر ہوتے ہیں اور نفرت کی وجہ سے اس سے دور ہو جاتے ہیں۔

کسی کو کارٹون بنایا کر پیش کرنے کا ایک نمونہ یہ ہے کہ ایک عالم دین کسی گاؤں میں پہلی رفتہ تبلیغ کیلئے گئے تو وہاں مشہور ہو گیا کہ شیعہ عالم آئے ہوئے ہیں۔ وہ پہاڑی لوگ تھے اور انہیں دیکھنے کیلئے اطراف و جوانب سے سوچ آئے، اسی طرح ایک آدمی اپنے خاص ٹپکر کے تحت ہاتھ میں بڑی ڈانگ اٹھائے ہوئے عجیب غریب حالت میں آیا اور پوچھنے لگا کہ شیعہ کہاں ہے؟ وہ عالم کہتے ہیں کہ میں اسی کمرے میں بیٹھا ہو اٹھا، کسی نے اس شخص کو کہنی مار کر کہا کہ آہستہ بولو لیکن اس نے پھر بلند آواز میں پوچھا کہ بتا کہ شیعہ کہاں ہے؟ لوگوں کے منع کرنے کے باوجود اس نے تیسری بار بھی بآواز بلند وہی سوال کر دیا۔ کسی نے جواب دیا کہ وہ سامنے بیٹھے ہوئے ہیں۔ اس شخص نے حرث سے کہا کہ یہ تو انسان ہیں۔ عالم دین نے بتایا کہ مجھے بہت تجھ ہوا اور میں نے اسے پاس بلاؤ کر کہا کہ بیٹھو برخدار میں شیعہ ہوں۔ کہنے کا نہیں آپ تو ہماری طرح انسان ہیں، یعنی کسی نے اس شخص کے سامنے شیعہ کی غلط تصویر پیش کی تھی۔ کسی نے اسے بتایا تھا کہ ان کے لمبے لمبے دانت ہوتے ہیں، لمبے لمبے کان ہوتے ہیں، اس کے پنج ایسے ہوتے ہیں اور وہ براخ خونوار ہوتا ہے۔ اسی طرح اگر ہم ایک ایک کر کے جزئیات میں جائیں تو

ہمارے کے نہیں کا اڑان بھار کر پیش کرنا

فراوان غلط فہمیاں موجود ہیں۔ اس کارٹون سازی سے تفرقہ کے شعلہ کو ہوامتی ہے۔

ایک اور چیز جو آج ہمارے معاشرے میں بہت زیادہ راجح ہو گئی ہے وہ کارٹونسٹ طبقہ کا دوسروں پر آنا ہے اور انقاٹ کارٹون سب کو پسند آتے ہیں۔ ان پڑھ کو بھی کارٹون سمجھ میں آتا ہے اور یہ صرف کارٹون دیکھنے کے لئے اخبار لے لیتے ہیں۔ بچے بڑے شوق سے اخبار اٹھاتے ہیں اور فوراً اور قاتلے اتنے کارٹون والے بچے پر جاتے ہیں کہ آج کس کا کارٹون بنانا ہے۔ بعض اوقات لوگوں کو حیرت ہوتی ہے کہ جو شعلہ بیانیاں کرتے ہیں ان کو زیادہ لوگ کیوں سنتے ہیں؟ اس کی وجہ یہی ہے کہ چونکہ یہ کارٹون زیادہ بناتے ہیں اور کارٹون سب کو پسند ہوتا ہے، لیکن دوسرے کارٹون نہیں بناتے بلکہ یہ کیسے کی اصلی تصور کیفیت کر دکھاتے ہیں کہ ہم ایسے ہیں لہذا ان لوگوں کو زیادہ پسند نہیں کیا جاتا۔

### پاکستانی مناظرہ اور شعلہ بیانی

کارٹون سازی نہ کریں بلکہ عالمانہ بحث کریں اور عالمانہ بحث کا حق علماء کو پہنچتا ہے۔ کسی کو حق نہیں پہنچتا کہ دوسروں کے عقیدے اور مقدسات کا کا کارٹون بنائے۔ اگر امانتداری ہے تو حق کو سب کے سامنے پیش کریں۔ وحدت دلیل، بحث، تحقیق و جتجو کو نہیں روکتی۔ وحدت کا مطلب یہ نہیں ہے کہ سنی و شیعہ مطالعہ جھوڑ دیں۔ مطالعہ و تحقیق اور دلیل و برہان کے ساتھ بات کرنے کا دروازہ شیعہ و سنی کے درمیان صدیوں سے کھلا ہوا ہے اور علماء ایسے مناظرے کرتے رہے ہیں لیکن اس وقت پاکستان میں جو کچھ ہو رہا ہے وہ ایک دوسرے کا کارٹون بنانا ہے۔

کارٹون سازی کو مناظرہ نہیں کہتے۔ دراصل مناظرہ ایک علم ہے لیکن ہمارے ملک میں بام مناظرہ جو کچھ ہوتا ہے یا جس چیز کو ہم مناظرہ کہتے ہیں وہ مناظرہ نہیں ہوتا۔ اس میں سوائے مناظرے کے سب کچھ ہوتا ہے۔ مناظرے کا مطلب نظریات کا تقابل ہے یعنی ایک شخص اپنا نظریہ پیش کر کے دلیل دے اور دوسرा اپنا نظریہ پیش کر کے دلیل دے جیسے دیگر بہت سے کاموں میں لین دین ہوتا ہے۔ حق کی جتجو اور وضاحت کیلئے علمی سطح تک

مناظرہ اچھی چیز ہے لیکن پاکستان کے اندر یہاں مناظرہ تفرقہ ہوتا ہے۔  
 یہاں مناظر اتنی اہل قلم یا اہل حنف کو شعلہ بیان کا خطاب دیا جاتا ہے لیکن اس خطیب کی زبان سے شعلہ نکلتے ہیں نور نہیں لکھا جکبہ قرآن و اسلام نور ہے۔ اگر یہ خطیب اسلام ہے تو اس کی زبان سے نور لکھنا چاہئے جو دنیا کو بھی نورانی کرے لیکن اس کے پیش میں آگ بھری ہوئی ہے چونکہ قرآن نے قدر حرام کو آگ کہا ہے۔ یہ کہانی حق کر کے اس کے بد لے مال حرام کا کر کھاتا ہے لہذا آگ سے اپنا پیش بھر رہا ہے اور آگ سے شعلہ بنتے ہیں الہذا بھی شعلے زبانوں سے نکلتے ہیں۔ اس شعلہ بیانی نے امت کو آگ میں جھوک دیا ہے۔ ہر شعلہ بیانی کے بعد راہ کا ڈھیر لگ جاتا ہے۔ ہمیں ناری خطیبوں کی نہیں بلکہ نورانی خطیبوں کی ضرورت ہے۔ سید ناصر اللہ وہ نورانی سید ہیں کہ جن کی تقریروں، خطیبوں، حرکات و سکنات اور آنکھوں سے نور پڑتا ہے۔ جس کو سازشوں کے تحت بجور کیا جاتا ہے کہ وہ مسلمانوں کے اندر تفرقہ میں ملوٹ ہو جائے لیکن وہ اپنے حق سے دستبردار ہو جاتا ہے مگر مسلمانوں کے اندر تفرقہ ڈالنے کے لئے تیار نہیں ہوتا۔ اگر اس کی زبان سے آگ نکلتی ہے تو اس سے امر ائمہ جتنا ہے کوئی مسلمان نہیں جلا، حتیٰ کوئی بُنا نی سمجھی نہیں جلا۔ لیکن پاکستان میں لوگ اس وقت تک راضی نہیں ہوتے جب تک کسی دوسرے کے مدھب کی توہین نہ کریں اور جب ایسے مجمع میں آجاتے ہیں جو نعرے اور صلوائم نہیں پڑھتے تو ان کے لئے انہوں نے ایک مشکل پہنچاں تو تعریضیں رکھی ہوتی ہیں۔

### سوءِ تفاہم

رہبر انقلاب نے بھی وحدت کی تاکید و تلقین پر مشتمل اپنے ایک خطبہ میں تفرقہ کے ایک اور اندر وہی سبب کی نشاندہی کی ہے اور وہ سبب سوءِ تفاہم ہے۔ سوءِ تفاہم یعنی ایک دوسرے کی مراوا کو درست نہ سمجھنا یاد و سروں کو عینک لگا کر دیکھنا۔ جب ہم کالی عینک لگا کر دوسروں کو دیکھتے ہیں تو اس وقت ہمیں ان کے چہرے صاف نظر نہیں آتے۔ اگر آپ سفید کپڑے پہنے ہوئے اپنے ساتھی کو کالی عینک لگا کر دیکھیں گے تو ظاہر ہے وہ آپ کو کالے لباس میں نظر آئے گا۔ کالی عینک لگا کر دیکھنے سے لوگ ایک دوسرے کو سیاہ نظر آتے ہیں۔

سو فہم یا بدینہی تفرقہ کی اہم ترین وجہ ہے کہ جس کے باعث آج ہمارا ملک آگ میں جل رہا ہے اور دوسری ذیماں یہ آگ سرایت کرنے والی ہے۔ ذہن کی پوری کوشش ہے کہ لبنان کا حشر بھی پاکستان اور عراق جیسا ہو جائے۔ جو تجربہ انہیں پاکستان سے حاصل ہو اُس کا نتیجہ لے کر یہ عراق گئے اور اب لبنان اور اس کے بعد ایران اور پھر دوسرے خطوں کو نشانہ بنانا چاہ رہے ہیں۔ اس کے پیچے ایک بڑا موثر عامل جو پاکستان میں خصوصی اہمیت رکھتا ہے اصل دین کو درست نہ سمجھتا ہے کہ خود دین کیا ہے؟ حقیقت دین کیا ہے؟ دین تھا کچھ اور لیکن اسے سمجھ کچھ اور لیا گیا۔ اس ناٹھی کی وجہ سے آج دین کی بیسیوں شکلیں نئی ہوئی ہیں۔ اور ہر ایک اپنی اپنی صلی لے کر اسے دین سمجھا ہوا ہے۔ جیسا کہ قرآن نے فرمایا ہے:

کُلُّ جِزْبٍ بِمَا لَذِي هُمْ فَرِخُونَ ۝

ہر تفرقہ اس پر خوش ہے جو اس کے پاس ہے۔

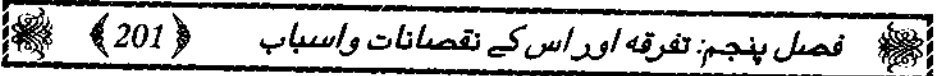
یعنی ہر حزب نے دین کی اپنی منگڑت شکل بنا لی ہے اور سمجھ رہا ہے کہ وہی دین ہے۔ مولا ناروم نے اپنی مشتوی میں اس کی خوبصورت مثال پیش کی ہے جسے شہید مطہری نے اپنی کتابوں میں بھی نقل کیا ہے۔ مثال یہ ہے کہ ایک تاریک کمرے میں ہاتھی کھڑا کیا گیا اور پھر کچھ لوگوں سے کہا گیا کہ آپ کمرے میں جائیں اور ہاتھ کا کرتا کیں کہ کمرے میں کیا چیز ہے؟ اچونکہ حوصلہ نہیں ہوتا اور تاریکی سے ہم دیے بھی ڈرتے ہیں، تحقیق و تجویز کی عادت کا بھی تکمیل نہیں ہے اور سونے پہاگ کر جگول و جلد باز بھی ہیں الہذا وہ جلد بازی میں کمرے میں گئے اور ہر ایک نے دور سے ہاتھ بڑھا کر اسے سمجھنا شروع کیا۔ ایک شخص کا ہاتھ ہاتھی کی دم پر لگ گیا تو اس نے باہر آ کر کہا کہ کمرے میں جھاڑو لکھی ہوئی ہے، دوسرے کا ہاتھ اس کی سوٹ پر جالا گا الہذا اس نے بتایا کہ دراصل کمرے میں ایک موتا پاپ لکھا ہوا ہے، تیسرے کا ہاتھ اس کے پاؤں سے مس ہوا تو اس نے ستون کا اکشاف کیا، چوتھے کا ہاتھ کان سے جا لکھا یا تو اس نے اسے پکھا گردا۔ یعنی ہر ایک نے اپنی اپنی ناقص فہم کے

مطابق اس ہاتھی کی الگ الگ تجیرذ کر کی۔

اسی طرح دین اسلام جو پوری بشریت کیلئے جامع منشور حیات ہے اس کے ساتھ بھی لوگوں نے بھی سلوک کیا۔ جس کے ہاتھ میں دین کی جو چیز آئی وہ اس کو گل دین سمجھ بیٹھا۔ کسی کے ہاتھ رسم آئی تو وہی اس کا سارا دین بن گیا، کسی کے ہاتھ عبادت آئی تو وہ اسے سارا دین سمجھ بیٹھا، کسی کے ہاتھ دعا میں آئیں تو وہی اس کا دین بن گیا، اسی طرح کسی کے ہاتھ فقہی احکام چڑھ گئے جو اس کا دین مل بنا گئے۔ آج کوئی کسی کی چیز قبول کرنے کیلئے تیار نہیں ہے۔ اگر نورانیت ہوتی تو پھر پوری حقیقت پر ہاتھ لگاتے اور معلوم ہو جاتا کہ یہ چیزیں کسی اور جامع چیز کا حصہ ہیں۔

ہمارے ایک دوست کے اپنے مطابق پہلے انہوں نے آوارگی کی زندگی بسر کی اور وہ عصر جالمیت میں تھے پھر خدا نے تو فتنہ تو بردی تو انہوں نے نہ ب اپنا نا شروع لیکن کہنے لگے میں بہت حیران ہوا کہ یہ سب ایک ہی نہ ب کے لوگ ہیں پھر بھی الگ الگ چیزوں میں مشغول ہیں۔ یہ درحقیقت نہیں یا بھی نہیں ہے۔ بد فہمی، بد پیشی کی طرح ہے۔ اگر انسان کو مجھ نہ کھائے تو بد پیشی نہیں بلکہ بے پیشی ہوتی ہے لیکن اگر انسان آلو دہ کھانا کھائے یا صحیح کھانا کھائے لیکن ہضم نہ کر سکے تو بد پیشی کا دلکار ہو جاتا ہے۔ اسی طرح نہیں سے بری چیز بھی نہیں ہے۔ دین کو اٹھا کجھے کا ایک برا سبب ہے نافہنی ہے۔ یہ سورہ فہم کا ایک مصدقہ ہے۔ الف سے تک دین کو صحیح کھینچنے کی ضرورت ہے۔ اگر خود کجھنے کی صلاحیت نہیں ہے تو ان کی مدد سے کبھیں جن کے بارے میں مطمئن ہیں کہ یہ دین کو کجھنے میں۔

امام فیضی نے دوسرے علماء کی خدمات کی نفعی نہیں کی لیکن جوانوں کو وصیت و تلقین کی ہے کہ شہید مطہریؒ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔ چونکہ اس عالم نے دین کو ہضم کیا ہے اور جو حلے کے ساتھ دین کو سمجھا ہے۔ اور بھی بزرگان ہیں لیکن یہاں مصدقہ کے طور پر ایک عالم کا نام لایا ہے۔ ہم ایک دوسرے کی بات سمجھنے میں سورہ فہم کا دلکار ہیں۔ ہم ٹک نظری کی وجہ سے کسی کی بات تحمل کرنے اور سننے کیلئے تیار نہیں ہیں اور اگر سن بھی لیں تو ایک خاص ذہنیت کی عینک لگا کر سنتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ کسی کی اچھی بات بھی نہیں بری نظر آتی ہے۔



حدیث رسول اکرم ﷺ ہے کہ

**خُبَكَ لِلشَّنْيِءِ يَغْمِيُ وَيَصْمُ**

یعنی کسی چیز سے محبت انسان کو انہاد بہرا کر دیتی ہے۔

مثلاً پچھے کتنا ہی بد صورت ہو لیکن ماں کو بھی بد صورت نظر نہیں آتا یعنی ماں اس سلسلے میں انہی ہوتی ہے چونکہ محبت کی عینک لگا کر دیکھتی ہے۔ دوسروں کے حسین و زیبائپچے بھی اس کو اچھے نہیں لگتے چونکہ اس کی اپنی ذات سے منسوب نہیں ہیں۔ دراصل یہ خود خواہی ہے اور اسی خود خواہی و خود غرضی کی وجہ سے انسان سو ہم کا شکار ہو جاتا ہے۔ چونکہ میری نسبت یا تعلق اس نہ ہے، فرقہ، شخصیت یا کسی کے موقف سے نہیں ہے لہذا یہ غلط ہے۔ جس اسکول میں ہم نہیں پڑھے اس اسکول میں رکھا کیا تھا؟ جس مجلس میں ہم نہیں جاتے اس مجلس میں کچھ ہوتا ہی نہیں! جس مسجد میں ہم نماز نہیں پڑھتے تو ہاں تو فرشتے بھی نہیں آتے! یہ خود خواہی ہے یعنی ہر چیز میں خود کو خور سمجھنا۔

اسلام کی تعلیمات یہ ہیں کہ ہمارا محور حق ہونا چاہئے۔ حق کی تلاش و جستجو کریں اور جدھر حق ہو اور ہر جا نہیں۔ اسلام کہتا ہے کہ حق جہاں بھی ہے اسے لے لو اگرچہ کسی منافق کے پاس بھی ملے چونکہ یہ آپ کی گم شدہ چیز ہے۔ اگر آپ کی موڑ سائکل گم ہو جائے اور وہ کسی کافر کے پاس سے ملے تو اس سے لیں گے یا نہیں لیں گے؟ آپ یہ تو نہیں کہیں گے کہ چونکہ کافر کے پاس ہے لہذا میں اپنی موڑ سائکل والہیں نہیں لیتا۔ اسی طرح سے علم، حکمت اور حق مون کی گم شدہ چیزیں ہیں۔ یہ مون کو جہاں بھی میں اس سے بغیر کسی عارکے لے لے۔ اس میں مذہب، قوم، قبیلے اور بڑے، چھوٹے کی کوئی قید نہیں ہے۔ اول تو لوگ دوسرے کی بات سننے کیلئے تیار نہیں ہیں لیکن اگر سن بھی لیں تو اس کو خاص چیزوں میں ملاوٹ کر کے سنتے ہیں اور نتیجہ میں سو ہم کا شکار ہو جاتے ہیں۔

.....(من لا يحضره الفقيه، المؤلف: الشیخ الجليل الاقدم الصدوقي أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين

بن بابویہ القمي،الجزء،صفحة (٣٨٠)

جیسے آج کل کھانوں میں ڈالڈا، سیمیکل اور نہ جانے کیا کیا ملاتے ہیں؟! اسی طرح ایک قاری رائز (Persian writer) نے ایک فرضی داستان ذکر کی ہے کہ مرغ یا کسی اور کردہ کاربئن والا الہی زمین کو دیکھنے کیلئے اتر اور پھر وہیں جا کر اُس نے اپنے ساتھیوں کو روپورٹ پیش کی کہ زمین کے رہنے والے کیسے ہیں اور کیا کر رہے ہیں! اُس نے روپورٹ میں بتایا کہ میں نے زمین پر بہت ساری چیزیں عجیب و غریب تخلوقات دیکھیں لیکن ان میں سب سے عجیب تخلوق دوناگوں والی تھی، اُس کے عجیب و غریب کاموں میں سے ایک کام یہ تھا کہ یہ پہلے زمین کھودتی ہے پھر زمین میں کوئی چیز گاڑتی ہے، جب وہ چیز اگتی ہے تو اُس کو پیشی ہے اور پھر جلا کر کھاتی ہے اس کے بعد اپنے میلے کی درسرے موجود کے سامنے جا کر منہ کھول کر بیٹھتی ہے اور اس سے کہتی ہے اب اسے باہر نکالو۔ واقعہ اسی کام کرتے ہیں اور ملاوٹ کی وجہ سے سو یہضم و سو یہ فہم کا شکار ہو جاتے ہیں۔ الہی مذہب کیلئے سو یہ قہم بہت بڑی بلا ہے۔ مذاہب کے درمیان جتنی دو ریاض ہیں ان میں بلا مبالغہ 90% سے 95% غلط فہمیوں اور سو یہ قہم کا نتیجہ ہیں۔

غلط فہمیوں کا سب سے بڑا عامل شخصیت پرستی ہے۔ شخصیت پرستی ہمیشہ انسان کو درست چادرے سے ہٹا دیتی ہے۔ شخصیات کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا کہ کب بیٹھ جائیں اور کب پھر جائیں اور ایسا ہوتا بھی ہے کہونکہ یہ شخصیات مخصوص نہیں ہیں۔ معمولی لوگ کتنے ہی اعلیٰ درجے تک پہنچ جائیں لیکن ہیں پھر بھی انسان ہی اور ان سے خطا ہو سکتی ہے لیکن جو لوگ شخصیات کی اندری تقلید شروع کر دیں وہ نقصان الحاکم ہے ہیں۔ ہمیں حق پرست ہونا چاہئے چاہے اگرچہ حق میرے مخالف کے پاس ہو۔ امیر المؤمنین عليه السلام نے ہمیں یہ تعلیم دی ہے کہ

الْحَقُّ لَا يُعْرَفُ بِالرَّجَالِ إِنْعَرِفُ الْحَقَّ تَعْرِفُ أَهْلَهُ.....!

حق پر شخصیتوں کو پکونہ کہ شخصیتوں کے اوپر حق پر کھو حق پیچان لو گے تو شخصیتوں کو خود ہی پیچان جاؤ گے۔

۱۔.....(التبيان فی تفسیر القرآن، المولف: شیخ الطائفۃ ابی جعفر محمد بن الحسن الطووسی،الجزء ۱،صفحة ۱۸۸) (تفسیر مجمع البیان،المولف : امین الاسلام ابی علی الفضل بن الحسن الطبرسی،الجزء ۱،صفحة ۱۷۴)

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب 203

اسی طرح زندگی لوگ پہلے تو ایک دوسرے کی بات نہیں سنتے اور اگر سن بھی لیں تو صحیح سمجھنے کی بجائے اس کی اپنی ذہنیت کے آئینہ میں تفسیر کرتے ہیں۔ بد فہم بدہشی کی طرح خطرناک بیماری ہے۔ اگر آپ مردوں کا ریکارڈ چیک کریں تو بھوک سے اتنے نہیں مرے جتنے بدہشی سے مرے ہیں۔ سوہنہ احمد انسان کو قبر تک پہنچاتا ہے لیکن سوہنہ انسان کو جہنم تک جا پہنچاتی ہے۔ اگر ہم خدا خواستہ کسی ایسے شہر میں چلے جائیں کہ جہاں سارے ڈاکٹر ملیعن ہوں اور عام لوگ ٹھیک ٹھاک ہوں، وکیل اور نجی جیلوں میں ہوں اور سارے مجرم باہر ہوں تو یہ حیرت و پریشانی کی بات ہے۔ سوہنہ ہم کا ایک نمونہ یہ ہے کہ کراچی کی ایک مسجد میں بم دھا کر ہوا تو انہوں نے نمازیوں کو کارڈ ایشوش کے کھنے پخت کر کے مسجد میں جاسکتے ہیں۔ جس کے پاس کارڈ نہیں ہے وہ مسجد میں نہیں جاسکتا یعنی بجائے دہشت گروں کو قابو کرنے کے انہوں نے نمازیوں کو قابو کر لیا ہے۔ یہاں کے نزدیک راول ہل ہے۔ نمازیوں کو یہ بیماریاں نہیں چاہئیں کیونکہ ان سے تفرقہ پیدا ہوتا ہے۔

البته سوہنہ نظاد دین کے ساتھ مخصوص نہیں ہے بلکہ دنارے سماجی، سیاسی، گھر بیو و مائلی مسائل میں بھی سوہنہ موجود ہے۔ گھروں میں میاں بیوی میں جو اختلاف ہوتا ہے تو پیشتر اختلاف سوہنہ اہم کی وجہ سے ہی ہوتا ہے۔ شوہر پکھ اور کھدرا ہوتا ہے بیوی پکھ اور سمجھ رہی ہوتی ہے اسی طرح بیوی کھتی پکھ اور ہے لیکن شوہر سمجھتا پکھ اور ہے۔ جیسے اپریلگ کی فیکٹری میں ڈائیاں بنی ہوتی ہیں کہ اس میں سیدھی سلاخ ڈال تو وہ بیڑھی ہو کر نکلتی ہے اسی طرح بعض کھوپڑیاں بھی ذاتی کی طرح ہیں۔ ان کے اندر سیدھی چیز بھی ذاتیں تو وہ دوسری طرف سے بیڑھی ہو کر نکلتی ہے۔ ان کھوپڑیوں کو سیدھا کرنے کیلئے انہیں حق سے آشنا کرنے کی ضرورت ہے۔

ایسا نہیں ہے کہ اگر کوئی سوہنہ کا ٹکار ہو جائے تو یہ اس کی انفرادی مشکل ہے۔ اگر کسی کو بدہشی ہو جائے تو وہ خود ہی مرے گا اس کا گھر اور معاشرہ نہیں مرے گی لیکن اگر خدا خواستہ کوئی دین میں بد فہمی کا ٹکار ہو گیا تو یہ اس کی انفرادی ہلاکت نہیں ہے بلکہ اس کی وجہ سے پورا معاشرہ تباہ ہو سکتا ہے، جیسا کہ ہو رہا ہے۔ ایک شیڑھی کھوپڑی والے کو دین کی کوئی بات اٹھی سمجھ آتی ہے تو وہ اسے لوگوں میں پھیلا کر معاشرے کیلئے مشکل کھڑی کر دیتا ہے۔ اس کی وجہ سے جو خون ناقن گرتا ہے اُس کا وہ بھی ذمہ دار ہے۔ پاکستان کے اندر جو گلی اور کوچہ کوچ آگ لگی ہوئی

ہے یہ انہی نافحیوں اور بدفہیوں کا نتیجہ ہے۔ احمد اللہ علائے اسلام خواہ وہ شیعہ ہوں یا سنی ان کے اندر محقق اور منصف مزاج لوگ موجود ہیں جن کے ذریعے انسان رہنمائی حاصل کر سکتا ہے۔

### .....قدس

فرقد واریت ایک تاریخی چیز ہے۔ جہاں بھی مذاہب ہیں وہاں مذہبی اختلافات بھی ساتھ ساتھ ہیں اور یہ مسلمان فرقوں کے ساتھ مخصوص نہیں ہے بلکہ جتنے بھی مذاہب ہیں ان کی سرشت میں یہ چیز موجود ہے۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ مذہب کی چند خصوصیات ہیں کہ جن کی وجہ سے ایسا ماہول بن جاتا ہے۔ ان وجوہات میں سے ایک سبب مذہب میں قدس کے غصہ کا پایا جانا بھی ہے۔ مذہب میں قدس کے غصہ کی وجہ سے دینی بھروسے آسانی سے شروع کئے جاسکتے ہیں۔ مذہب کی ہر چیز مقدس ہوتی ہے اور نامقدس چیزیں مذہبی نہیں ہوتیں اس لئے جب سیکیورازم کی تحریری (Theory of Secularism) پیش کی گئی تو قدسات اور غیر قدسات کو الگ کیا گیا البتہ قدسات بھی غیر قدسات کے طور پر الگ کروی گئیں اس طرح ایک نظریہ ہاں سیکیورازم (Secularism) وجود میں آیا۔ سیکیوریسم، سیکیوریزم اخلاق، سیکیوریزم اخلاق اور سیکیوریزم ریاست اسی تحریری کا شاخانہ ہیں۔ انہوں نے دوسری چیزیں کو اہمیت دے کر لوگوں سے قدسات چھین لئے حتی دین کو غیر قدس قرار دے کر اسے بھی لوگوں سے چھین لیا گیا۔ علامہ اقبالؒ کے بقول ان میں سے ایک بہت قدس چیز یعنی حکومت یا سیاست جو دین کی ہی چیز تھی اسے غیر قدس قرار دے کر سیکیورازم کے جنڈے تلے دین سے الگ کر دیا گیا جس کا نتیجہ یہ تکالا کر دین اور سیاست دونوں ہی تباہ ہو گئے۔ دین سیاست سے تکالا تو خانقاہیت میں تبدیل ہو گیا اور سیاست دین سے تکالی تو چکیزیت میں بدل ہو گئی اور یہ دونوں چیزیں آج اس ملک کے اندر موجود ہیں لہذا آج نہ یہ چکیزیت قدسات کا دفاع کر سکتی ہے اور نہ خانقاہیت۔

## تعصب.....

نہب کی ایک اور خصوصیت تعصب ہے جو ترقہ کیلئے عمل انگلیز کا کام انجام دیتا ہے۔ تعصب جو بیوں کا لازمہ بن چکا ہے اور دینی اور مذہبی طبقہ تعصب طبقہ ہوتا ہے۔ اس کے بعد دوسرے طبقات میں تحقیق کریں مثلاً مارکیٹ میں بیزنس میں (Businessmen) میں اتنا تعصب موجود نہیں ہوتا بلکہ وہ ایک دوسرے کے Rivals اور Competitors ہوتے ہیں۔ اگر کوئی آدمی کسی دوسرے دکاندار کے برائی میں اپنی دکان بنا لے تو ظاہر ہے کہ اس نے دوسرے کے Profitability Customers کو چھین لیا ہے لیکن اس کے باوجود پھر بھی اسے برداشت کرتا ہے۔ جیولری (Jewellery) کی پوری مارکیٹ ہوتی ہے لیکن ان میں آپس میں رقبابت ہوتی ہے۔ اسی طرح اگر آپ منڈی میں جائیں تو سبزی منڈی، فروٹ منڈی، غلہ منڈی یعنی ہر قسم کی منڈی میں ایک ہی جنس پورے بازار میں بک رہی ہوتی ہے لیکن دکاندار آپس میں رقبابت رکھتے ہیں اور ایک دوسرے کو برداشت تحمل کرتے ہیں۔ کبھی بھی کوئی دکاندار یا ٹھیکنے والا دوسرے کی دکان اور ٹھیکنے کو گرنیڈ (Grenade) نہیں مارتا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ آن کے اندر رقبابت ہوتی ہے اور وہ تعصب جو بیوں کے اندر موجود ہوتا ہے آن کے اندر نہیں پایا جاتا۔ تعصب ایک کالی عینک ہے جس کو اگر انسان آنکھوں پر لگالے تو ہر چیز یا اونظر آتی ہے۔ ہر مذہبی طبقے نے کالی عینک لگا کر دوسروں کو دیکھنا شروع کیا ہے اس لئے اسے دوسرے طبقوں میں فسادی فسانہ نظر آتا ہے لیکن اپنی کالک آس کو نظر نظر آتی ہے۔ اپنے کرتوت اعمال صالح نظر آتے ہیں۔ یہ اسی کالی عینک یعنی تعصب کا نتیجہ ہے۔ تعصب کی بنا پر مذہبی ایک دوسرے کی بات سننے پر بھی تیار نہیں ہوتے جبکہ قرآن میں آیا ہے کہ

فَبَشِّرْ عِبَادَهُ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُوْلَ فَيَتَبَيَّنُونَ أَخْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْأُلَّٰٰبِ ۱۵

پس آپ میرے ان بندوں کو بشارت دے دیجئے۔ جو بات کو سناتے ہیں اور اس میں سے بہتر کی  
بیروی کرتے ہیں، یہی وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ نے ہدایت دی ہے اور یہی صاحبانِ عقل ہیں۔  
آپ بات سننے میں تعصّب نہ دکھائیں۔ بہترین انسان وہ ہے جو ہر بات سناتا ہے اور اس میں سے  
بہترین بات کو قبول کر لیتا ہے۔ نہ یہ کہ وہ کافیوں میں الگیاں ٹھوٹیں لیتا ہے اور کوئی بات سننے کیلئے تیار نہیں ہوتا۔

### .....تندگ نظری

تفرقہ بیکار نے والا ایک اور غرضِ تندگ نظری ہے۔ بسا اوقات مذہبوں کے اندر وہ چیزیں موجود ہوتی ہیں جن کو مذہب برداشت نہیں کرتا۔ ان میں سے ایک چیز شدید قسم کی تندگ نظری ہے۔ مذہبی کے اندر تندگ نظری  
چیزیں نہیں ہے بالکل اسی طرح جیسے ایک لوگوں جس کے سر کے بال جھوٹنے لگے تو کسی نے اسے بالوں کے  
امکنیشافت ڈاکٹر کا پتہ بتایا کہ وہ بال اچھے کاشت کرتے ہیں۔ لوگوں نے بتایا کہ جب میں ڈاکٹر صاحب سے تائم  
لے کر پہنچا تو شمشے سے ڈاکٹر صاحب کے سر پر نظر پڑی جس پر ایک بال تک موجود تھا الہامیں سمجھ گیا کہ یہ کتنے  
ماہر ہیں۔ اگر یہ ماہر ہوتے تو نمونے کے طور پر کم از کم چند بال خود ان کے اپنے سر پر آگے ہوتے۔ تعصّب بھی  
مذہبوں کے اندر چھانٹنیں ہے۔

مذہبوں میں یہ بیماری بہت بڑی آفت ہے۔ بعض بیماریاں مخصوص طبقوں سے متعلق ہوتی ہیں جیسے کچھ  
بیماریاں صرف عورتوں سے مخصوص ہیں یا پاکستان کی قومی بیماریاں جو دیواروں پر لکھی ہوتی ہیں۔ اسی طرح کچھ  
مذہبی بیماریاں ہیں جو دوسروں کو بہت کم لگتی ہیں ان میں سے ایک تندگ نظر ہوتا ہے۔ اس کے علاج کیلئے مذہبوں  
کی ضرورت ہے۔ یہ بیماری طبیریا سے بھی زیادہ خطرناک ہے۔ تندگ نظر آدمی دین کو تباہی  
کے دھانے پر پہنچا دیتا ہے۔ تندگ نظر عالم، تندگ نظر تدبیر و تحقیق، تندگ فساد ہے اور اسلام تندگ نظری کو ہرگز قبول نہیں  
کرتا۔ دراصل مسلمان وہ ہے جس کے اندر شرح صدر موجود ہو۔ تندگ دل آدمی کبھی مسلمان و مونمن نہیں ہو سکتا۔

قرآن کا فرمان ہے:

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب 》 207 》

لَمْ يُرِدَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَ بَشَرًا مِّنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَ إِذَا جَعَلْتَ صَدَرَةَ طَيْقًا حَوْرَجًا  
كَانَتَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ.....

پس خدا جس کو ہدایت دینا چاہتا ہے اس کے سینے کو اسلام کے لئے کشادہ کر دیتا ہے اور جس کو گراہی میں پھوڑنا چاہتا ہے اس کے سینے کو ایسا نجک گھٹا ہوا کر دیتا ہے گویا وہ آسمان کی طرف بلند ہو رہا ہو۔

اللہ اگر کسی کو ہدایت کرنا چاہے تو پہلے اس کو وسعت نظر، وسعت صدر اور وسعت ذہن عطا کرتا ہے۔

سب سے پہلے اس کی نجک نظری دور کرتا ہے۔ یہ قرآن کا **Formula** اور قانون ہے کہ جب تک انسان کے اندر وسعت صدر نہ آجائے اسے ہدایت نہیں ملتی۔ قرآن نے دونوں شقیں ذکر کر دی ہیں کہ اللہ اگر کسی کو ہدایت کرنا چاہے تو پہلے اسے شریح صدر عطا کرتا ہے اور اگر کسی کو گراہ کرنا چاہے تو اس کے دل کو نجک کر دیتا ہے۔ خدا کسی نجک نظر کے دل میں ہدایت نہیں ڈالتا۔ نجک نظر کو دین کبھی بھی سمجھ میں نہیں آتا۔ نجک دل کے اندر دین اور حق جانتا ہی نہیں ہے۔ نجک نظر نے اپنا خود و ساختمان دین بنا لیا ہوتا ہے اور اس دین کے معیار پر وہ خود ہی اترتا ہے۔ دوسرا لوگ اس کو دیدار بھی نظر نہیں آتے بلکہ خارج از دین نظر آتے ہیں۔

وسعت صدر ہو تو پھر انسان ایک دوسرے کو برداشت کرتا ہے ورنہ نجک دل کے ساتھ بھائی بھائی کو برداشت نہیں کرتا۔ شیعہ اور سی میں تھوڑا بہت اصولی، اعتقادی اور فروغی سوال میں اختلاف ہے لیکن شیعہ کا آپ سی میں کہاں اختلاف ہے؟ یہ کیوں ایک دوسرے کے دست و گریبان ہوتے ہیں؟ ان کے پاس کیا حواز ہے؟ اگر وہاں تفرقہ کا بہانہ ذہنی لیتے ہو تو یہاں تو کوئی بہانہ موجود نہیں ہے اور بھرہ دشمن بھی آپ کی کمین میں ہے۔ وہ بھی اس اختلاف سے فائدہ اٹھا رہا ہے۔ اگر کوئی کرانے کے قائل سے کہے کہ فلاں کو گولی مار دو اور جس شخص کو مردا نا چاہتا ہے وہ پہلے ہی ہزاروں بیماریوں کے ساتھی ہی اور کیفر کا مریض بھی ہو کہ جو ائمہ بھی نہ سکتا ہو تو ایسا دشمن اپنا پیسہ ضائع کر رہا ہے چونکہ وہ خود چند دنوں میں مر نے والا ہے۔ جب مسلمان تفرقہ کے ذریعے خود ہی ایک دوسرے

۱۔.....(سورہ انعام، آیہ ۱۲۵)

کو مار رہے ہیں تو دشمن کو اور کیا چاہئے؟ آپ امر بالمعروف و نهى عن المکر ضرور کریں لیکن ایک درسے کو تخلی کریں۔ اگر کوئی آپ سے مختلف رائے رکھتا ہے تو اس کا حق نہ تاہے۔ یہ کیوں کہتے ہو کہ جو میں سوچتا ہوں وہی سب سوچیں۔ جس طرح لوگ آپ کو برداشت کرتے ہیں اسی طرح آپ بھی لوگوں کو برداشت کریں۔ اگر آپ نے برداشت کرنا چھوڑ دیا تو کوئی آپ کو بھی برداشت نہیں کرے گا۔ یہی بات گھروں اور معاشروں کے اندر بھی صارق آتی ہے۔

اسی طرح جب اللہ نے حضرت موسیٰ ﷺ کو فرعون سے مبارزے کیلئے مأمور کیا اور فرمایا کہ

إذْهَبْ إِلَيْ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغِيٌّ ۝

اسے موسیٰؑ فرعون کی طرف جاؤ کہ اس نے بغاوت کر دی ہے۔ فرعون کے ساتھ مقابلہ و مبارزہ کرو لیکن پہلے دعوت دو تو حضرت موسیٰؑ نے سب سے پہلے پروردگار سے دعا کی کہ پروردگار امیرے اندر کچھ ضعف ہیں اگر وہ بی طرف ہو جائیں یہ جہاد کر لے کر ہوں یہاں افرمایا:

رَبُّ الْفَرْخَ لَنِي صَلَّيْ ۝

میرے پروردگار امیر اسید کشادہ فرمایا.....

پروردگار ایک دلی کے ساتھ یہ کام نہیں ہو سکتا۔ فرعون جیسوں کا مقابلہ بھک دل انسان نہیں کر سکتا۔ خداوند انجھے شریح صدر عطا فرمایا کیونکہ دین کا پیغمبر اور علمبردار شریح صدر کے بغیر کسی فرعون کا مقابلہ نہیں کر سکتا۔ شریح صدر کے بغیر کسی کو شعور تک نہیں ہوتا کہ میں فرعون کا مقابلہ کروں۔ اگر موسیٰؑ میں شریح صدر نہ ہوتی تو تھی فرعون سے گرانے کے بجائے ہاروں سے ٹکر جاتے۔ جس کو خدا و سنت نظر خدا بخش دے اسے سب سے پہلے اپنا دشمن نظر آ جاتا ہے۔ مسلمان کا دشمن مسلمان نہیں ہے، مومن کا دشمن مومن نہیں ہے۔ بھک نظر اپنے پڑوی کے ساتھ مخالفت نہیں کرتا بلکہ اپنے بھائی کا مخالف ہوتا ہے۔ بھک نظر عورتیں مثلاً ہو، ساس کی دشمن ہے اور ساس، بھوکی لیکن

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب ۲۰۹

انہیں اپنے مشترکہ دشمن کی کوئی پرواہ نہیں ہے چونکہ ساس اور بہودنوں نجک نظر ہیں۔

محک نظری اپرے معاشرے کو تباہ کر دیتی ہے لہذا جب خداوند نے حضرت موسیٰؑ کو دعوت عطا کر دی تو حضرت موسیٰؑ نے خوبصورت مبارزہ کیا لیکن خداوند تبارک تعالیٰ نے پیامبر اکرم ﷺ کو شرح صدر کا تنفس، انتیاز و انعام ابتدائی طور پر ہی عطا کر دیا اور فرمایا:

### اَللّٰهُ نَسْرَخُ لَكَ صَدْرَكَ ۝

اے نبیؐ کیا ہم نے آپ کو شرح صدر عطا نہیں کی۔ پھر پیامبرؐ نے یہ مجزہ کیا کہ لوگوں کو جاہیت کے زمانے سے کمال کر "رَحْمَةً بَيْنَهُمْ" بنا دیا۔ انہیں ایک دوسرے کا افی بنا دیا۔ آج بہت سارے لوگ اپنی ذہنیت سے سوال اٹھاتے ہیں کہ یہ فلاں فلاں پیامبرؐ کے ساتھ کیوں تھے؟! اگر خدا ان لوگوں کو زمین پر کچھ اختیار دی دے تو یہ لوگوں کا کیا حشر کریں گے؟ لیکن اگر خدا پیامبر اکرم ﷺ کو شرح صدر عطا نہ فرماتا تو اسلام وہیں رک جاتا۔ اس وسیع النظر رسولؐ کی امت اگر بھی نظر ہو گئی تو امت اور رسولؐ میں فاصلہ پڑ جائے گا۔

وسیع النظر رسولؐ کے ساتھ صرف وسیع النظر قومِ ملل سکتی ہے اور سبی ہوا کہ حضرت موسیٰؑ کو خدا نے دعوت نظر دی لیکن میں اسرائیل بھک نظر قومِ ملل اور میں اسرائیل ایک ساتھ نہیں جل سکے چانچپا ایک موقع پر موسیٰؑ نے خدا سے دعا کی:

### فَأَلْرُقْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ۝

لہذا تو ہم میں اور اس فاقہ قوم میں جدا ہی ڈال دے۔

اسرائیل حضرت یعقوبؑ کا نام ہے اسی لئے ان کی اولاد کوئی اسرائیل کو کہتے ہیں۔ حضرت یعقوبؑ کے بارہ بیٹوں تھے جن میں ایک یوسفؑ تھے اور باقی گیارہ بھائیوں کا تذکرہ سورہ یوسفؑ میں موجود ہے۔ انہی کی اولاد سے بارہ قبیلے بن گئے۔ بعض روایات میں لکھا ہے کہ جب حضرت موسیٰؑ نے ان کو فرعون کے چکل

سے نجات دی اور شفیت بھر کیا تو نبی اسرائیل سے فرمایا کہ یہاں سے گزر جاؤ لیکن انہوں نے کہا کہ جس راستے سے دوسرا قبیلہ گزرے گا ہم وہاں سے نہیں گزریں گے۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو مجبوراً وہاں پر بارہ راستے بنانے پڑے۔ ایک نبی کی اولاد، آخر موسیٰ علیہ السلام نے عجک آ کر کہا کہ پروردگار! انہیں مجھ سے لے لے اور مجھے ان سے لے لے۔ نجع البلاغہ میں امیر المؤمنین علیہ السلام نمبر ۲۵ میں یہی فرماتے ہیں کہ

اللَّهُمَّ إِنِّي أَذْكُرُ مُلْكَهُمْ وَمَلُوْنِي وَسَبِيلَهُمْ وَسَبِيلَنِي، فَأَبْدِلْنِي بِهِمْ خَيْرًا مِنْهُمْ، وَ  
أَبْدِلْهُمْ بِنِي شَرًا مِنِّي!.....

اے اللہ وہ مجھ سے عجک دل ہو چکے ہیں اور میں ان سے، وہ مجھ سے آکتا چکے ہیں اور میں ان سے، مجھے ان کے بد لے میں اچھے لوگ عطا کرو میرے بد لے میں انہیں کوئی اور برا حاکم دے.....

اے خدا میں نہ انہیں تھکا دیا ہے انہوں نے مجھے تھکا دیا ہے، مولا علیہ السلام کا سید و سعیج ہے لیکن علیہ السلام فوج کا سیدنا کتنا نگک ہے۔ عجک نظر لوگ و سعیج النظر امام کے ساتھ نہیں جل سکتے لہذا مولا علیہ السلام نے خدا سے دعا مانگی کہ پروردگار! انہیں مجھ سے لے لے مجھے ان سے لے لے۔ مجھے ان سے بہتر عطا کرو اور ان کے اوپر بہت بذریعہ سلط کر دے۔ بعد میں یہی ہوا کہ انہیں حاج ابن یوسف اور دوسرے ظالمین میر آئے کہ مبہی ان کے قابل تھے۔ عجک نظر قوموں پر عجک نظر حکمران سلط ہو جاتے ہیں۔

اے لئے ہمیں دعا کے ذریعہ یادب سکھایا گیا ہے کہ

وَلَا تُسْلِطْ عَلَيْنَا مَنْ لَا يَرْحَمُنَا.....

یعنی اے خدا اتم پر ایسوں کو سلط نہ فرم کر جو ہم پر، ہماری اولاد پر اور ہمارے دین پر رحم نہ کھائیں۔

۱....(مفاتیح الجنان) (أنبیاء القلوب - سماحة آیة اللہ السيد محمد تقی المدرسی) (أنبیاء المؤمنین - آیة اللہ السيد محمد تقی المدرسی) (الدرُّوْغُ الرَّاقِيَّة - جمال العارفین رضی الدین السيد علی بن موسی بن طاووس) (صحابُ الْأَبْرَارِ فِي وظائفِ الْأَسْحَارِ - آیة اللہ العظیمی الشیخ محمد حسین کاشف الغطاء) (مصباحِ کفعمی) (مصابحِ المنهج) (البلدُ الْأَمِينُ - ابراہیم بن علی عاملی کفعمی) (اقبالُ الأَعْمَالِ)

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب 》(211)

نک نظری اور دین ایک جگہ اکٹھے نہیں ہو سکتے۔ خود دین کھردہ ہے کہ  
وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُبَصِّلَ بَعْدَ لِصَلَرَةٍ ضَيْقًا خَرَجَأَنَّمَا يَضْعُفُ فِي السُّمَاءِ.....  
اور جس کو گراہی میں چھوڑنا چاہتا ہے اس کے سینے کو ایسا نک گھٹا ہوا کر دیتا ہے گواہ آسان کی طرف  
پشیدہ ہو رہا ہو.....

نک دل ظلمانی دل ہوتا ہے اور خدا فرماتا ہے کہ

اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ.....

اللَّهُ آسَانُوں اور زمین کا نور ہے.....

ذاتِ خدا نور ہے، قرآن نور ہے، پیغمبر ﷺ اور تعلیماتِ پیغمبر ﷺ اور  
تعلیماتِ الہی بیت ﷺ نور ہیں اور نور کسی ظلمانی دل میں نہیں جاتا۔ وسیع دل نورانی دل ہوتا ہے اور نور نور کے اندر  
جاتا ہے۔ یہ نک نظری سے تفرقہ پیدا ہوتا ہے جو کمزوری و ضعیت کی وجہ بتاتا ہے اور دشمنانی دین کو موقبل جاتا ہے  
کہ وہ ان کے مقدسات اور سرزی میں کی بے حرمتی کریں کیونکہ ہر قوم کی زمین اُس کی ناموس ہوتی ہے۔ دُشمن اس  
سرزی میں پرچم ہو دوڑتے ہیں اور اپنی مرضی سے تصرف کرتے ہیں۔ کمزوری کے باعث کسی کو جرأت نہیں ہوتی کہ  
ان کے خلاف اظہار کر سکتے۔ نک نظری کی بنا پر وحدت کو وہ اہمیت نہیں دی گئی ہے جس کی وجہ دار ہے۔ یہ  
نک نظری مدربوں کے شایان شان نہیں ہے اور تفرقہ کا ایک بنیادی سبب ہے۔

### عقلانیت کا فقدان

تفرقہ کا ایک بنیادی سبب مدربوں کے اندر عقلانیت کا فقدان، عقل کا عمل خل شہ ہونا، عقلی تقاضوں کو نہ  
سمحت، عقلی فرامیں کو درک نہ کرنا اور ان پر توجہ نہ دینا ہے۔ ہم جب بھی عقلانیت کو دین سے باہر نکالیں گے تو اس

کے اثرات جھڑے، نزاع، فساد اور دہشت گردی کی صورت میں سامنے آئیں گے۔ جیسے پاکستان کی سر زمین بھک ہو گئی ہے۔ لوگ کسی زمانے میں پاکستان زندہ باد کہتے تھے لیکن اب بعض لوگ پاکستان سے زندہ بھاگ کافرہ لگاتے ہیں چونکہ یہ سر زمین بھک ہو گئی ہے۔ نہ یہاں جان محفوظ ہے، نہ دولت، نہ سرمایہ، نہ بُرنس اور نہ ہی ناموس چنانچہ لوگوں نے یہ را حل ڈھونڈا ہے کہ یہاں سے فرار کر جاؤ یعنی جس کے پاس پیسہ ہے، جس کا ذہن اچھا ہے، جس کے اندر شینٹ (Talent) ہے یا جو تعلیم یافتہ ہے وہ ملک سے باہر چلا جائے۔

ماں پاپ نے اپنے قابل بچوں کیلئے بھی سے منصوبے ہنانے شروع کئے ہوئے ہیں کہ ان کو کس طرح ملک سے باہر بھیجنیں لیکن اگر بچے کسی قابل نہیں ہے اور ہر شبے میں Fail ہے، ویلڈ بھک کی دکان سے بھی رسیکٹ ہو گیا، پس پھر کی دکان پر بھی نہیں لٹکا، کنڈ کفری بھی نہیں کر سکتا تو اس کو گنجائی کر دیتی تعلیم کیلئے مدرسہ میں بھج دیتے ہیں کہ یہ عالم دین بن جائے۔ جب ملک سے پڑھے لکھے اور الیٹ (Elite) لوگ بھاگ جائیں گے کہ جو کچھ کرنے کے قابل ہیں تو لا حالہ بچپنے دہشت گرد، کارئے کے قاتل اور بے شور و دنہم لوگ رہ جائیں گے۔ ایسے لا ابالی لوگ رہ جائیں گے کہ جن کو جنت نہ کافر مارنے سے، نہ منافق مارنے سے، نہ فاسد مارنے سے، نہ شریانی مارنے سے اور نہ زانی مارنے سے ملتی ہے بلکہ انہیں جنت نمازی کو مارنے سے، مومن کو مارنے سے اور مسجد و امام بارگاہ اڑانے سے ملتی ہے۔ یہ کسی جنت ہے جو خدا نے نمازوں کو مارنے کیلئے رکھی ہے؟! جنت کی یہ ایسا تصور کیسی کج فہم، نافہم ہوا رنا دا ان ہی کے ذہن میں ڈالی جاسکتی ہے۔ جب دین کے اندر عقلانیت ختم ہو جائے تو یہی حال ہوتا ہے۔ اگر عقل سے کام لیا جائے تو کوئی بھی یہ کام کرنے کیلئے تیار نہیں ہو گا۔

یہ الیہ ہے کہ لوگوں نے عقلانیت دین سے باہر کر دی ہے اور مجھے تعجب ہوتا ہے کہ بعض تو حکم کھلا کہتے ہیں کہ عقل کا دین و ایمان سے کیا تعلق ہے؟ اگر عقل کو دین سے الگ کر دیا جائے تو پھر پاکستانیوں جیسے متذمین بنتے ہیں۔ دین بغیر عقلانیت کے آفت بن جاتا ہے۔ اگر نہ ہی لوگ معقولیت و عقلانیت سے روگروانی کریں اور عقلی تقاضوں کے مطابق نہ چلیں تو یہ مذہب ان کیلئے قند کی آما جگاہ بن جاتا ہے۔ اس بات کی تصدیق کیلئے فراوان احادیث شوہی اور ائمہ اطہار موجودہ ہیں۔ اصول کافی کی حدیث کے مطابق عقل کو رسول باطقی کہا گیا ہے۔

ای طرح اصول کافی کے پہلے باب ”کتاب العقل والجہل“ میں حضرت امام موسیٰ کاظم علیہ السلام کی ایک بہت خوبصورت حدیث منقول ہے۔ اُس حدیث کی خوبصورتی ان دو وجہات کی ہے اس باب میں سب سے منصل حدیث ہے اور دوسری خوبصورتی یہ ہے کہ امام نے عقل کی اہمیت کو قرآن سے بیان کیا ہے۔ امام علیہ السلام نے اپنے شاگردہ شام سے فرمایا: اے شام! کیا میں تجھے بتاؤں کہ عقل کا مقام و منزلت خدا کی بارگاہ میں کیا ہے؟ اس کے بعد امام نے قرآن کی متعدد آیات سے عقل کا مقام واضح کیا۔ یہاں اُس طولانی حدیث کا ایک مختصر حصہ نقل کرتے ہیں۔ اُس حدیث کے مضمون کے مطابق تخلیق آدم علیہ السلام کے بعد اللہ تعالیٰ نے جریل علیہ السلام کو حضرت آدم علیہ السلام کے پاس تین چیزیں دے کر روانہ کیا اور فرمایا کہ آدم سے کہو ان تین چیزوں میں سے ایک کا اختیار کر لیں۔ چونکہ آدم کا دل چاہے گا کہ تینوں چیزوں لے لیں لیکن انہیں صرف ایک چیز منتخب کرنے کا اختیار ہے۔ یہ آدم علیہ السلام کا امتحان بھی تھا یہ انہیں سلسلہ ویس بھی کیا جا رہا تھا۔ چنانچہ جریل علیہ السلام دین، حیاء اور عقل لے کر آئے اور حضرت آدم علیہ السلام سے فرمایا کہ خداوند جبار و تعالیٰ نے یہ تین چیزوں میں سے ایک لے لیجئے اور دو واپس چلے جائیں گے۔ جب حضرت آدم علیہ السلام نے ان میں سے عقل کا اختیار کر لیا تو جریل علیہ السلام نے دین اور حیا سے کہا کہ اب آپ دونوں واپس چلے جائیں۔ دین اور حیانے جریل علیہ السلام سے کہا کہ خدا نے ہمیں یہ حکم دیا ہوا ہے کہ تم دونوں وہاں رہنا چہاں عقل موجود ہو۔ عقل سے ہماری جدائی نہیں ہو سکتی۔ اس حدیث نورانی کے مطابق دین اور حیا وہاں ہوں گے جہاں عقلانیت ہوگی۔ اگر عقلانیت نہیں ہوگی تو دین کے بجائے فساد ہو گا اور حیا کے بجائے بے حیائی۔ بے حیائی اور بد جوابی وہیں ہوتی ہے جہاں عقل نہیں ہوتی۔ اکبرالہ آبادی جو بلبل اردو کہلاتے ہیں ایک بہت ہی خوش بیان اور خوش لحن اور بیبی ہیں۔ انہوں نے طنز بھی ذرا جدت کے ساتھ پیش کیا ہے۔ آپ نے حیا سے متعلق خوبصورت اظہار نظر کیا ہے لیکن دین کے بارے میں نہیں کہہ سکے۔ وہ کہہ گئے کہ اگر عقل نہ ہو تو حیا بھی نہ ہوتی:

بے پرده ناظر آئیں جو کل چند بیبیاں  
اکبر زمیں میں غیرت قومی سے گزر گیا

پوچھا جوان سے آپ کا پردہ وہ کیا بوا  
کہنے لگیں کہ عقل ہے مردوں کی پڑگما  
جو نورت ہے پردہ ہو کر، بے حیا ہو کر باہر آتی ہے تو وہ یہ پردہ مرد کی عقل پر ڈال کر آتی ہے۔ اگر شوہر،  
بھائی یا بیٹا بے عقل نہ ہو تو کوئی خاتون بے پردہ باہر نہیں آتی کیونکہ عقل پر پردہ پڑ جانے کا لازمی نتیجہ حیا اور دین کا  
رخصت ہو جاتا ہے۔

لیکن عقل نہ ہو تو ان نمازوں میں جھکڑا ہوتا ہے، اگر امام  
بارگاہوں میں عزاداری ہو لیکن عقل نہ ہو تو ان عزاداریوں میں جھکڑا ہوتا ہے، اگر منبروں پر خطاب ہو لیکن عقل نہ  
ہو تو وہاں سے فتنہ و فساد صادر ہوتا ہے، وہاں محبت کا درس نہیں دیا جاتا۔ جس نے فین خطاب سیکھ لیا ہے اگر وہ ساتھ  
ساتھ عقل کو بھی پروان چڑھانے کی کوشش کرتا تو اسے اللہ و رسول کافرمان بھی سمجھ آتا اور معلوم ہوتا کہ میری باتوں  
سے کہیں فتنہ و فساد اور لڑائی جھکڑے کا ماحول تو پروان نہیں چڑھ رہا اور اس لڑائی جھکڑے کا نتیجہ کیا تکھے؟ ادین  
وہاں ہے جہاں عقلانیت موجود ہے اور جہاں عقلانیت نہیں ہے وہاں دین بھی نہیں ہے۔ ہم غیر عاقلانہ اور غیر  
خود مندانہ رویوں سے وحدت کی طرف نہیں جاسکتے۔ سید جمال الدین افغانی "مسلمانوں کی پسندگی کے اسباب  
میں سے ایک بڑا سبب یہ بیان فرماتے تھے کہ جب سے مسلمانوں نے عقلی روشن ترک کی ہے اور محض تقلیدی روشن  
اپنائی ہے اس دن سے یہ پسندادہ ہونا شروع ہو گئے ہیں۔

### سادہ نوحی.....

مدربوں کی سادہ لوگ تفرقہ پھیلانے میں معاونت کرتی ہے۔ عجیب بات یہ ہے کہ لوگ اپنے دنیاوی  
کاموں میں ترقی کا مظاہرہ کرتے ہیں مثلاً کوئی کار و بار کرتے ہیں تو اس کے نفت و نقصان کے پارے میں اچھی  
طرح تحریک و تحلیل کرتے ہیں اور اگر کار و بار میں ان کا کوئی Competitor یا Rival ہو تو اس کی  
پرکڑی نظر رکھتے ہیں لیکن دین کے معاملے میں بھی لوگ بھولے جاتے ہیں Business Strategies

جاتے ہیں۔ انہیں سمجھنی نہیں آتا کہ ہمارے ساتھ دشمن کیا پروپگنڈے و حیلے سر انجام دے رہا ہے۔

دنیٰ طلب میں بعض ایسے سادہ لوح ہوتے ہیں کہ جو زیادہ سمجھ بوجھ نہیں رکھتے خصوصاً ہمارے لئے میں سادہ لوحی دنیٰ طلب کا میرٹ (Merit) ہے۔ جو پچھا چھا ہوا سے کافی ویونورٹی بیچھ دیتے ہیں اور ڈاکٹریا انجینئرنگ اور کسی فیلڈ (Field) میں بیچھ دیتے ہیں اور جو پچھ ان فٹ (Unfit) ہو جسے کسی شعبے میں بھی کام نہ آتا ہو اور جس کو کچھ سمجھنا آتا ہو اسے دین پڑھنے کیلئے بیچھ دیتے ہیں۔ یہ میں کوئی بدگمانی بیان نہیں کر رہا بلکہ آنکھوں دیکھا حال درج کر رہا ہوں۔ جب میں پاکستان کے ایک مدرسہ میں زیر تعلیم تھا تو ایک صاحب اپنے بیٹے کو تعلیم دلانے کیلئے مدرسہ لائے۔ انہوں نے مدرسہ کے مدیر سے کہا کہ آپ اسے داخلہ دیں تو انہوں نے بھی ازرا و تکلف پوچھ لیا: اس کی تعلیم کیا ہے؟ تو پچھ کے والد بگز گئے اور کہنے لگے کہ مولانا صاحب! آپ بھی کمال باتمیں کرتے ہیں اور پھر اپنے بچے کو دوچار جلی کئی باتمیں کہ یہ فلاں اگر پڑھنے والا ہوتا تو میں اس کو آپ کے پاس لاتا؟ میں نے اس کو اسکوں میں ڈالا تو یہ بھاگ گیا، پھر میں نے اس کو پھر جگر کی دکان پر بخایا وہاں سے بھی بھاگ گیا، میں نے اس کو دیلڈ گک کی دکان پر بھیجا یہ وہاں سے بھی بھاگ گیا، میں نے اسے کہا کہ اب میں تیر اعلان کرتا ہوں لہذا اس کو پکڑ کر مدرسہ لے آیا ہوں۔ ظاہر ہے کہ وہ پچھ جو نہ ویلڈ گک سیکھ سکا، نہ پھر سیکھ سکا تو وہ دین کیا پڑھے گا؟ اس کو کیا سمجھ آئے گا؟ لیکن قوم کے اندر فتنہ اسلئے کیلئے یہ کھوپڑی آمادہ ہے۔

مجھے اپنے استاد کا ایک لطیفہ یاد آتا ہے کہ وہ درس کے دوران فرماتے تھے کہ مجھ سے ایک بیچارے سادہ لوح طالب علم نے سوال کیا کہ اُستاد جی! بتائیے چور کیلئے چوری کا بہترین وقت کون سا ہوتا ہے؟ تو اُستاد نے جواب دیا کہ چوروں کیلئے چوری کرنے کا بہترین وقت سحر کا وقت ہے یعنی نماز صبح سے تھوڑا اپہلے، تو اس طالب علم نے اُستاد سے پوچھا کہ اگر اس وقت وہ چوری کیلئے نکلتے ہیں تو پھر نماز شب کب پڑھتے ہیں؟!! یہ سادہ لوحی ہے کہ یہ چوروں کے بارے میں تو قع رکھتا ہے کہ وہ تہجد بھی پڑھتے ہوں گے۔

اسی طرح لوگ ان مہروں سے تو قع رکھتے ہیں جو ملک بیچ رہے ہیں اور ملک کو لوٹ اور توڑ رہے ہیں کہ یہ تہجد کب پڑھتے ہوں گے؟ یہ امت کی وحدت کیلئے کتنی کوششیں کرتے ہوں گے؟ لوگ سمجھتے ہیں کہ یہ سوتے ہی

نہیں ہوں گے اور صبح و شامِ امت کو پریشان دیکھ کر فلمدرستے ہوں گے حالانکہ ایسا ہرگز نہیں ہے۔ بعض لوگ انہی بے وقوف حکمرانوں اور سیاستدانوں سے آس لگائے میٹھے ہیں کہ یہ لوگ بہتری لاائیں گے۔ خدا شاہد ہے کہ میں جب بعض بخوبیہ اور پڑھے لکھنے لوگوں سے اس قسم کی خام باتیں ملتا ہوں تو بدن پر لرزہ طاری ہو جاتا ہے۔ ان میں اتنی پچھلی بھی نہیں ہے کہ سمجھ سکیں ہمارے ساتھ کیا ہو رہا ہے؟!

دھمن دین نے پوری دنیا کے اور حکومت کرنے کا جو خواب دیکھا ہے اُس کی تجیری سے تفرقہ کے اندر نظر آتی ہے۔ وہ قوموں اور ممالک کے مختلف خطوں کے اندر مختلف حوالوں سے تفرقہ ڈال کر انہیں کمزور و ضعیف کر کے ان میں درازیں ڈالتے ہیں تاکہ ان درازوں کے اندر خود گھس کر اُس قوم کے وسائلِ بروزت اور تمام حیثیت و شخصیت پر قبضہ کر لیا جائے۔ اس کام کیلئے یہ حکمران جو ہم پر مسلط کئے جاتے ہیں بہترین ذریعہ ہیں کیونکہ یہ ہرے انہوں نے خود پال کر کھے ہوئے ہیں۔ جب تک عوام اس سادہ لوگی سے چھکارہ نہیں پائے گی اس وقت تک مشکلات کی دلدل سے باہر نہیں آسکتی۔

میادین حضور مسیح غیر حاضری

### .....میادین حضور میں غیر حاضری

میادین حضور سے غائب ہونا یعنی جہاں نہیں ہوتا چاہیے وہاں نہ ہونا تفرقہ کا باعث بنتا ہے اور اسی چیز نے ملکی حالات یہاں تک پہنچائے ہیں۔ پڑھے لکھنے اور سمجھدار لوگوں کی ایک بہت بڑی فاطمی بھی ہے کہ جب میدان میں آنے اور اظہار وجود کا وقت ہوتا ہے تو یہاں ہر جو نہیں کرتے نتیجتاً معاملہ ان کے ہاتھ سے نکل جاتا ہے اور احتجوں کے ہاتھ نہ چھو جاتا ہے جس کی علاوی پر ساری عمر نہیں کر سکتے۔ پھر یہ کہ افسوس ملتے رہتے ہیں کہ اب پچھتاوے کیا ہوت جب چڑیا چک گئیں کھیت۔ آج پاکستان جن لوگوں کے ہاتھ میں آگیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جن لوگوں کو کوئی روپ (Role) ادا کرنا چاہیے تھا انہوں نے نہیں کیا۔ اپنے اعلیٰ حماشائی بن گئے اور نتیجتاً انہوں نے پاکستان کو عبرت کا نمونہ بنادیا۔

Intellectual-White-collar VIP

ذمہ داری سے بچنے کیلئے بعض اوقات ہم گروں میں بیٹھے بیٹھے اس طرح کی توجیحات پیش کرتے ہیں کہ ہم کیوں جائیں وہاں ہمارا کوئی کام ہی نہیں ہے اور ہاں تو سماں اٹھاتا ہے اور ہماری کمر میں درد ہے اور ہاں دوڑنے کا کام ہے اور ہماری ٹانگوں میں درد ہے اور ہاں ساری رات بیٹھنے کا کام ہے اور ہم بیٹھنے نہیں سکتے! ان بہانوں کی وجہ سے ہم میدان میں حاضر نہیں ہوتے۔ کچھ میدان ایسے ہوتے ہیں جن کے اندر کام کرنا بھی واجب ہے لیکن اگر کوئی کام نہیں کر سکتے تو صرف آپ کا اُس میدان کے اندر حاضر رہنا بھی واجب ہے۔

حضور در میدان کے قتل کو بچنے کیلئے ہم کربلا سے رجوع کرتے ہیں۔ کربلا میں ہمیں فراوان درس ملتے ہیں اور ہم ان کے نفرے بھی لگاتے ہیں خصوصاً تغییری حضرات کی زمانے میں اچھے اچھے نفرے لگاتے تھے لیکن آج کل شاید مصلحت نہیں سمجھتے۔ یہ نفرے تکرکی عکای کرتے ہیں۔ ان نعروں کے اندر معنی، مفہوم اور پیغام پوشیدہ ہوتا ہے لہذا انہیں محفوظ رکھیں۔ ایک راہ کا شعار اگر محفوظ رہے تو کسی بھی وقت وہ راہ زندہ ہو جاتی ہے۔ ان کربلائی شعراً و ہنرمندان کو محفوظ رکھیں اور انہیں ترک نہ کریں۔ کربلا ہماری درس گاہ ہے۔ یہ خطابی کائنات درج نہیں کر رہا ہوں بلکہ حقیقت بیان کر رہا ہوں کہ کربلا قرآن و دین کی عملی تفسیر ہے۔ امام غیثیہ فرماتے ہیں:

ماہرچہ داریم از سید الشہداء داریم .....

ہمارے پاس جو کچھ ہے وہ سید الشہداء ﷺ کی بدولت ہے۔ یہ انقلاب، حکومت اور سب کچھ سید الشہداء ﷺ کے طفیل ہے۔ یہ سب ہم نے کربلا سے لیا ہے۔

### .....کربلائی درس، حضور در میدان کیلئے عمر رکاوٹ نہیں

ہم کربلا سے چھوٹی چھوٹی چیزوں لیتے ہیں لیکن اگر کسی کاظرف بڑا ہو تو کربلا میں بھر کر دیتی ہے۔ کربلا کے فراوان درسوں میں سے ایک یہ ہے کہ کربلا کے اندر بہت سارے مجاہدین ایسے تھے جو جنگ نہیں لڑ سکتے تھے مثلاً خواتین، بچے اور بزرگ۔ اگشت شمار افراد ایسے تھے جو جنگو تھے اور بھرپور جنگ لڑ سکتے تھے۔ حتیٰ مردوں میں سے کچھ افراد بڑھاپے کی اسکی حد میں پہنچ ہوئے تھے کہ ان کیلئے جنگ لڑنا مقدور نہیں تھا۔ کربلا کے شہداء کی تعداد

سو (۱۰۰) سے زیادہ ہے جو تاریخ میں ایک سو تین (۱۰۳) سے لے کر ایک سوتیس (۱۳۰) تک لکھی گئی ہے۔  
بہتر (۲۷) مشہور ہو گئے ہیں لیکن باقی شہداء مشہور نہیں ہوئے۔

آن شہداء کے بلامیں سے ایک ایسی بزرگوار شخصیت بھی ہے کہ جن کی عمر سو سال سے زیادہ تھی۔ ان کا  
تعلق میں اسد کے قبیلہ سے تھا اور حبیب ابن مظاہرؑ کے رشتہ دار تھے۔ آپؑ کا نام چناداہ این حارت تھا۔ لگ بھگ  
ایک سو بارہ سال کی عمر میں یہ کربلامیں سید الشہداءؑ کا ساتھ دینے کیلئے پہنچے۔ مقاومت میں لکھا ہے کہ جب یہ  
جنگ کیلئے مقتل میں جانے لگے تو عمر سیدہ ہونے کے سبب گھوڑے پر نیس بیٹھ کتے تھے۔ ہم اپنے معاشرے میں  
سو سال کی عمر کے آدمی کی حالت کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ وہ کتنا لاغر ہوتا ہے لیکن یہ شخص گھر سے انداز، اپنے قبیلے کو  
چھوڑا اور سید الشہداءؑ کا ساتھ دینے کیلئے کربلامیں پہنچا آیا۔ جب میدان جنگ میں جانا چاہا تو ان کو دوآمدیوں نے  
گھوڑے پر بٹھایا۔ انہوں نے تمیں کپڑے منکوا کہ کہا کہ ایک کپڑے سے میری نانکیں گھوڑے کے نیچے سے باندھ  
دوتا کہ میں گرفتار ہوں، دوسرے کپڑے سے میری کمرکس کر باندھ دوتا کہ میں سید حابیثہ سکوں۔ یہ حاضر کی جو  
سے ان کی ہمنویں لٹک کر آنکھوں کے سامنے آگئی تھیں جس کی وجہ سے انہیں دکھائی نہیں دیتا تھا لہذا کہا کہ تیر سے  
کپڑے سے میری ہمنوئیں اوپر کر کے باندھ دو۔ اس عمر کو پہنچی ہوئی شخصیت سید الشہداءؑ کے ساتھ میدان کر بلا  
میں موجود ہے۔ آیا ان پر جہاد شرعاً واجب تھا؟ اس عمر میں تو جہاد واجب نہیں ہوتا جیسے ہمارے ملک میں لوگ اس  
عمر میں حج کرنے جاتے ہیں جب حج کا وجب ساقط ہو جاتا ہے۔ ان فتنہ آدمی کو حج کیلئے بھیجتے ہیں اور پہنچانو کری  
کرتا ہے جبکہ خدا نے کہا تھا کہ مجھے Fit (لوگ چاہئیں۔ خداوند تعالیٰ قرآن میں فرماتا ہے کہ

وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حُجَّ الْبَيِّنَاتِ مِنْ اسْتِطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا.....

اور لوگوں پر اللہ کا حق ہے کہ جو اس گھر تک جانے کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس گھر کا حج کرے۔  
یعنی جوف (Fit) ہو وہ حج کیلئے وہ آئے، اور انف (Unfit) کا کوئی کام نہیں ہے۔ لیکن یہ لوگ

چلے جاتے ہیں اور ان فوں کے حج ایسے ہی ہوتے ہیں جیسے بھی ہو رہے ہیں۔  
وہ شخص اس عرصہ میں جاد کے قابل نہیں تھا، جنگ نہیں لڑ سکتا تھا لیکن میدان کر بلائیں گیا، کس لئے  
گیا؟ آیا شنوں کو قتل کرنے کیلئے؟ نہیں، ضمیمی کے سبب ان سے تکوار اور نیزہ تک نہیں اٹھ سکتا تھا لیکن انہیں معلوم  
تھا اس وقت میرا عظیم فریضہ حضور در میدان ہے۔ چھوٹے بچے اور خواتین بھی اسی نکتہ کو سمجھانے اور اس پر عمل ہیرا  
ہونے کیلئے کر بلائے۔

### میدان عمل میں غیر حاضری کے نقصانات

حضور در میدان یعنی وہ میدان جس کے اندر رہوں کو حاضر ہونا چاہیے اور اگر حاضر نہ ہوا تو اس کا ایسا  
خیال زہ جگتنا پڑے گا جس کی ساری عمر علاقوں نہیں کر سکتے۔ جیسے بھی ہوتا ہے کہ آپ گمراہ آفس میں نہیں ہیں تو آپ  
کی غیر موجودگی میں فیصلہ ہو جاتا ہے۔ پھر آپ ساری عمر پختاتے رہتے ہیں کہ اے کاش! اگر میں موجود  
ہوتا تو انہیں یہ فیصلہ نہیں کرنے دیتا۔ وہاں صرف آپ کی عدم موجودگی سے قائدہ اٹھایا گیا، مثلاً اداروں اور تنقیموں  
میں ایسا ہوتا ہے کہ جب اہم فیصلے کرنے ہوتے ہیں تو بعض اوقات لاجنگ (Lobbying) شروع ہو جاتی  
ہے۔ لابی (Lobby) اپنے حامیوں کو اپنی طبقی (Specially) بلاتی ہے کہ آج کی میٹنگ میں ضرور شریک  
ہونا اور اگر حاضر نہ ہوئے تو ممکن ہے کوئی ایسا فیصلہ ہو جائے جو درست نہیں ہے۔ فقط میٹنگ میں حاضر ہونے سے  
آپ وہ فیصلہ روک لیتے ہیں۔

موجودیت کا ایک اثر ہے اور موجود ہو کر حرکت عمل کرنے کا ایک اور اثر ہے۔ اگر موجود ہو کر آپ کچھ  
کر سکتے ہیں تو یہ روشنی نور ہے لیکن اگر آپ بوڑھے ونا تو ان ہو گئے ہیں تو صرف اپنی موجودیت سے بھی بہت کچھ  
بچا سکتے ہیں۔ اگر آپ اس میدان کے اندر حاضر نہ ہوئے تو یہ میدان زیادہ دریتک خالی نہیں رہے گا مثلاً جس  
پلات پر آپ نے مکان نہ بنایا تو اس پر کسی کا قبضہ ہو جائے گا، اگر آپ گمراہ کر خالی چھوڑ دیں تو اس میں بھی کوئی  
نہ کوئی آجائے گا اور اگر کوئی نہ آئے تو ہیر و پنج ضرور آ جاتا ہے۔ آج اکثر منبروں پر ناالل اسی وجہ سے آگئے ہیں

کیونکہ جن لوگوں کو یہاں موجود ہونا چاہئے تھا وہ غیر حاضر ہے۔

میدان میں غیر حاضری وہ چیز ہے کہ جس کے باعث اس لک کے اندر اور پورے عالم اسلام پر تفرقہ بازوں نے اختلافات کی آگ لگائی ہوئی ہے۔ خصوصاً اگر ہم مذہبی اعمال و روشن پر مقول طریقے سے عمل نہیں کریں گے تو لازمیہ چیزیں نامقولوں کے ہاتھ چڑھ جائیں گی۔ مساجد و امام پارگاہ نامقولوں کے ہاتھ آجائیں گے۔ اگر مقول لوگ اپنی عزت پہنانے کیلئے، اپنی مصروفیت کیلئے، اپنی دکان و بیٹس کیلئے گھروں میں بیٹھے رہیں تو پھر جب اسی مسجد سے قند المحتا ہے اور یہ بعد میں شور مچاتے رہ جاتے ہیں چونکہ زیادہ پڑھ لکھ گئے ہیں اور اتنے بڑے ہو گئے ہیں کہ مسجد سنبھالنے حتیٰ مسجد جانے کو بھی اپنی توہین سمجھتے ہیں۔

کوئی میدان خالی نہ چھوڑیں۔ جس میدان کو آپ نے خالی چھوڑ دیا وہاں کوئی اور آجائے گا اور ضروری نہیں ہے کہ وہ ہمدرد ہو بلکہ ممکن ہے کوئی بیدر و آجائے، ممکن ہے کوئی کع فہم و نافہم آجائے اور پھر اس سے جان چھڑانا بہت دشوار ہو گا۔ آج یہ دشت گرد لک کے اوپر کیوں چھا گئے؟ ایسے حکر ان کیوں بر سراقتدار آگئے؟ کیوں آمریت آگئی؟ کیوں ملک کا یہ حال بن گیا؟ کیوں حکر ان آج اتنی آسانی سے ملک بخودیتے ہیں؟ اس کی چیز اور اساب کہیں اور ہیں۔ سید الشہداء علیہ السلام کا کلام نورانی اس بات کی تائید کیلئے بہترین شاہد ہے۔

فائدہ مندرجہ اصلاح امت کی

.....فاسد بیزید اور اصلاح امت کی

سید الشہداء علیہ السلام نے محمد بن حنفیہ کے نام اپنے مکتب و میست نامہ میں فرمایا کہ

وَإِنِّي لَمُّاخْرُجَ أَشِرَاً وَلَا بَطْرَاً وَلَا مُفْسِداً وَلَا ظَالِماً وَإِنَّمَا خَوْجَثُ لِطَلْبِ الْأَصْلَاحِ

فِي أُمَّةٍ جَدَّهُ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) .....!

.....وصیت نامہ امام حسین علیہ السلام (سخنان حسین بن علی) از مدینہ تا کربلا، صفحہ ۳۶ (مقتل خوارزمی، الجزء ۱، صفحہ ۱۸۸) (مقتل عوالم، صفحہ ۵۴) (بحار الأنوار حملام مجلسی،الجزء ۴۴،صفحہ ۳۲۹)

(مدینہ سے) میرا لکھنا نہ خود پسندی اور تفریح کی غرض سے ہے اور نہ فساد اور ظلم و تم میرا مقصد ہے، میں تو صرف اس لئے لکھا ہوں کہ اپنے ناؤں کی امت کی اصلاح کروں.....

یہ بات غور طلب ہے کہ اصلاح اُس کی ہوتی ہے جس میں فساد آجائے۔ گاڑی خراب ہو تو نمیک کرتے ہیں ورنہ جو گاڑی پہلے ہی صحیح ہو اُس کو نمیک نہیں کیا جاتا۔ جب سید الشهداء ﷺ نے قیام کیا اس وقت امت رسول کیا کر رہی تھی؟ امت کا ایک حصہ مدینہ میں روضہ رسول ﷺ میں عبادتوں میں مشغول تھا، ایک حصہ مکہ میں حج میں مشغول تھا، ایک حصہ رسول میں تعلیم میں مشغول تھا۔ ساری امت شرابی و کبابی نہیں تھی بلکہ یہ زید شرابی تھا۔ امام حسین علیہ السلام نے ولید کے دربار میں خطاب کرتے ہوئے کہا:

يَزِيدُ رَجُلٌ فَاسِقٌ شَارِبٌ الْخَمْرٌ فَأَبِيلُ النُّفُسِ الْمُمْتَنَّةِ مُعْلِنٌ بِالْفُسْقِ.....

آج بعض نامنہاد ایجنسیز (So-called intellectuals) (اٹلی ہپن کردن کی تبلیغ کرتے ہیں اور یہ زید کا داسن دھونے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ زید ایسی نجاست ہے ہے زمزم کا پانی بھی پاک نہیں کر سکتا بلکہ اسے دھونے والا خود آلودہ و نجس ہو جاتا ہے۔ اس نکتہ پر غور کرنے کی ضرورت ہے کہ فاسد یہ زید ہے اور امام ﷺ اصلاح امت کی کر رہے ہیں۔ یہ اس حکیم کے مطابق ہے جس کے پاس ایک شخص گیا اور کہنے لگا میرے پیٹ میں درد ہے۔ حکیم نے پوچھا کہ کھایا کیا ہے؟ اُس نے کہا جلی ہوئی روٹی کھائی ہے۔ یہن کر حکیم سر ملے آیا اور اُس کی آنکھوں لگانے لگا۔ اس شخص نے کہا کہ درد پیٹ میں ہے اور سر ماں آنکھوں میں ڈال رہے ہیں۔ حکیم نے کہا: یہ پیٹ کا درد آنکھوں کا قصور ہے۔ اگر آنکھیں درست دیکھ رہی ہوں تو آپ جلی ہوئی روٹی نہ کھاتے اور پیٹ کو یہ تکلیف نہ دیکھنی پڑتی۔

امام ﷺ اپنی فرماتا چاہتے ہیں کہ یہ زیدیت، آمریت، لبرل ازم اسی وقت بر سراقتدار آتے ہیں جب امت میں فساد آ جاتا ہے۔ امت کے فساد سے مراد یہ نہیں ہے کہ وہ نمازیں، روزے، حج و زکوٰۃ دینا چھوڑ دیتی ہے

۱۔ (لواعج الأشجان، جلد ۱، صفحہ ۲۳) (موسوعہ عاشوراء، الشیخ جواد محمدثی، جلد ۱، صفحہ ۶۷)

بلکہ فساد امت یہ ہے کہ امت کو جس میدان میں حاضر ہونا چاہیے اُس سے باہر نکل جاتی ہے تو یہ یہ بیت کو برسر اقتدار آنے کا موقع مل جاتا ہے، لیکن یہ بیت کو یہ موقع امت فراہم کرتی ہے۔ اگر امت یہ بیت کیلئے میدان بن دے تو پھر وہ اقتدار نہیں آسکتی۔ اس لئے جب بھی حکمران فاسد ہوں تو اُس توں کی اصلاح کی ضرورت ہے کیونکہ اُس میں اپنے بُرنس، تعلیم، خاندان، صرفیات اور روزمرہ کے معمولات کے بھانے یہ بیت کیلئے میدان خالی چھوڑ دیتی ہیں۔

### عزاداری میں شرکت، حضور در میدان کا ناموںہ

عزاداری میں شرکت، حضور در میدان کا ناموںہ

عزاداری تسلسل کر بلے ہے۔ یہ عزاداری ہمیں میدان عمل میں حاضر رہنے کا درس دیتی ہے۔ اگرچہ ہماری عزاداری میں بعض نادان لوگوں کی طرف سے کچھ نامناسب چیزیں بھی شامل کردی گئی ہیں جو تنکیف وہ اور پریشان کرن چکن یہ چیزیں بہانہ نہ بنیں کہ ہم عزاداری میں شرکت نہ کریں۔ بعض ایسے لوگ ہیں جو کہتے ہیں کتاب پڑھ لینا مجلس و جلوں میں جانے سے بہتر ہے یا ہم گھر میں کوئی سی ڈی سن لیں گے، چیل ڈیکھ لیں گے، میٹنگ کر لیں گے، کسی مومن کو گھر میں بلا لیں گے۔ یہ درست نہیں ہے۔ کتاب پڑھنے کیلئے اور بھی اوقات میں کئے جاسکتے ہیں لیکن مجلس کے نامم پر کتاب نہ رکھیں، عزاداری کے جلوں کو چھوڑ کر کتاب نہ پڑھیں۔ کچھ کہتے ہیں کہ مجلس میں جانے کا کیا فائدہ کیونکہ پڑھنے والا جمال آدمی ہے اور درست باقی نہیں کرتا۔ بعض اوقات خدا خواستہ یہ باقی ہوتی ہیں لیکن پھر بھی ہمارے لئے اس مجلس میں جانا ضروری ہے۔ کیوں؟ اس لئے کہ آج مجلسوں کا جو ماحول ہے یہ اسی وجہ سے ہے کہ بعض سفید پوشن بن کر گھر میں جائیں گے لہذا ان کی جگہ دوسرے آگئے اور انہوں نے یہ میدان سنپھال لیا۔

آپ اپنی موجودیت سے بہت کچھ بجا بھی سکتے ہیں اور بہت ساری چیزوں کا دفاع بھی کر سکتے ہیں۔ اپنی موجودیت سے امر بالمعروف اور نبی عن المکر کریں۔ میدان سے غائب ہو کر گھر نہ کریں کہ یہ کیا ہو گیا؟ اور یہ کون آگیا؟ سفید پوشن اور وابست کا لر بن کر، اپنے لئے خیالی القابات اور خیالی مقام و منزلت گھر کر گھر میں چپ

سادھے کر پڑھ جانا اور پھر ڈرائیک روم میں تنقید شروع کر دینا درست نہیں ہے۔ آپ کے ڈرائیک روم میں آکر کوئی غلطی کیوں نہیں کرتا؟ چونکہ ڈرائیک روم میں آپ موجود ہیں۔ لیکن آپ کے دین میں کیوں غلط لوگ آگئے؟ چونکہ وہاں آپ موجود نہیں ہیں۔ اگر راجیٰ وحدت و منادیٰ وحدت میدان میں نہیں ہوں گے تو یہ خالی میدان تفرقہ بازوں کوں کول جائے گا اور پھر وہ آکر جیسا جی میں آئے گا کریں گے۔

### اہل علماء کی منبر سے دوری کا نقصان

اگر منبر پر ایک پڑھا کر عادل تلقیٰ عالم آجائے تو جاہل کو منبر پر آنے کا موقع نہیں ملے گا۔ حوزے کے اندر جو منبر پر آکر مجلس پڑھتا ہے اُس کو روزہ خوان کہتے ہیں۔ یہ روزہ خوانی کون لوگ کرتے ہیں؟ جو مجتہد، فقیر، محقق، اسکار اور استاد نہیں بن سکتے۔ آپ حوزے میں دیکھ لیں کہ جو بڑی شخصیت ہے وہ کبھی مجلس نہیں پڑھے گی، کیوں نہیں پڑھتے؟ کیونکہ وہ کہتے ہیں منبر پر وہ آتا ہے جو پڑھا کر حادہ ہو۔ جو زیادہ پڑھ لکھ جائے وہ سمجھتا ہے کہ منبر پر بیٹھنا امیرے شایان شان نہیں ہے۔ پھر مگر کس بات کا ہے؟ اگر آپ منبر پر نہیں آئیں گے تو اس میدان میں دوسروں کو آنے کا موقع مل جائے گا۔

اس وقت علماء کیلئے ایک روپ مائل (Role model) اور مسلم مرجیعیت کی حد تک پہنچی ہوئی شخصیت ہمارے استاد بزرگوار حضرت آیت اللہ جوادی آملی دام ظل العالی ہیں۔ یہ وعی بزرگوار ہیں جو گوربا چوف کے پاس امام جمعیت کا پیغام لے کر گئے تھے۔ آپ ایک عظیم حکیم، فلسفو، مجتہد، فقیر اور مفسر ہیں۔ مجھیے طالب علم کی معلومات کے مطابق اس وقت تفسیر و قرآن شناسی کے میدان میں روئے زمین پر اس جیسی شخصیت موجود نہیں ہے لیکن اس کے باوجود محروم میں باقاعدہ منبر پر بیٹھ کر سید الشہداء علیهم السلام کی مجالس پڑھتے ہیں۔ امام جمعیت جب بجھ گئے تھے تو وہاں شاہ کی ایرانی امکسی (Embassy) نے یہ پردہ بیگناہ اکیا ہوا تھا کہ یہ مجتہد نہیں ہیں بلکہ روزہ خوان ہیں، چونکہ امام منبر پر آکر جاں پڑھا کرتے تھے۔

کراچی میں ایک بزرگ مومن نے مجھ سے کہا کہ میں آپ کو ایک تجربے کی بات بتاتا ہوں۔ بزرگ

اگرچہ عالم اور مدرسون کے قارئ احتصیل نہیں ہوں تو ان کے پاس تجربات بڑے قبیل ہوتے ہیں۔ وہ کہنے لگے کہ دیکھوایک زمانہ تھا کہ آپ لوگوں کو منیر پر آنا چاہیے تھا لیکن آپ منیر پر نہیں آئے۔ آپ لوگ کہیں اور جائیش لیکن منیر خالی نہیں رہا بلکہ دوسرے لوگ منیر پر آگئے۔ اب جو خطرہ درمیش ہے وہ تمہارے محراب کو ہے۔ علماء کے پاس آخری ٹکر اور سورچہ محراب بچا ہے۔ ان کی تعبیر یہ تھی کہ مجھے یہ لگتا ہے آپ لوگ محراب سے بھی آہستہ پیزار ہوتے جا رہے ہو اور محراب کو بھی اہمیت نہیں دیتے۔ تو جس طرح منیر تمہارے اختیار سے نکل گیا ہے اسی طرح محراب بھی تمہارے اختیار سے نکل جائیں گے، اور یہ ہونا شروع بھی ہو گیا ہے۔ ریشارڈ فوئی آپ کو جمع پڑھائیں گے اور عبادتیں کروائیں گے چونکہ پاکستان کا فوجی ریشارڈ نہیں ہوتا بلکہ صرف شعبہ بہدل ہوتا ہے۔ بغیر درودی کے ان کے فرداں شعبے ہیں اور کسی بھی شبے میں جا سکتے ہیں۔ ان کا ایک بڑا شعبہ نہ ہب سے تعلق رکتا ہے۔ کوئی اپنے شعبہ میں فٹ نہ بھی ہو تو کم از کم دین میں فٹ ہو جاتا ہے۔ پس علماء نے یہ میدان ترک کے ہوئے ہیں اسی وجہ سے دوسروں نے آکر یہ میدان سنبھال لئے ہیں اور یہ تاریخ میں ہمیشہ ہوا ہے۔

### حضور در صحنه، امت کی نجات و بقاء کا پیش خیمه

اگر ہم چاہتے ہیں کہ ملک و قوم کی اصلاح ہو اور یہ ملک تفرقہ بازوں کی گزندسے محفوظ رہے تو ہمیں میدان میں آنا پڑے گا اور میدان میں آنے کیلئے اس قرآنی فارمول پر عمل کرنا ہو گا:

وَاغْتَصِمُوا بِحَجْنِ اللَّهِ جَمِيعًا.....

حیعا میدان میں آئیں۔ آپ کی موجودیت ڈیا اور تفرقہ بازوں کیلئے بہت بڑا پیغام ہے کہ آج تک تفرقہ بازوں نے میدان سنبھالا ہوا تھا لیکن آج سے وحدت کے حامی و خواہاں میدان میں آپ چکے ہیں۔ اگر ہم و شعور اور فراست و بصیرت رکھنے والے لوگوں نے اس معاشرے کو نجات نہ دینا چاہی تو یہ معاشرہ کسی صورت نہیں پچ سکتا۔ اب وقت آگیا ہے کہ معقول لوگ میدان میں آئیں اور محققیت کا مظاہرہ کریں۔

یہ نہ کہیں کہ وحدت کے سلسلے میں منعقد کی گئی محفل مجلس سے امت پر کیا اثر پڑے گا؟ اثر تو اس وقت

ہوتا کہ جب یہاں فلاں بھی ہوتے اور ایک معاہدہ و تخطی ہو جاتا، اس کے بعد اس ملک میں امن و امان ہو جاتا اور جب تک وہی مجلس نہیں ہوتی ہم شرکت نہیں کرتے۔ یہ مانگولیا ہے۔ ان محافل و مجالس میں کم از کم یہ تاثر ضرور موجود ہے کہ حامیان، داعیان و منادیان وحدت نے میدان خالی نہیں چھوڑا ہے۔ اپنی موجودیت سے آپ دنیا کو بہت کچھ سمجھا رہے ہوتے ہیں۔ موجودیت کے آثار دیر پا ہوتے ہیں لہذا امام ٹھیک ہمیشہ علماء کو "حضور در صحن" کی تلقین و تأکید فرماتے تھے۔ امام ہمیشہ یہ کہتے تھے کہ

در صحته حاضر باشید.....

میدان میں ہمیشہ حاضر رہتا.....

ایک ہوتا جاہر رہو، دو ہو جب بھی جاہر رہو۔ خطبوں میں یہ آیت ہمیشہ امام ٹھیک کی زبان پر ہوتی تھی:

فَلِإِنَّمَا أَعْظُمُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا إِلَهُكُمْ مُنْتَهٰى وَفُرَادَى.....

کہہ دیجئے: میں تمہیں ایک بات کی تصحیح کرتا ہوں کہ تم اللہ کیلئے اٹھ کفرے ہو ایک ایک اور دو دو کر کے.....

یعنی ساقیوں اور سماں کے بھانے نہ ہنا بلکہ اللہ کیلئے قیام کرو، اور جس قوم کو یہ درس مل گیا ہو وہ قوم ہمیشہ کامیاب ہوتی ہے۔ جب انقلاب آیا تو امام نے حکم دیا کہ کرنو تو زکر سب گھروں سے باہر آ جائیں۔ اس قوم نے "حضور در صحن" کا درس پہلے ہی سیکھا ہوا تھا اور اس درس کی مشق کی ہوئی تھی لہذا وہ کامیاب ہو گئے۔ حتی جن مریضوں کا آپ یہیں ہوا تھا وہ بھی وہیں چیز پر بیٹھ کر سڑک پر آگئے، جن خاتمن کے اولاد ہوئی تھی وہ بھی ہبتال سے سڑک پر موجود تھیں۔ جب ان سے پوچھا گیا کہ آپ اس حالت میں کیوں آئی ہیں تو وہ جواب دیتی تھیں کہ ہمارے مریض قلیل نے حکم دیا ہے کہ آج گھر میں بیٹھنا گناہ ہے۔ شاہ بندوقوں سے نہیں بلکہ میدان میں امت کی موجودیت سے گرا ہے۔

.....(سورہ سباء آیہ ۴۶)

ہم پاکستان میں بھی اپنی موجودیت سے فاسد نظام اور تفرقہ کا خاتمه کر سکتے ہیں۔ اگرچہ پاکستان میں 1980ء میں تفرقہ کو ہوا دی گئی تھی لیکن یہ سمجھیں کہ تفرقہ فقط اُسی اور شیعہ میں ہے بلکہ آج شیعہ اور سنی دونوں کے اندر بھی اسی لب و لہجہ اور لسان و قومیت کی بنیاد پر اختلافات کو ہوا دی جا رہی ہے۔ اس دور میں بھی بعض لوگ اتعلق ہو کر خاموش بیٹھے ہوئے ہیں کہ ہم صاحب عزت ہیں اور ملت کے کاموں میں حصہ نہیں لیتے۔ اگر آپ ان کاموں حصہ نہیں لیتے تو کم از کم میدان میں موجود ہوئے۔

تفرقہ والے لہذاشائی بن کر نہیں بیٹھے ہوئے بلکہ اپنی پوری توانائیوں کے ساتھ میدان میں حاضر ہیں۔ اگر ان کے پاس مالی توانائی ہے تو اسے بھی لے آئے ہیں، زبان اور قلم کی توانائی سے بھی فائدہ اٹھا رہے ہیں اور ہر قسم کے اندر ورنی و بیر ورنی وسائل سے فائدہ اٹھا رہے ہیں تو کیا آج مسلمین و موسیین کا فریضہ نہیں بنتا کہ وہ اپنے حضور کے ذریعہ اور اپنی تمام توانائیوں کو بردے کار لا کر اس تفرقہ کا جواب دیں۔ ہماری نجات اور بقاء اسی ایک نکتہ کے اندر موجود ہے۔

### .....فرقہ واریت

فرقہ واریت اُس جگہے، نزاع اور اختلاف کو کہتے ہیں جو مذاہب کے اندر ورنی مسائل کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے لہذا تفرقہ کی ایک اہم وجہ بھی فرقہ واریت ہے۔ اس فرقہ واریت میں جہالت، پیشہ وری، دشمن کی چالوں اور ناقابت انقلش حکمرانوں کا حصہ ہے۔ یہ دشمن کا گیم ہمارے ملک کے ناقابت انقلش حکمرانوں کی وجہ سے کھیلا جا رہا ہے لیکن درمیں حال فرقہ واریت کے جراہیم بھی اس سرزین کے اندر موجود ہیں۔ پاکستان کی سرزین فرقہ واریت کیلئے بھی آمادہ تر ہے۔ بعض غیر پاکستانی دانشوروں کے بقول پاکستان کی سرزین فتنوں کیلئے بڑی رخیز ہے۔ دوسری سرزینوں پر فتنے اُتی جلدی اڑنیں دکھاتے جتنی جلدی یہاں فتنوں کی فصل اُگتی ہے۔

پاکستان کی سرزین پر فرقہ واریت کیلئے بھی ماحول تیار کیا گیا ہے لیکن اس وقت جو کچھ پاکستان میں رونما ہو رہا ہے اور خون کی ہولی کھلی جا رہی ہے یہ فقط فرقہ واریت نہیں ہے چونکہ فرقہ واریت اُس جگہے کو کہتے

ہیں جو مذاہب کے اندر وہی مسائل کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔ آج کل جو کچھ پاکستان میں ہو رہا ہے اس کا تعلق اندر وہی مسائل سے زیادہ باہر سے ہے۔ یہ ایک امپورٹڈ (Imported) اچیز ہے جو ناقابت انگلش، احتق، سفیہ اور یوقوف حکمرانوں کی یوقوفی کا نتیجہ ہے۔ اگر یہ احتق نہ ہوتے تو آج یہ خود، عوام، پولیس اور فوج بھی اتنے خطرے میں نہ ہوتی۔ انہوں نے جو مخصوص فصل بوئی آج وہ اس طرح سے پھلی پھولی ہے کہ فرد فروپاکستان احساں خطر کر رہا ہے اور اپنی جان بچانے کیلئے ملک سے بھاگنے کو ترجیح دیتا ہے۔ غیر ذمہ دار علماء بھی فرقہ واریت کا ایک بڑا سبب ہیں جو دین اسلام کو درست نہیں سمجھ سکتے۔ کچھ جاہل و نادان ہیں اور کچھ اجنبیوں اور دوسری طاقتون کی طرف سے Paid ہیں جو قوم کو آپس میں لڑانے میں مشغول ہیں۔

### منبروں اور نعروں سے سوے استفادہ

منبروں اور نعروں کا غلط استعمال تفرقہ پھیلانے کیلئے عمل انجیز کا کام انجام دیتا ہے۔ اگر دشمن کے پاس سیاسی مہروں کی کمی نہیں ہے تو دینی مہروں یعنی منبروں کے اوپر اپنے مہربے لانے کے لئے بھی کمی نہیں ہے۔ شیعوں کیلئے جتنی اہمیت منبر کی ہے اور بالخصوص پاکستان کے اندر ہمارا سارا دار و مداری منبر پر ہے تو اتنی اہم چیز کو دشمن تشیع نے نظر انداز کر رکھا ہے؟ اور منبر کے اوپر اس کی کوئی انویسٹمنٹ (Investment) نہیں ہے؟! اگر کوئی منبروں پر پیشہ کر شیعہ قوم کے اندر ہی نفرت ڈالے، مومنوں کو مومنوں کے خلاف کرے تو یہ مہرہ قند کا پرچار کر رہا ہے۔ ممکن ہے کسی کو علمی طور پر شبہ ہو وہ ایک الگ بات ہے لیکن میں قند اس کو کہہ رہا ہوں جو آگاہانہ طور پر مومنین کو تقسیم کرنے کے لئے اور فتنے و جھوڑے ڈالنے کے لئے اسکی باتیں شروع کرتے ہیں۔

بعض اوقات یہ لوگ لوگوں کو فقہاء و مجتہدین کرام سے تنفس کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ہمارے پاس قطعی دلائل موجود ہیں کہ جس طرح رسول اللہ ﷺ نے رحلت کے بعد امت کو اپنے حال پر نہیں چھوڑا اسی طرح امام زمانؑ نے بھی غیبت کے وقت امت کو اپنے حال پر نہیں چھوڑا۔ جب غیبت صرفی تھی تو امامؑ نے نائب مقرر کئے تو یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ غیبت کبریٰ میں ایسے ہی چھوڑ کر چلے جائیں۔ رسول اللہ ﷺ کی رحلت اور امام زمانؑ کی

غیبت میں ڈھائی سو سال کا فاصلہ ہے۔ اگر ڈھائی سو سال پہلے یہ بات مانتے ہیں تو ڈھائی سو سال بعد بھی مانیں۔ جب ڈھائی سو سال پہلے رسول اللہ ﷺ نے اپنا جائشی نامزد کیا تھا تو آج ڈھائی سو سال بعد بھی قول کریں کہ امام زمانہ غیبت میں اپنا کوئی نائب ہنا کر سکے ہیں۔ ورنہ دوسرا یہ اختراض کرے گا کہ ہم تو ڈھائی سو سال پہلے ہی کہہ رہے تھے کہ رسول ﷺ نے کوئی جائشی مقرر نہیں کیا تھا۔

کبھی یہ لوگ لوگوں کو ناہب امام سے دور کرنے کیلئے مقصود وغیر مقصود کی بحث چھینڑ دیتے ہیں کہ نائب مقصود نہیں ہے تو اس کی اطاعت کیوں کریں؟ اگر ہم امیر المؤمنین علیہ السلام کے زمانے میں ہوتے تو کیا کرتے؟ کہ جب امام علیہ السلام مالک اشتر کو نمائندہ بنا کر ہماری طرف پہنچتے۔ کیا مالک اشتر مقصود ہیں؟ نہیں، تو پھر اس غیر مقصود کی اطاعت کرتے یا نہ کرتے؟ جو ان کی اطاعت نہ کرتا تو ہم اس کو بھی کہتے کہ اس نے مالک اشتر کو نہیں بلکہ امیر المؤمنین علیہ السلام کو تھکرایا ہے اور جس نے امیر المؤمنین علیہ السلام کو تھکرایا ہے اس نے رسول اللہ ﷺ کو تھکرایا ہے اور جس نے رسول اللہ ﷺ کو تھکرایا ہے اس نے اللہ کو تھکرایا ہے۔ حضرت جنت عجل اللہ تعالیٰ فرج اشرف فرماتے ہیں:

وَأَمَّا الْحَوَادِثُ الْوَاقِعَةُ، فَارْجِعُوهُ إِلَيْهَا إِلَى رُوَاةِ حَدِيثِنَا، فَإِنَّهُمْ حَجِيبُنِي عَلَيْكُمْ، وَأَنَا  
خَجِيبُ اللَّهِ.....!

یعنی زمانہ غیبت میں پیش آنے والے حوادث میں تم ہمارے راویان حدیث کی طرف رجوع کرو کیونکہ وہ تم پر بھری طرف سے جھٹ ہیں اور میں خدا کی طرف سے ان پر جھٹ ہوں، ان فقہاء کی بات کو رد کرنے والے کے بارے میں امام محمد باقر علیہ السلام اور امام جعفر صادق علیہ السلام کے جملے یہ تعبیر بیان کرتے ہیں کہ

أَنْظُرُوا إِلَى مَنْ كَانَ مِنْكُمْ قَدْرَوْيَ حَدِيثَنَا وَ نَظِرُ فِي حَلَالِنَا وَ حَرَامِنَا وَ غَرَفَ

۱۔....(کمال الدین و تمام النعمۃ۔ الشیخ صلوق) (الاحتجاج،الجزء ۲،صفحة ۱۶۳) (وسائل الشیعة -الحر

العاملي،الجزء ۲۷،صفحة ۱۴۰)(الغيبة-الشیخ طوسی،صفحة ۱۹۸)

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب 229

اَخْكَامُنَا فَارْضُوا بِهِ حَكْمًا لِيَنِيْ قَدْ جَعَلْتُهُ عَلَيْكُمْ خَارِكًا فَإِذَا حَكْمٌ بِحُكْمِنَا فَلَمْ يَقْبَلْ مِنْهُ فَإِنَّمَا  
بِحُكْمِ اللَّهِ اسْتَخْفَ وَعَلَيْنَا رُدُّ وَالرَّأْدُ عَلَيْنَا رَأْدٌ عَلَى اللَّهِ وَهُوَ فِي حَدَّ الشَّرِكِ بِاللَّهِ.....!

دیکھو اس شخص کی جانب جو تم میں سے ہماری احادیث کو بیان کرتا ہے اور ہمارے حلal اور حرام میں لگاہ کرتا ہے اور ہمارے احکام کو جانتا ہے تو تم اس کو اپنے لئے حکم بنا نے پر راضی ہو جاؤ اور میں نے اس کو تم پر حکم قرار دیا ہے، جب وہ ہمارے حکم کو بیان کرے اور اس سے قبول نہ کیا جائے تو اس نے حکم خدا کو خفیہ اور ہمکا سمجھا اور ہمیں تردید کیا اور ہمیں تردید کرنے والا خدا کو تردید کرنے والا ہے اور خدا کو تردید کرنے والا مشرک ہے.....

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

پاکستان میں چند سکے جو اس وقت عام طور پر منبروں پر ہو رہے ہیں اور فقهاء، مجتهدین، مراجع، رہبر کے خلاف منبروں پر طعن شفیع ہو رہی ہے یہ تنشی ہے اور اس فتنہ کو روکنا ضروری ہے۔ یہ شفیع کے اندر دراز ڈالنے والی بات ہے۔ پہلے شیعہ و سنی کے درمیان کارروائیاں ہوتی رہیں لیکن اب شیعہ کو شیعہ اور سنی کو سنی سے لوانے کی کارروائیاں ہو رہی ہیں مثلاً تشهد میں علی ولی اللہ پڑھیں نہ پڑھیں یہ درسے فقیہ مسلموں کی طرح ایک مسئلہ ہے۔ تشهد میں شہادت تو حید پڑھیں یا نہ پڑھیں اس کیلئے فتوی موجود ہے۔ اشہد ان محمد عبدہ و رسولہ پڑھیں یا نہ پڑھیں؟ اس کیلئے بھی مردی تقلید کا فتوی موجود ہے لیکن اشہد ان علی ولی اللہ پڑھیں یا نہ پڑھیں؟ اس کیلئے بھی اپنے مردی تقلید کا فتوی دیکھو اگر وہ کہتے ہیں کہ پڑھو تو پڑھو اگر نہیں کہتے تو نہ پڑھو۔ لیکن یہ کیا بات ہوئی کہ پہلے ہی مردی کو گالی دیں اور پڑھنے والے یا نہ پڑھنے والے کو گالی دیں۔ یہ مسئلہ نہیں بلکہ فتنہ بیان کر رہا ہے۔ فتنے اسی طرح سے چلیتے ہیں۔ کسی زمانے میں منبروں پر طعن و شفیع اور شیعہ کافر کے خرے لکتے تھے تو لوگ کہتے تھے کہ یہ بھوک بھوک کر خود ہی تحکم جائیں گے لیکن وہ تحکمے نہیں بلکہ کاشنا بھی شروع کر دیا۔ اسی طرح یہ خطرناک کام بھی آگے بڑھے گا۔ ان کاموں کی حوصلہ افزائی نہیں کرنی۔ پڑھتا ہے تو پڑھو نہیں پڑھنا تو نہ پڑھو لیکن قوم کے اندر تفرقہ کیوں ڈالتے ہو؟ اسی طرح مجتهدین و مراجع جو امام مصوم کے عی ہیرو ہیں لیکن ان سے بھی لوگوں کو دور کرنے کی کوشش

ل.....(متعہ الامان شیخ عباس قمی)

کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہم لوگوں کی ملاقات امام سے کروائیں گے۔ ان کا امام مصوم سے کیا رابطہ ہے؟ کہتے ہیں کہ امام ہمیں خواب میں نظر آتے ہیں۔ آج کل امام سے ملاقات کا چکر زیادہ چلا ہوا ہے جیسے ٹریول اینجیس (Travel Agencies) نبی ہوتی ہیں جن کے انجمنوں کا کام بھی ہوتا ہے کہ پہلے مارکیٹ دیکھتے ہیں کہ آج کل لوگ کہ ہر زیادہ جانا چاہتے ہیں؟ انہوں نے دیکھا کہ شیعہ امام غائب کو مانتے ہیں الہانہوں نے بھی ملاقات کی اینجیس کھوں لی کہ ہم بھی امام سے ملاقات کرتے ہیں۔ خود اس ملاقات کروانے والے کی اپنی مکمل دیکھو جیسے یہ من اور سور کی والی، امام ہر ایسے غیرے کو تو نہیں ملتے، یہ انہوں نے روزگار کا دھندا بنا لیا ہے۔ انہوں نے امامت، نسبت اور انتظام کو بھی سخرہ پن اور مذاق بنا لیا ہے۔ یہ مذاق نہیں بلکہ دین خداور راز الہی ہے۔ یہ راز کھینچنے کے لئے نہیں ہے۔ انکی نتفتوں سے پختا ہے اور اس کیلئے ہوشیاری و بیداری کی ضرورت ہے۔

بعض لوگوں کے نفرے اور باتیں کسی نہ کسی کی دل آزاری کا موجب بنتے ہیں مثلاً پہلے مجھے معلوم تھا لیکن اتنا اندازہ نہیں تھا کہ نعروں کے اندر بھی بہت زیادہ شدت موجود ہے۔ عموماً جب میں مجلس پڑھتا ہوں تو اس میں نعرہ کی جگہ ہوتی ہی نہیں ہے لیکن بعض لوگ پھر بھی سخب سمجھ کر نعرہ لگادیتے ہیں۔ میں ایک جگہ مجلس پڑھ رہا تھا تو نیچے سے ایک شخص اٹھا اور میراں نعرہ حیدری، ایتم بم نعرہ حیدری مارنے لگا۔ یہ کیسے نفرے ہیں؟ گرنیت، بارود اور رانقل نعرہ حیدری کے ذریعہ کیا پیغام دینا چاہتے ہیں؟ کیا خود نعرہ حیدری خوبصورت نہیں ہے؟! اس کے ساتھ گرنیت کیوں باندھتے ہو؟ ظاہر ہے کہ گرنیت کسی پر پھینکنا ہوتا ہے۔ نعرہ حیدری نعرہ رسالت اور سارے شعائر دینی کے نفرے لگا کر اپنے حقیقتہ واپس کا اعتماد کریں لیکن ان کا کوڑا اور گرنیت بٹا کر دوسروں پر نہ برسالی جائے۔ سب سے خوبصورت اور بہترین نعرہ نعرہ حیدری ہے جسے ساری دنیا لگاتی ہے اور آپ بھی لگا کیں لیکن میں بارود نہ لگائیں۔

اسی طرح کہیں اور مجلس پڑھ رہا تھا تو ایک بزرگ نے اٹھ کر عجیب و غریب نعرہ لگایا اور کہا کہ گرنیت نعرہ حیدری۔ میں نے کہا کہ بندہ خدا نعرہ حیدری خود اتنا زیبا اور خوبصورت نعرہ ہے جسے ساری دنیا لگاتی ہے اور پاکستان کی فوج بھی لگاتی ہے، کیونکہ اس کے اندر ایک جوش، ولولہ اور طاقت ہے جسکی خود انسان محسوس کرتا ہے کہ

بُنْدَلَةُ الْأَوْمَانِ لِلْمُؤْمِنِ

میرے اندر ایک قوت آگئی ہے لیکن اس کے ساتھ گرنیٹ اور بم ہاند منے کی کیا ضرورت ہے؟  
 مذہبیوں نے اتنے خوبصورت دین کو گرنیٹ دین ہے تھا یعنی لکھی تکوار و گرنیٹ ملا، یہ کیا چیزیں ہیں؟! یہ واقعاء دین اور مذہبیوں  
 کی زمانے میں ایک کاتام شمشیر برہن تھا یعنی لکھی تکوار و گرنیٹ ملا، یہ کیا چیزیں ہیں؟! یہ واقعاء دین اور مذہبیوں  
 کے شایان شان نہیں ہیں۔ دین ان چیزوں کو قبول نہیں کرتا۔ ایسے نام رکھنے والے بھی اپنے رکشہ کے اوپر لکھنے کو  
 تیار نہیں ہیں کہ جن ناموں کو ہم مذہب میں سمجھ کر لے آئے ہیں۔ نعمہ حیدری خوبصورت نعمہ ہے۔ اس نعمہ کی بڑی  
 اہمیت ہے اور یہ اپنے اندر رکشش و جاذبیت رکھتا ہے لیکن اس کے ساتھ بم اور گرنیٹ نہ ہاندھیں۔

### جمود اور امت سازی کا فقدان

تفرقہ کے محلے پھولنے کی ایک اہم وجہ جمود اور امت سازی کا فقدان ہے۔ پانی اس وقت تک صحت  
 منداور سخت بخش رہتا ہے جب تک اس میں حرکت ہو لیکن جب رک جاتا ہے تو جو ہر بیان جاتا ہے۔ جمود کی وجہ سے  
 پانی میں فساد آ جاتا ہے اور یہ فاسد پانی نہ پینے کے قابل رہتا ہے نہ سمجھی باڑی وغیرہ کے۔ شہراو کے باعث اس کے  
 اندر مضر چیزیں ملائی جائیں، جو کئی اور حیات انسانی کے لئے مضر موجو دفات بھی جنم لینا شروع کر دیتے ہیں۔ بھی  
 حال انسانی سماج کا بھی ہے۔ صحت مندانسانی سماج وہ ہوتا ہے جس کے اندر حرکت ہو لیکن جمود کے باعث یہ سماج  
 بھی مر جاتا ہے اور فاسد معاشرہ کے اندر مضر چیزیں پیدا ہونا شروع ہو جاتی ہیں۔ انسان کی اپنی انفرادی زندگی میں  
 بھی ایسا عی ہوتا ہے۔ انسان حالت ارتقاء میں ہے۔ قرآن نے انسان کو بخوان مہاجر ای اللہ متعارف کروایا ہے  
 یعنی انسان اللہ کی طرف سفر کر رہا ہے۔ اگر اس کے انفرادی سفر میں بھی جمود آ گیا تو فساد آ جائے گا۔ اخلاقی فساد اسی  
 جمود کا نتیجہ ہے۔ حتیٰ اگر ہم جسمانی طور پر بھی جمود کا فنکار ہو جائیں، ہماری قفل و حرکت کم ہو جائے تو ہمارا جسم بے  
 ڈھنگا اور بے ڈول ہو جاتا ہے لیکن اگر انسان چلتا پھر زار ہے تو موزوں رہتا ہے اور انسان کو جسمانی بیماریاں نہیں  
 لکھتیں۔

اگر لوگ حالت حرکت میں رہیں لیکن امت نہ بیس تو ان کی مثال اس روڈ کی سی ہے جسے ہر خونخوار

جانور لچائی ہوئی تظروں سے دیکھتا ہے جیسے چاگاہ کے اندر ایک سرگردان ریوڑ ہو تو کبھی بھیز ہے، کبھی گیدڑ، کبھی شیر اور کبھی کوئی اور درندہ اس کو گھیر لیتا ہے۔ سماج میں یہ دو اجتماعی شکلیں متصور ہیں۔ دین و قرآن میں امت کی تکلیف میں دیکھنا چاہتا ہے۔

امت کے اپنے ارکان و دستورات ہیں کہ یہ انسانی آبادی کیا کرے کہ امت بن جائے؟ بصورتِ دیگر ان کی دوسری تکلیف ریوڑ گھی ہے۔ نبی البلاغہ میں امیر المؤمنین علیہ السلام نے اپنے ایک کلام میں اس نکتوں کی طرف اشارہ بھی فرمایا ہے:

الْأَنْسَاسُ ثَلَاثَةٌ: فَقَاعِلُمْ رَبَّانِيٌّ، وَمُتَعَلَّمٌ عَلَى سَبِيلِ نَجَاهَةٍ، وَهَمَّجٌ رَعَاعٌ.....

یعنی اے کامل الوک تین طرح کے ہوتے ہیں: عالم ربانی، حلم یا پھر ریوڑ ہیں۔ علاجے ربانی کسی مدرسے کے فارغ التحصیل کو نہیں کہتے بلکہ یہ وہ لوگ ہیں جو اپنے سفر میں کسی منزل مقصود تک پہنچ چکے ہیں، کوئی صرفت و آگئی حاصل کر چکے ہیں، ربانی صفات ان کے اندر آچکی ہیں اور جس طرح خداوند چارک و تعالیٰ کی رضا حقی انبہوں نے اپنے آپ کو اس میکر میں علمی و عملی لحاظ سے ڈھال لیا ہے۔ بالفاظِ دیگر ہم کے اندر صرفت اور اس صرفت کے تناسب عمل موجود ہو اور صرفت و عمل کے تناسب صفات بھی پائی جاتی ہوں ان انسانوں کو انسان ربانی کہا جاتا ہے۔ نجات کے راستے کے حلم یعنی جو یکہ رہے ہیں اور جتو، طلب و حلاش حق میں ہیں کہ ہمیں درست راستہ مل جائے اور صحیح مقصد کی نشاندہی ہو جائے تاکہ ہم اس کی طرف پڑھیں اور جس طبقہ کے اندر یہ دونوں صفات نہ ہوں یعنی نہ وہ عالم ربانی کے ذمہ میں ہو اور نہ حلم سبیلِ نجات ہو کہ ان کے اندر کوئی خواہش ہی نہ ہو اور فقط چنان، چنان اور تولید نسل کرنا ان کے معمولات کے اندر موجود ہو تو یہ فقط همچуж رعاع ہیں یعنی ایسا ریوڑ جو سرگردان ہے اور جس کا کوئی وارث و چوہا نہیں ہے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام نے اس ریوڑ کی صفات بھی بیان فرمائیں کہ یہ ہر ایک کی سیٹی کے پیچھے اور ہر ہوا کے درخ پر چلانا شروع کر دیتا ہے۔

نہجۃ الرشاد کا ذریعہ

۱۔.....(نهج البلاغہ، حکمت ۱۴۷)

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب      (233)

آج الیہ یہ ہے کہ ہماری حالت وہی تیرے طبقہ والی بھی ہوئی ہے لیکن جن کا نہ راست محسن ہے، نہ منصوبہ ہے، نہ مقصد ہے اور نہ کوئی حرکت ہے۔ ہم فقط اپنے معمول کے مطابق صبح و شام گزارنے میں لگے ہوئے ہیں۔ ہمارے بعض شعراء والی قلم اس بات کا لفظ و نثر میں اظہار بھی کرچکے ہیں کہ اب ہماری زندگی کا مقصد فقط بھی رہ گیا ہے کہ ہم صبح کو شام کو صحیح کرتے رہیں۔ ایسے لوگوں کی حالت ایک سرگردان رویڑ کی طرح ہو جاتی ہے کہ جنہیں کوئی بھی آکر ہاتکا شروع کر دیتا ہے۔

پاکستان ہی کی مثال لے لیں جو امت مسلمہ کا ایک قابل اعتماد حصہ ہے۔ اگر ہم دیکھیں تو یہ بات بخوبی نظر آتی ہے کہ کوئی بھی آکر اس قوم کی زمام اپنے ہاتھ میں لے لیتا ہے بلکہ زمام تو ہے ہی نہیں صرف ذمہ اے کہ ہاتکا شروع کر دیتا ہے۔ پھر جب اس کی سرگردانی میں اضافہ ہو جاتا ہے تو باری کسی دوسرا کی آجائی ہے۔ اس کی وجہ جمود ہے اور جمود کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے سامنے کوئی مقصد نہیں ہے حتیٰ مددوں کی بھی سہی روشن ہے۔ بقول ایک فارسی مصنف کے کہ یہ سرعت کا زمانہ ہے اور لوگ دوڑ میں لگے ہوئے ہیں۔ اگر ان سے پوچھیں کہ اتنا کیوں دوڑ رہے ہو تو جواب دیتے ہیں کہ ہمارے پاس نام نہیں ہے۔ اگر ان سے پوچھیں کہ وقت چاکر کیا کرنا ہے؟ تو کہتے ہیں کہ مزید دوڑنا ہے اسی صبح و شام مذکوری افراد بھی سہی کر رہے ہیں۔

جس نے اپنی ساری عمر گمراہ در دکان کے درمیان گزارنی ہے یا جس نے اپنی ساری عمر مسجد اور اپنے گھر کے مابین بس رکنی ہے ان دونوں کوئی نہیں بھی نہیں جانا ہے۔ صرف ان دونوں کے لوازمات میں تھوڑا سا فرق ہے مثلاً امیر اور غریب گمراہوں کے لوازمات و مٹریل (Material) میں تھوڑا سا فرق ہے لیکن معمولات ایک ہی ہیں۔ اس کو روزانہ گوشت اور کہاں کھانا ہے اور اس کو روزانہ دال کھانی ہے لیکن کام ایک ہی ہے۔ یہ خوش ہے کہ میں ہمارتیں کر رہا ہوں، روزانہ مسجد جاتا ہوں، روزانہ اعمال انجام دھتا ہوں، ہر سال صحیح کر آتا ہوں، روزے بھی رکھ لیتا ہوں لیکن یہ صحیح انجام دے کر اور روزے رکھ کر بھی اس کی نیت کہیں چھپتے کی نہیں ہے اور وہ جو صبح و شام کا رہا ہے اور کافی نہیں کے علاوہ اس کا کوئی کام نہیں ہے اس کی بھی کوئی کہیں چھپتے کی نیت نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ اسی زندگیاں جو دکارہوجاتی ہیں۔ یہ تھہرا افساد کا باعث بنتا ہے اور فساد کے اندر مضر جزیں پیدا ہوتی ہیں۔

## ..... جہالت اور ناقص تعلیمی معیار

جہالت اور ناقص تعلیمی معیار کی وجہ سے بھی مذہبی اختلافات تفرقہ کی صورت اختیار کر جاتے ہیں۔ ہمارے ملک میں شریح خواہی بہت کم ہے اور تر غیب دلانے کے باوجود کوئی بھی پڑھائی کی جانب رافب نظر نہیں آتا کیونکہ یہاں اندرگی تقدیم کا رجحان زیادہ ہے۔ اللہ نے عالم کی زندگی کو علم کے ساتھ اس طرح مربوط کیا ہے کہ انسان علم و معرفت اور آگاہی کے ساتھ زندگی ببر کرے۔ حیوان اور انسان میں اصلی اور بنیادی فرق جسمانیت کے لحاظ سے نہیں بلکہ عقل، شعور، علم، معرفت اور آگی کے لحاظ سے ہے۔ جس مقصد کے لئے خداوند تبارک و تعالیٰ نے ہم سب کو پیدا کیا ہے اس مقصد کا حصول علم کے ذریعہ ہی ممکن ہے۔

یہ ایک افسوسناک اعتراض اور حقیقت ہے جسے سوچتے ہوئے بھی شرمندگی ہوتی ہے کہ ہمارا ملک پاکستان سیاسی، اجتماعی اور دینگی حوالوں سے مشکلات کا ذکار ہے اور علمی میدان میں اس کا کوئی خاطرخواہ کار نامہ نظر نہیں آتا۔ ہمارے تعلیمی ادارے دنیا کے معتبر تعلیمی اداروں میں شمار نہیں ہوتے۔ ہماری علمی شخصیات اس وقت درلدیوں کی علمی شخصیات کے زمرے میں شمار نہیں ہوتیں۔ یہاں تعلیم کا تناسب افسوسناک حد تک کم ہے اور اس کم تناسب میں بھی فراوان مشکلات ہیں جنہیں آپ مجھ سے بہتر درک اور س کر رہے ہیں چونکہ آپ میں سے اکثر ان مشکلات سے گزر رہے ہیں۔

## علم کی آفت، پیشہ وری

ہمارے یہاں ایک بڑا الیسیہ یہ پیش آیا ہے کہ تعلیم بھی ایک پیشہ اور ذریعہ درآمد و معاش بن گئی ہے۔ تعلیمی میدان میں پیشہ وری اور پروفیشنلسم (Professionalism) ایک مشکل و مصیبت کی صورت میں پیدا ہوئی ہے۔ اسی طرح ہماری مذہبی دنیا بھی کم و بیش انہی مصالب و مشکلات کا ذکار ہے یعنی اس معاشرے کے اندر عالم کا کوئی مقام نہیں ہے اور جو لوگوں میں تھوڑا بہت مذہبی رجحان پایا جاتا ہے اس کے اندر بھی پیشہ وری زیادہ ہے۔ پیشہ وری تعلیم کی دنیا میں ہو یا مذہبی دنیا میں یہ ایک بہت بڑی آفت ہے۔ پیشہ وری یا

بنیادی  
اوہ  
مشکل  
و  
مقصود

پروフェشنلسم (Professionalism) سے مراد یہ ہے کہ انسان علم یا مذہب کو اپنی اگر (Income)، روزگار، دور آمد، معاش اور ضروریات زندگی پوری کرنے کا وسیلہ فراہدے۔ ویسے تو لوگ آئے روز علم اور مذہب کی توہین کرتے رہتے ہیں لیکن ان کی اس سے بڑی توہین نہیں کی جاسکتی کہ دین اور علم پیشہ و پروفیشن (Profession) بن جائیں۔ اس پیشہ وری کے نتائج آج ہم اپنے ملک میں دیکھ بھی رہے ہیں۔ ساری دنیا اُن اور چیزوں سے زندگی بس کر رہی ہے اور اپنے اپنے راستوں پر چل رہی ہے لیکن ہمارا ملک ساری دنیا کی توجہ کا مرکز اس حوالے سے ہنا ہوا ہے کہ یہاں پر کسی کو بھی چیزیں اور سکون میسر نہیں ہے۔

### تعلیم کے بنیادی مقصد سے روگردانی

ان حالات کے پیچھے کافی عوامل و اسباب کا فرمایا ہیں لیکن میں آپ کی خدمت میں صرف ایک عامل پر روشنی ڈالنا چاہتا ہوں کیونکہ یہ ایسا مہم ہے جو ان تمام چیزوں کے پیچھے موجود ہے اور ہم سب سے مربوط بھی ہے۔ ہمارے تعلیمی نظام میں کچھ اسی مشکل ہے کہ جس کی وجہ سے ہم ان حالات میں گزرے اور پھنسے ہوئے ہیں اور ہر پہلی نسل دوسری نسل کو یہ مشکلات منتقل کر رہی ہے۔ وہ سب یہ ہے کہ تعلیم کا مقصد بنیادی طور پر وہ نہیں ہے جیسا کہ عام طور پر ہمیں یہاں دیکھنے کو ملتا ہے مگر تعلیم کا مقصد نہیں تھا کہ ہم علم کے ذریعہ شہرت پائیں، نام کا کیس، کوئی بڑا منصب حاصل کریں، دولت و ثروت کما کیں اور سٹیشن (Status) بنائیں۔ ایک تعبیر کے لحاظ سے ہم کہہ سکتے ہیں کہ اگر انسان ان مقاصد کے لئے علم کی دنیا میں قدم رکھتے تو یہ نہ صرف علم کی توہین ہے بلکہ جن سائل مشکلات کا آج ہمیں سامنا ہے اسی چیز کا نتیجہ ہیں کہ علم جس مقصد کے لئے ہونا چاہئے تھا اس کیلئے استعمال نہیں کیا گیا۔

### معاشرہ میں معلم کی بے قدری

ای طرح معلمان جو کہ معاشرے، گھروں اور نئی نسل کیلئے رول ماذل (Role model) کی



حیثیت رکھتے ہیں ان کا مقام اس ملک میں دیگر شعبوں اور پیشوں کے مقابلہ میں بہت بچپے ہے یعنی مسلمین کو وہ مقام حاصل نہیں جو ہونا چاہئے۔ علم، عالم اور حکم کا جو مقام ہونا چاہئے خدا و خود عالم اور طالب علم سے کوئی گیا ہے۔ خود انہیں نہیں معلوم کہ ہمارا مقام کیا ہے؟ جیسے آج کل ہمارے معاشرے میں خواتین کے حقوق، خواتین کے مقام اور خواتین سے متعلق امور پر کافی نئے نئے ہوتی ہے چنانچہ ایک گفتگو جو خواتین کے لیے ہو رہی تھی اس میں میں نے ان سے یہ کہا تھا کہ خواتین کا مقام یا کروار گو ماردوں کو سنایا جاتا ہے، شاید یہ بھی موثر ہو کہ مرد خواتین کے مقام سے آگاہ ہوں کہ یہ بھی مرد کی طرح ایک انسان ہے لیکن سب سے بڑا افسوسناک مرحلہ یہ ہے کہ خود خواتین کو نہ پڑھو کہ خواتین کا مقام کیا ہے؟

نَهْجُ الْبَلَاغَةِ مِنْ أَمْرِ الْمُشَفِّعِ مُتَّقِلَّاً كَا بَهْتٍ خُوبِصُورَتٍ فَرْمَانٌ هُنَّ كَهْ

وَكَفِي بِالْمُعَزِّزِ جَهَلًا أَنْ لَا يَعْرِفَ لَذَّةَ.....

اور انسان کی جہالت اس سے بڑھ کر کیا ہو گی کہ وہ اپنی قدر و منزلت کو نہ پہچانے۔ یعنی انسان کی جہالت کے لئے بس سہی کافی ہے کہ اسے اپنا مقام اور اپنی قدر و قیمت معلوم نہ ہو۔ نهج البلاغہ روزمرہ کے مطالعہ کی کتاب ہے۔ اس میں بڑے حکیماں کلامات، خطبات اور حملات موجود ہیں جو ہماری عملی زندگیوں کے فارمولے ہیں اور اگر ہم باخوبی طلب انہیں بروئے کار لائیں تو دنیا و آخرت میں سرخود ہو سکتے ہیں۔

فَرِمَهْ مِنْ قَوْسَنَ

معاشرہ میں لوگ معلم کی قدر و قیمت نہیں جانتے لیکن یہ اتنی افسوسناک بات نہیں ہے جتنی انہوں ناک بات یہ ہے کہ ایک معلم و استاد کو خدا اپنا مقام معلوم نہ ہو، خود اپنی قدر و منزلت نہ جانتا ہو اور وہ بھی اپنے آپ کو ایک ملازم ہی سمجھتا ہو۔ وہ بچوں کو تعلیم دے کر یہ سمجھتا ہو کہ مجھے تنواہ ملتی ہے۔ اگر وہ تنواہ کے لئے پڑھاتا ہو تو اس کے معانی یہ ہیں کہ اس کو خدا اپنا علم نہیں ہے اور اپنی قدر و منزلت خود اس پر بھی واضح نہیں ہے۔

ل.....(نهج البلاغہ، خطبه ۱۶)

## رسول اکرم ﷺ معلم بشریت

قرآن مجید میں خداوند تبارک و تعالیٰ نے انہیاں کو معلم بشریت متعارف کروایا ہے۔ پیغمبر اکرم حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو قرآن نے ایک معلم کے طور پر پیش کیا ہے۔

**هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأَمَمِينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَنْذِلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَنُزَّلَ كِتَابٌ مِّنْ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابُ وَالْحِكْمَةُ**

یعنی ہم نے ان ائمماں کے اندر، ان ناخواندہ لوگوں کے اندر ایک نبی مبعوث کیا ہے، یہ نبی آنکر خلافت آیات خدا کرے گا، ان کا تذکیرہ و تنبیہ کرے گا اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے گا۔ یہ پیغمبر اکرم ﷺ معلم انسانیت و بشریت ہیں۔ اس کے مطابق حضرت ابراہیم و اسماعیل نے اپنی دعائیں بھی بھی کہا کہ ”اے ہمارے رب! ان میں سے ایک رسول انجی میں سے مبعوث فرما جو انہیں تیری آیات سنائے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور انہیں (ہر قسم کے رذاں سے) پاک کرے۔“ اسی طرح سورہ آل عمران، آیہ ۱۶۲ میں بھی خداوند تبارک و تعالیٰ نے رسول اکرم ﷺ کو معلم کتاب و حکمت تعمیر کیا ہے۔ لہذا ہم کہ سکتے ہیں کہ رجیع الاول عظیم و بزرگ معلم بشریت کے میلاد کا مہینہ ہے۔

ایران میں سال کے مختلف دنوں کو کسی نہ کسی مناسبت کے ساتھ مخصوص کیا گیا ہے مثلاً ایک دن زرسوں کا دن رکھا ہوا ہے، ایک دن ڈاکٹروں کا دن رکھا ہوا ہے، ایک دن سٹوڈنٹس کا دن رکھا ہوا ہے اور ایک دن معلمین کا دن رکھا ہوا ہے کہ جس دن ساری قوم اور میڈیا میں کر معلمین کو خارج جسمیں پیش کرتا ہے، شاگرد معلمین کو پھول اور گلدستے پیش کر کے اظہار تشکر کرتے ہیں۔

رجیع الاول عظیم معلم بشریت کی ولادت کا مہینہ ہے چونکہ قرآن نے ان کو معلم معرفی کیا ہے۔ اس تعارف سے اس بات کا بھی بخوبی اندازہ ہو جاتا ہے کہ معلم کا رتبہ و مقام کتنا عظیم وار ہند ہے یعنی معلم اپنی قوم اور

اپنے علاقے کے اندر ایک نبی کے مقام پر بیٹھا ہوتا ہے۔ کویا معلم اپنے زمانے، اپنی قوم، اپنی سوسائٹی، اپنی کلاس اور اپنے شاگردوں کے سامنے نبی کا رول ادا کر رہا ہوتا ہے چونکہ اس کا کام بھی تعلیم دینا ہے۔ ظاہری بات ہے کہ معلم کو بھی مخصوص صفات سے متصف ہونا چاہئے تاکہ تعلیم کا حق ادا کر سکے اور اپنے شاگردوں کا تذکیرہ، تہذیب و تطہیر نفس اور ان کے اذہان کی پروارش کر سکے۔ معلم کا مخاطب روح نفس انسان ہو۔

### پڑھ لکھوں میں تربیت کا فقدان

تربیت کا فقدان بھی تفرقہ کو روایج دیتا ہے۔ جس طرح گندی زمین پر بارش ہونے کے باوجود گندگی، بدبو اور تفنن میں اضافہ ہو جاتا ہے اسی طرح غیر تربیت یافتہ نفس پر علم کی بارش النا اثر دھما سکتی ہے۔ امام شیعی فرماتے ہیں کہ ان پڑھوں نا انتہی نہیں ہے جتنا عیب یہ ہے کہ انسان پڑھ لکھ جائے لیکن اس میں تہذیب و تذکیرہ نہ ہو۔ ہمارے ملک کی اکثریت ان پڑھوں کو فرار دیتے ہیں۔ مہنگائی، سیاسی افراطی و خلفشار، مکرات، فساد و قاہشوں کا تجربہ و تحلیل کرتے ہوئے آخر کار نتیجتاً کہتے ہیں کہ اس کی وجہ ملک کی ان پڑھوں کا تھہ ہو لیکن افراطی، بلوث، مار، کرپشن اور خراب حالات پڑھے لکھوں کی طرف سے پیش آرہے ہیں۔ آپ کو کوئی پیور و کریٹ (Bureaucrat) ان پڑھوں میں ملے گا، اسلام آباد کا پورا پورا Secretariat چھان ماریں، ساری Ministries کا حال معلوم کر لیں لیکن آپ کو کوئی ان پڑھوں میں ملے گا بلکہ کم پڑھا لکھا بھی نہیں ملے گا، سب اعلیٰ تعلیم یافتہ میں کے۔ پارلیمنٹریز (Parliamentarians) سب پڑھے لکھے ہیں اسی طرح آپ کو فوج، پولیس اور حکمہ تعلیم میں سب پڑھے لکھے ملیں گے۔ سیاسی پارٹیوں میں سیاستدانوں کی اکثریت پڑھی لکھی ملے گی کہ جن کے ہاتھ میں ملک کی زمام اور اقتدار و قوت ہے لیکن یہی سب لوگ ان سارے خراب حالات کے ذمہ دار ہیں۔

علم ضروری ہے لیکن اس کے مطابق عمل بھی ضروری ہے کہ جو تربیت کا سر ہوں منت ہے۔ چنانچہ دویں



لکھوں میں  
پڑھ لکھوں  
ن آن

نی شلیلہم جنمیں خداوند بارک و تعالیٰ نے حکم دیا کہ آپ دعا کریں:

رَبِّ رَذْنِي عِلْمَاءِ

وہی پیغمبر مصلی اللہ علیہ وسلم خدا کی برگاہ میں حاضر ہو کر فرماتے ہیں:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَغُوْذُكَ مِنْ عِلْمٍ لَا يَتَفَقَّعُ ..... ۱

و دیگر بہت سی دعاؤں میں علم تائیق کے حصول کی تعلیم وی گئی ہے مثلاً

اللَّهُمَّ رَزِّنَا عِلْمًا نَافِعًا ..... ۲

أَسْأَلُكَ قُلْبًا خَاهِيْعًا وَ عِلْمًا نَافِعًا ..... ۳

وَ ارْزُقْنِي عِلْمًا نَافِعًا ..... ۴

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ عِلْمًا نَافِعًا ..... ۵

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ إِيمَانًا ثَابِعًا وَ عِلْمًا نَافِعًا ..... ۶

اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي ..... عَيْنَانِ بَاقِيَةٍ وَ عِلْمًا نَافِعًا ..... ۷

وَاجْعَلْ لِنِي عِلْمًا نَافِعًا ..... ۸

اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي رِزْقًا وَاسِعًا وَ عِلْمًا نَافِعًا ..... ۹

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
بِسْمِ اللَّهِ الْكَرِيمِ  
بِسْمِ اللَّهِ الْكَرِيمِ

- ۱.....(سورة طہ، آیہ ۱۱۴)      ۲.....(البلد الأمین-آیۃ اللہ الشیخ ابراہیم بن علی العاملی الکفعمی) (مفایض الفلاح-شیخ بهائی)      ۳.....(المزار-الشهید الأول) (المزار - محمد بن المشهدی) (اقبال الاعمال) (صحائف البارار فی وظائف الاسحار-آیۃ اللہ العظیمی الشیخ محمد حسین کاشف الغطاء) (مفایض الجنان)      ۴.....(اقبال الاعمال)      ۵.....(الصحیفة الصادقة-الشیخ باقر القرشی)      ۶.....(أدعیه جامع الاحادیث) (الکتاب: زیارت الناحیۃ المقدسة)      ۷.....(الکتاب: زیارت امام حسین علیہ السلام)      ۸.....(البلد الأمین-آیۃ اللہ الشیخ ابراہیم بن علی العاملی الکفعمی) (مصباح المتھجد)      ۹.....(البلد الأمین-آیۃ اللہ الشیخ ابراہیم بن علی العاملی الکفعمی)      ۱۰.....(اقبال الاعمال)      ۱۱.....(البلد الأمین-آیۃ اللہ الشیخ ابراہیم بن علی العاملی الکفعمی) (الدعوات-خطب الدین الروانلی) (ترجمہ کامل الزیارات) (کتاب المزار-شیخ مغیث) (مصباح المتھجد) (مصباح کفعمی)

پس رسول اکرم ﷺ بارگا و پروردگار میں دعا کرتے ہیں:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَخُوذُ بِكَ مِنْ نَفْسٍ لَا تَشْبَعُ وَمِنْ قَلْبٍ لَا يَنْعَشُ وَمِنْ عِلْمٍ لَا يَنْقَعُ ...  
پروردگار امیں اُس نفس سے پناہ مانگتا ہوں جو سرہ ہو، میں اُس دل سے پناہ مانگتا ہوں جو زرم نہ ہو، پھر  
فرماتے ہیں اے الشامیں اُس علم سے پناہ مانگتا ہوں جو نافع نہ ہو۔ مجھے علم غیر نافع نہیں چاہیے۔ آپ ﷺ سے  
پوچھا گیا کہ علم غیر نافع کون سا ہوتا ہے؟ فرمایا: وہ علم جس کے ساتھ عمل نہ ہو۔

وہ دین جو انسان کو تہذیب نہ سکائے، جس کے ساتھ انسان کی تطہیر و تزکیہ نہ ہو، جو انسان کو محبت و  
حمردی اور موکن کا احترام نہ سکائے تو مطمئن ہو جائیں کہ وہ دین نہیں بلکہ دین کے نام پر بنائی ہوئی خرافات  
ہیں۔ جیسے بعض گروں میں اندر کام کچھ اور ہورہ ہوتا ہے لیکن گروں کے باہر لکھا ہوتا ہے خدا من نصلی ربی۔ اسی  
طرح کسی شخص نے کمانے پینے کی تجیزوں کے بڑے محترم نام رکھے ہوئے تھے مثلاً اس نے روئی کا نام مصلی، سالان  
کا نام شمع، بریانی کا نام سجدہ گاہ اور چائے کا نام لوٹار کھا ہوا تھا۔ جب بھی اس کے گروں میں کوئی شخص جاتا تو وہ اپنے  
نوكر سے کہتا کہ جلدی سے مصلی تیار کرو، لوٹا تیار کرو، شمع تیار کرو، سجدہ گاہ تیار کرو اور مہمان اس سے بڑے متاثر  
ہوتے تھے کہ یہ کتفتی و پریزرا گار آؤ ہے۔ صبح و شام مصلی و شمع و سجدہ گاہ کا تذکرہ ہے۔ یہ عبادتوں سے باہر ہی  
نہیں آتا ہے۔ اسی طرح کہیں ایسا نہ ہو کہ ہم بھی قند و فساد، مسلمان کا دل و کمانے، ہتاکی اور بے حرمتی کا نام دین  
رکھ دیں۔

آج پاکستان میں فرقہ و ادیت، غربت، فقر، کسپری اور ایتر حالات انجی پڑھے لکھے بد تہذیبوں کی وجہ  
سے ہیں۔ حتیٰ جس سال پاکستان کے اندر سب سے زیادہ ریکارڈ گندم پیدا ہوئی اسی سال پاکستان میں آنٹنیں  
ملے۔ ایسا نہیں ہے کہ سارا آٹا اُن پڑھکماگے بلکہ پڑھے لکھوں نے اسکی پالیسیاں بنائیں اور ایسے اقدامات کئے کہ  
جس کی وجہ سے عوام کو یہ مشکل پیش آئی۔ سوال یہی ہے کہ پڑھے لکھے لوگ ایسی غلطیاں کب اور کیوں کرتے ہیں؟

۱۔.....(البلد الأمين، باز: آية الله الشيخ ابراهيم بن على العاملی الكفععی قدس سره) (فتح الفلاح شیخ بهاء)

امام ع فرماتے ہیں کہ جب انسان تعلیم تو حاصل کر لے لیکن اس کے اندر تہذیب، تذکیرہ فیض اور پاک روح نہ ہو۔

### علم اور تعهد لازم و ملزوم

قرآن مجید کی ایک اصطلاح تعهد ہے۔ معاشرے کا ایک الیہ یہ ہے کہ عام طور پر لوگ قرآنی اصطلاحات سے نادقہ ہوتے ہیں۔ چونکہ ہم انگریزی اصطلاحات سے زیادہ آشنا ہیں اور معاشرے کی نظر میں انگلش بولنا اس بات کی دلیل ہے کہ آدی پڑھا لکھا ہے لیکن اگر قرآن کی اصطلاح استعمال کریں تو اکثر کوئی بھی میں بھی نہیں آتی اور کہتے لوگ استعمال بھی کرتے ہیں تو آشنا نہیں ہیں۔ قرآن سے انتاسروں کا رسالہ کوئی بھی روزمرہ بول چال کی زبان میں قرآن آجائے یعنی ہم قرآن کی زبان میں باقی کرنا شروع کریں۔ جس طرح بہت ساری چیزیں ہماری اردو زبان کا حصہ بن گئی ہیں اور بہت ساری اصطلاحات (Terms) اسکی ہیں جو اردو کا حصہ ہیں اسی طرح قرآنی اصطلاحاتیں اور قرآنی ثریۃ النجیر (Quranic Terminologies) بھی ہماری روزمرہ کی زبان میں آئیں۔ یہ اسی صورت میں ممکن ہے کہ جب ہم قرآن سے سروکار رکھیں، پڑھیں، سمجھیں اور سمجھائیں۔ قرآن نے انسان کو تعهد کی صورت میں ایک بہت بڑا تمغہ عطا کیا ہے۔ یہ لفظ تعهد سے ہے۔

جب انسان کے اندر علم آتا ہے تو ساتھ محمد لے کر آتا ہے۔ محمد سے مراد ذمہ داریاں ہے۔ علم انسان کو ذمہ دار بناتا ہے۔ اگر انسان ذمہ دار نہ ہو، انسان کے اندر محمد نہ ہو تو جتنی بھی بھاری ذکریاں لے لے اور جتنے بھی اعلیٰ منصب حاصل کر لے لیکن وہ خود معاشرے کے لئے ایک بوجھا اور آفت ہے۔

اس وقت ایسے نام نہاد مددی علماء موجود ہیں کہ جن کے علم کی نفعی نہیں کر سکتے لیکن ان کے اندر محمد موجود نہیں ہے۔ یہ ذمہ دار علماء نہیں بلکہ غیر ذمہ دار ہیں۔ غیر ذمہ دار اہل علم، غیر ذمہ دار سیاستدانوں اور غیر ذمہ دار تعلیم یافت طبقے نے اس ملک کو یہاں تک پہنچایا ہے۔ قوبت یہاں تک آپنچی ہے کہ آج کوئی شہر، محلہ یا گلی اسکی نہیں ہے کہ جہاں پر اس ملک کے بعض افراد کے ہاتھوں دوسرے بعض افراد کا خون نہ بہر رہا ہو۔ آج ہر گلی خون کی نندی اور نالی نی ہوئی ہے، ہر گھر قیمتیوں کا گھر بنا ہوا ہے، ہر دوسری تیسری گورت بیوہ ہو رہی ہے، ہر شہر میں دھماکے ہو رہے

ہیں۔ بہر حال ہم لفظ محمد عام طور پر استعمال کرتے ہیں لیکن تمدنی استعمال نہیں کرتے چاہے وہ کتنا ہی تعلیم یافتہ انسان ہوا اور اس نے دینی تعلیم حاصل کی ہوئی ہو یا کافی دینوں بعد سی کی تعلیم۔

### ..... دینی و دنیوی علوم کی غلط تقسیم

دین و دنیا کی تعلیم الگ الگ کرنا بھی ہمارا ایک اور المیر ہے۔ ہم نے کچھ علوم الگ کر کے ان کو دینی علوم کا نام دے دیا ہے اور کچھ علوم الگ کر کے ان کو دنیاوی علوم کا نام دے دیا۔ دین اور دنیا کے نام سے علوم کی تقسیم درست نہیں ہے۔ مثال کے طور پر جہاں عربی زبان میں تعلیم ہو رہی ہو وہ دینی تعلیم ہے اور جہاں انگریزی یا اردو زبان میں تعلیم دی جا رہی ہو وہ دنیاوی تعلیم ہے۔

دنیاوی علوم ان علوم کو کہتے ہیں کہ جن کو انسان دنیاوی مقاصد کے لئے پڑھے۔ اگر انسان دینی مدرسے میں پڑھ کر قرآن، تفسیر قرآن اور احادیث جیوں ملٹھیں تو اس لئے پڑھ رہا ہے کہ میں ایک بڑا خطیب بن جاؤں، بڑا عالم بن جاؤں، علامہ بن جاؤں، میری شہرت ہو جائے، لوگ واہ واہ کریں، مجھے بھاری فیسیں ملیں، بڑا منصب ملے، کری ملے تو یہ دنیاوی علوم میں مشغول ہے اگرچہ قرآن و احادیث پڑھ رہا ہے۔ اور اگر انسان کسی جگہ پڑھ کر فزکس (Physics)، کیمیسٹری (Chemistry) پڑھ رہا ہو لیکن اس لئے نہیں کہ میں اس سے پست مقاصد تک پہنچوں یا اس سے اپنی معيشت، روزگار اور ملازمت تلاش کروں بلکہ اس لئے پڑھے کہ ان کے ذریعے مجھ پر اسرا رجھاں کھلیں، مجھ پر حقیقت کھلے چونکہ میں حق کی تلاش میں ہوں اور اس کائنات کے اسر اور سورج اور جانتا چاہتا ہوں تو یہ دینی علوم پڑھ رہا ہے۔

آپ قدیم زمانے کا مطالعہ کریں تو یہ بات عیاں ہو گی کہ ہمارے جتنے دینی علماء کہلاتے تھے وہی بڑے سائنسٹ (Scientists) بھی ہوتے تھے کہ جن کے نام آج تاریخ کے پر دیکھنے ہیں اور ہمیں ان کے حالات کمتر معلوم ہیں۔ نہ وہ سائنس دنیا کیلئے پڑھتے تھے اور نہ دین دنیا کیلئے پڑھتے تھے۔ وہ ان علوم کو ملازمت کے لئے نہیں بلکہ تمدنی کے طور پر پڑھتے تھے۔

### .....شہید فہمیدہ میں علم و تعلیم.....

امام غمیتی آکٹھر یونیورسٹی وکالج کے اسٹوڈنٹس سے خطاب فرمایا کرتے تھے تو انہیں ساختہ یہ بھی بتاتے تھے کہ طالب علم انہوں مداریاں کیا ہوتی ہیں؟ اس عظیم رہبر نے پوری دنیا کے اسلام کے اندر اور خصوصاً اہل علم، طلاب اور کالج دیوبنوری کے سٹوڈنٹس کے اندر بیداری کس طرح پیدا کی؟ اور یہ فرماتے تھے کہ طلاب کا کام فقط یہ نہیں ہے کہ اچھے نمبر لیں، بعض اوقات والدین اور استاد کی نظر میں بہترین سٹوڈنٹ وہی ہوتا ہے جو بہترین نمبر لے حاصل کی یہ معیار نہیں ہے، بہترین سٹوڈنٹ کا معیار فقط نمبر زیادا پ کرنا نہیں ہے۔ امام غمیتی جب بھی نمبر دیتے تھے یعنی جب تاپ کلاس اسٹوڈنٹ کے بارے میں بتاتے تھے تو وہ یہ فرماتے تھے کہ اس پنج نے تاپ کیا ہے جس نے اپنی جان دے کر اپنے ملک کا درفانع کیا ہے، جس کے اندر تحمد موجود ہے، جس میں علم کے ساتھ ساتھ محمد یعنی ذمہ داری موجود ہے۔

ایران میں ایک شہید محمد حسین فہمیدہ کے نام سے ہے جو ناہر لہائی یا مدل اسکول کا اسٹوڈنٹ تھا۔ اس کی عمر تیرہ یا چودہ سال تھی اور اسی عمر میں اسے شہادت نصیب ہوئی۔ اس کی شہادت کے دن کو ایران میں روڈیڈانش آموزان یعنی اسٹوڈنٹ ڈے (Student Day) کے طور پر منایا جاتا ہے۔ اس دن اساحید و علام اسٹوڈنٹس کو گلدستے پیش کرتے ہیں۔ ایک ٹچر ڈے (Teacher Day) ہے کہ جس دن اسٹوڈنٹس اساحید کو گلدستے پیش کرتے ہیں اور وہ شہید مطہری کی شہادت کا دن ہے۔ وہ بھی ایک عظیم معلم اور بہت بڑے اسکالر ہیں۔ اگر آپ نے حقیقت دین اسلام کمکنی ہے تو اس بزرگوار کی کتابوں کا مطالعہ کریں کہ یہ کوئی پیشہ دراصلان نہیں تھے بلکہ ایک اپ ٹو ڈیٹ (Up-to-date) اور حمدہ عالم کا نمونہ ہیں کہ جنہوں نے نئی نسل کیلئے بہترین طریقے سے اسلام کی تفسیر و تشریع کی ہے۔

شہید فہمیدہ کی شہادت کے دن کو اسٹوڈنٹ ڈے کے نام سے اس لئے منایا جاتا ہے کہ جب ایران عراق جنگ جاری تھی اور دشمن نے ان کے ملک پر آ کر جاریت کی تو یہ اس وقت اسکول میں پڑھتے تھے اور عرب بھی ابھی بلوغ تک نہیں پہنچی تھی لیکن یہ بالآخر کسی طرح حماز پر پہنچ گئے۔ سامنے سے دشمن کے ٹینک اس کے ملک کی

طرف بڑھ رہے تھے لیکن اس کے پاس کوئی اسلحہ نہیں تھا۔ اپنے ملک کے دفاع کیلئے یہ گروہ کے لئے کر سامنے سے آتے ٹینک کے نیچے لیٹ گیا اور اس ٹینک کو سمجھ رجہ کر دیا۔ اس کا رنامہ پر امام علیؑ نے فرمایا تھا کہ مجھے رہبر نہ کہا کرو بلکہ اس اشتوذنٹ کو کہا کرو، اس مملکت کا رہبر یا اشتوذنٹ (Student) ہے کیونکہ اس کے اندر تحد م موجود تھا۔

### گمنام سپاہی نمونہ تعهد

ای طرح ہر ملک کے اندر گمنام سپاہیوں کی قبریں ہوتی ہیں۔ جب میں چھوٹا تھا تو ہر ایک سے یہ سوال کرتا تھا کہ یہ گمنام سپاہی کون ہوتے ہیں؟! لیکن بزرگان بتاتے بھی تھے تو بات پلے نہیں پڑتی تھی۔ ضروری نہیں ہے کہ ان کی قبریں ہوں اور اس میں کوئی مردہ بھی ہو۔ گمنام سپاہی یعنی ایسا سپاہی کہ جس کو کوئی نہ جانتا ہو یا جس کا کوئی آئندہ بھتی کارڈ (I.D. Card) نہ ہو۔ گمنام سپاہیوں کی یادگاریں ہائی جاتی ہیں۔ گمنام سپاہی وہ ہوتے ہیں کہ جنہوں نے اپنے اپنے ممالک اور سر زمینوں کے دفاع لئے اپنی جان تک کی قربانیاں دی ہوتی ہیں اور ساری قوم مل کر ان کو خراج تحسین پیش کرتی ہے۔ یہ ممالک انہیں اپنی قوم کیلئے ایک روپ ماذل (Role model) ہوادیتے ہیں۔ لہذا اگر ایک ملک کا سر برادہ دوسرے ملک جاتا ہے تو اسے کہا جاتا ہے کہ گمنام سپاہی کی قبر پر پھول چڑھائیں حالانکہ وہاں بڑے نام آور سپاہی، بڑے ریک (Rank) والے اعلیٰ فوجی افسران اور جریشل بھی موجود ہوتے ہیں لیکن انہیں کوئی خراج تحسین پیش نہیں کرتا۔ گمنام سپاہیوں کو خراج تحسین ان لئے پیش کیا جاتا ہے کیونکہ یہ محمد اور ذمہ داری کا یہ ایک نمونہ ہیں، یعنی یہ اپنے ملک کے وہ افراد تھے جنہوں نے احساس ذمہ داری کیا اور اسی ذمہ داری کو نجھانے کی راہ میں اپنی جان فدا کر کے ملک و قوم کو بچالیا۔

### طالب علم کی کامیابی کی اصل اور ناقص معیارات

جب کامیاب طالب علم کو نمبر زدیے جاتے ہیں تو ان میں نظر Exams میں حاصل شدہ نمبروں کو

فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات واسباب 245

معیار نہیں بنانا چاہئے بلکہ ایک کامیاب انسان کی کامیابی کے کئی فیکٹرز (Factors) ہوتے ہیں کہ جن کے لحاظ سے دیکھا جاتا ہے کہ آیا وہ ان میادین میں بھی کامیاب ہے یا نہیں؟

ایک کامیاب طالب علم وہ ہے جو اپنی سرفوٹ، اپنی تقدیر، اپنے حالات اور اپنے مستقبل کے بارے میں آگاہ ہو، اپنے ملک، بلکی مسائل اور اس کے اسہاب و جوہات سے آگاہ ہو اور سب سے بڑھ کر کامیاب انسان وہ ہے کہ جسے ان م斛لات کا راہ حل بھی معلوم ہو۔

اجتنی تعلیمی اداروں کے اندر یہ کام کیا جاتا ہے کہ صرف کتابوں پر اعتماد نہیں ہوتا بلکہ ان کو روزمرہ سرگرمیوں سے مریبوٹ مسائل کے حوالے سے محققی کام سونپے جاتے ہیں۔ اس کام کو انجام دینے کیلئے وہ کتابوں، لائبریریوں، اثر نیٹ اور دیگر ریورز (Resources) کے ذریعہ ریسرچ (Research) کر کے تھیز (Theses) اور محققی مقام لے لکھتے ہیں مثلاً کسی علاقہ میں پیاری کیوں پھیلی؟ فلاں علاقہ میں سیلاب، طوفان یا زلزلے کیوں آتے ہیں؟ اس کی وجہ یہ نہیں ہوتی کہ اس توڑش بڑے ریسرچ اسکار ہوتے ہیں اور اصلی وجوہات تک پہنچ جاتے ہیں بلکہ مقدمہ نہیں ملک کے حقیقی مسائل تک پہنچانا اور اپنی سوسائٹی و ماحول سے آگاہ کرنا ہے۔

اس دور میں ہمارے ملک پاکستان میں تقریباً ایک قسم کا معیار یا سوچ بن چکی ہے کہ ہمیں ذمہ داری حاصل کر کے کچھ بنتا ہے اور پھر سب سے پہلا کام اس ملک سے باہر لکھنا ہے۔ ظاہر ہے ان حالات میں ہر آدمی یہ سوچتا ہے کہ میں پڑھ لکھ کر کسی مقام تک پہنچوں اور پھر باہر ملک جا کر کسی بھی شعبہ کمپنی کے اندر ملازمت کر کے اپنے گھر یا خاندان کو پیسے پہنچوں۔ ہمارا معاشرہ بھی ایسے ہی لوگوں کو قدر کی نگاہ سے دیکھتا ہے کہ جو باہر ملک جا کر چند پیسے اپنی فیملی کو بچ ج رہا ہے۔ ماں میں اپنے بچوں سے کہتی ہیں کہ دیکھو وہ بھی تو تمہارے جیسا ہے لیکن پڑھ لکھ کر باہر گیا ہے اور اب تجھواہ بھیجا ہے، اس نے گھر بھی اچھا بنا لیا ہے اور گاڑی بھی خرید لی ہے۔ ہمارے ملک میں یہ کامیابی کے معیارات ہیں لیکن دراصل یہ کامیابی نہیں ہے۔ کامیابی کے معیاروں میں سے ایک معیار بھی تحد ہے کہ طالب علم ذمہ دار کرتا ہے؟ آیا وہ علم کے ساتھ ساتھ اپنی ذمہ داریاں بھی نہ جھار ہے یا نہیں؟!



## خانقاہی درویش کی انوکھی هجرت.....

علم و محمد کے حوالہ سے خانقاہی درویش کا ایک واقعہ درج کرتے ہیں۔ شیخ سعدی جو شیخ اجل کے نام سے مشہور ہیں انہوں نے اپنے اشعار میں ایک خانقاہی درویش کی انوکھی واقعیت ذکر کی ہے۔ عموماً درویش اور وہ لوگ جو خانقاہوں میں جا بیٹھتے ہیں اپنے آپ کو مسجد والوں سے ذرا بڑا سمجھتے ہیں۔ یہ مسجد و مدرسہ میں پڑھنے اور پڑھانے والوں کو صاحبِ شریعت اور خود کو صاحب طریقت کہتے ہیں۔ یہ ان کو پرانی اسٹیج اور خود کو ہلی اسٹیج پر فائز سمجھتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ ہم شریعت سے ایک کلاس اور جا کر اپ گریڈ (Upgrade) ہو گئے ہیں۔ لہذا یہ لوگ خانقاہ میں اپنے انداز سے مشغول رہتے ہیں۔ عموماً صاحبِ شریعت یعنی مسجد و مدرسے والے خانقاہوں میں جا بیٹھتے ہیں لیکن یہ کبھی نہیں ہوا کہ کوئی خانقاہ چھوڑ کر مسجد و مدرسہ آجائے۔ یہ لوگ اپنے تین خود کو ڈی گریڈ (Degradation) نہیں کرتے۔ شیخ سعدی کہتے ہیں کہ ایک عجیب اتفاق یہ ہوا کہ ایک درویش خانقاہ چھوڑ کر دینی مدرسے میں داخل ہو گیا۔

فتنی دریافت کی انوکھی ہجرت

صاحبِ دل بسے مدرسے آمد ذخانقاہ

ہشکستِ عہدِ صحبتِ امداد طریق دا.....

صاحبِ دل یعنی اہل طریقت انسان جو خانقاہ میں بیٹھا ہوا تھا وہ خانقاہ چھوڑ کر مدرسے آگیا۔ اس نے اہل طریقت کے راستہ کا جو عہد کر کھا تھا وہ سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر اہل شریعت کے راستہ پر آگیا۔ سب کو حیرت ہوئی از جملہ ان مدرسے والوں کو بھی حیرت ہوئی اور پوچھا کر وہاں سے یہاں کیوں آئے ہو؟ اس کی وجہ تھا؟

گفت آن گلمر خویش بلدمی بر د ذموج

حالاتکروہ لوگ صبح و شامِ عبادت میں صرف کرتے ہیں، نہ کسی کی غیبت کرتے ہیں، نہ کسی کی چھٹی کھاتے ہیں، نہ بہتان باندھتے ہیں، نہ تہمت لگاتے ہیں، نہ چوری کرتے ہیں، نہ جھوٹ بولتے ہیں اور کوئی گناہ نہیں

ل..... (گلستان سعدی، باب دوم دراخلاقي درویشان)

کرتے۔ صبح و شام اللہ اللہ کرتے ہیں اور ذکر و فکر میں مشغول رہتے ہیں۔ دن بھر روزہ رکھتے ہیں اور رات بھر عبادتوں میں مشغول رہتے ہیں۔ ان ساری عبادتوں اور زحمتوں کا نتیجہ یہ ہے کہ جب کوئی مشکل آجائی ہے مثلاً سیالب، ڈرولہ یا مکرات، فساد و فواحش آجاتے ہیں تو یہ ان گزرے ہوئے حالات سے اپنے آپ کو بچالیتا ہے۔ ان سارے اعمال کے ذریعہ یہ فقط اپنی جنت کے حصول کے لئے کوشش کر رہا ہوتا ہے۔

وہن جهد میں کند کے بگمرد غریق دا  
لیکن جو مرے، اسکوں، کالج و یونیورسٹی میں بیٹھا ہوا ہے اس کی ساری کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ سب ڈوبجے ہوؤں کو بچائے۔

یعنی خانقاہی کی ساری کوشش یہ ہوتی ہے کہ جب سارے ڈوب رہے ہوں تو وہ اپنے آپ کو بچائے لیکن اہل علم کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ جب دنیا ڈوب رہی ہو تو پوری انسانیت، معاشرے اور ولیوں (Values) کو بچائے۔ علم کے ساتھ محمد ہے۔

### خانقاہ سے مراد

خانقاہ کی عمومی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ آبادی و معاشرے سے دور ایک عبادت گاہ جہاں انسان معيشت، کاروبار، زن و فرزند اور ساری ذمہ داریاں ترک کر کے اللہ ہو کر ناشروع کر دے اور ذکر و فکر و عبادتوں میں مشغول ہو جائے۔ خود ری نہیں کہ خانقاہ آبادی سے دور ہی ہو بلکہ اگر مسجد میں نمازیں ہوں گے تو ان نمازوں سے سوسائٹی (Society) کو کوئی فائدہ نہ ہو رہا ہو تو یہ خانقاہ ہے۔ خانقاہ یعنی جس میں اسکی عبادتیں اور ایسے کام انجام دیئے جائیں جن کا لفظ فقط انسان کی ذات کو پہنچتا ہو۔

علامہ اقبال نے بھی خانقاہوں میں رہائش پذیری کو بہت بڑا عجیب گردانا ہے۔ آپ نے اپنے شعری زبان اور اپنی تعلیمات کے اندر اس کا تذکرہ بھی کیا ہے چونکہ آپ "حکیم امت ہیں اور آپ" نے امت کی بیماریاں اور کمزوریاں اتنی وقت اور باریک ہی کے ساتھ تلاش کی ہیں کہ جو کسی اور نہیں کیں۔ ساتھ ہی آپ نے ان

بیماریوں کا علاج بھی بتایا ہے۔ ان بیماریوں میں سے ایک بڑی بیماری جو اس قوم کو لگ گئی ہے وہ خانقاہیت ہے اور پھر انہوں نے خود دعوت بھی دی کہ خانقاہوں سے نکلو،

### نکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شبیری

کے فقر خانقاہی ہے فقط اندوہ و دلگیری.....

ہم نے اپنا سب کچھ خانقاہ بنا رکھا ہے۔ ہماری مساجد میں، مدرسے، کالجز، یونیورسٹیاں اور ایوان بھی خانقاہ

بنے ہوئے ہیں لیکن جہاں بیٹھ کر انسان ذکر و فکر میں مشغول رہے لیکن اُسے یہ پتہ نہ ہو کہ میرے ڈین، قوم، دین، حرم اور رسول ﷺ کے ساتھ اور ان کی حرمت کے ساتھ کیا ہو رہا ہے۔ خانقاہیت لیکن خود کو جنت تک پہنچانے کی کوشش کرنا، امت کو مرتد یعنی رہنا لیکن خود کو پچائے رکھنا لیکن رسم شبیری سے مراد یہ ہے کہ پوری امت کو جنت کا راستہ دکھار دیا اور پورے کتبہ سیاست شہید ہو کر امت و دین کو پہنچالینا۔

خانقاہوں سے مراد فقط وہی جگہ ہے جہاں درویش بیٹھے ہوئے ہیں بلکہ خانقاہیں وہ بھی ہیں کہ جہاں پر خود خواہ اور خود پرست لوگ بیٹھے ہوئے ہیں۔ فرض کریں خدا خواستہ کسی بلڈنگ میں آگ لگ جاتی ہے تو جو جوان لوگ ہیں وہ تو اپنی طاقت کی مدد سے کھڑکیاں دروازے توڑ کر باہر آ جاتے ہیں لیکن کمزور لوگ، بوڑھے، بچے اور عورتیں آگ کے شعلوں میں پھنس جاتے ہیں۔ اگر کوئی شخص اس بلڈنگ سے باہر آ کر آبادی میں اعلان کرے کہ ایسا انسان! میں وہ پہلوان ہوں کہ سب جل رہے تھے اور اپنی ہوت جل کر مر گئے لیکن میں تنہ خود کو پہنچا کر ہاں لے آیا تو یہ اعلان سن کر کیا سب لوگ اس کے گھر میں ہارڈ ایٹس گے؟ اس کا نام تاریخ میں لکھ دیا جائے گا؟ اسے میڈیل پہنائے جائیں گے؟ یا سب یہ کہیں گے کہ تم خود خواہ، خود عرض، خود پرست اور ظالم انسان ہو کیونکہ تم اپنے آپ کو پہنچاتے تھے تو دوسروں کو بھی پہنچاتے تھے۔ اس کی بجائے اسی آگ میں اگر ایک آدمی وس آدمیوں کو پہنچا کر خود جل کر مرجائے تو ساری آبادی اس کو تجھے دیتی ہے، اس کی قبر پر پھول چڑھاتی ہے اور اچھے نام سے یاد رکھتی ہے۔

حکومت اسلام

.....(ارمنانِ حجاز، صفحہ ۴۹)

خانقاہ اور مدرسہ میں بھی فرقہ ہے۔ انسان خانقاہ میں بیٹھ کر اپنے آپ کو بچالتا ہے اور اپنے تمیں جنت جا پہنچتا ہے کیونکہ یہ گمان ہے۔ چونکہ خانقاہی وہ انسان ہے کہ ساری دنیا اخلاق کی پستی، بخانوں اور مشکلات کا فکار ہے اور یہ عبادتیں کر کرے جنت جانا چاہتا ہے۔ جب انسان کسی ایسے شخص کو ہانیں پہناتے جو دوسروں کو جلتا چھوڑ کر اپنے آپ کو بچا کے آجائے تو اللہ بھی ہانیں ڈالے گا۔ ایسا نہیں ہے کہ اللہ نے جنت کو ان خودخواہوں کے لئے بنایا ہو جو بشریت کو اپنے حال پر چھوڑ دیں، جو دوسروں کو جلتا اور ڈوٹا اور مررتا دیکھتے رہیں لیکن خود کسی طرح سے نہ رکھ سکتے مقام تک جا پہنچیں۔ جنت ان خود غرضوں، خودخواہوں اور خود پرستوں کیلئے نہیں ہے بلکہ ان لوگوں کے لئے ہے جو دوسروں کو نجات دیتے ہوئے اس راہ پر خود کو بھی قربان کر دیتے ہیں۔ دراصل خانقاہیت شیطانی راستہ ہے۔

### خانقاہیت، ایلیسی نظام کی ڈھال

علامہ اقبال نے ایلیس کی مجلس شوریٰ کے عنوان سے ایک نظم لکھی ہے۔ اس میں ایلیس لصین نے اپنے نمائندوں کے جو دنیا کے ہر طبقہ میں موجود ہیں ان سب کو بلا کر کہا کہ بتاؤ کہ ہمارے شیطانی آمرانہ سُمُّ کو کیا خطرہ ہے؟!

جب ایک فرد واحد کا ارادہ پوری قوم کے اوپر سلط ہو جائے اور کسی دوسرے کا ارادہ، رائے یا مشورہ اس میں شامل نہ ہو تو اس کو آمریت کہتے ہیں۔ اب ممکن ہے یہ کام کوئی فوجی کرے یا کوئی باوشاہ اور ممکن ہے کوئی لوگوں کا ہی منتخب آدمی یہ کام کرے تو یہ آمریت ہے۔ آمریت ایلیس کا بنایا ہوا نظام ہے اور شیطان نے اپنے نمائندوں سے پوچھا کہ مجھے بتاؤ آمریت کو کون کن چیزوں سے خطرہ ہے؟

ایک میرے نے کہا کہ آمریت کو جمہوریت (Democracy) سے خطرہ ہے، دوسرے شیطان نے کہا کہ آمریت کو سویٹزم (Socialism) سے خطرہ ہے، تیسرا نے کہا کہ کیمونیزم (Communism) سے خطرہ ہے، چوتھے نے کہا کہ لبرل ازم (Liberalism) سے خطرہ ہے، یہ جوئے نے ازم پیدا ہو رہے ہیں

اور پھاکرنی نسل کو تباہی کی طرف لے جا رہے ہیں ان سے آمریت کو خطرہ ہے۔

شیطان نے ان سب کو بڑا جھاڑا اور ڈانٹ پائی کہ تم اپنیں کے نمائندے ہو کر اتنے سادہ لوح اور یہ تو فہمیں یہ بھی نہیں پڑتا کہ آمریت کا اصل خطرہ کس چیز سے ہے؟ پھر اپنیں نے ان سے کہا کہ اصل خطرہ ان چیزوں سے نہیں۔ جسے ہم ذیکر لیں سمجھتے ہو وہ دراصل ایک شیطانی لبادہ ہے جو شیطان نے آمریت کے تن پر چڑھایا ہوا ہے۔

ہم نے خود شاہی کو پہنایا اپنے جمہوری لباس.....  
اب جتنے آمراں میں گئے وہ جمہوریت کے لباس میں آئیں گے لہذا مریکہ میں بظاہر جمہوریت ہے لیکن حقیقت میں آمریت ہے۔ آمریت بھی شہنشاہی، بھی فوجی اور بھی جمہوری لباس میں سامنے آتی ہے۔ پھر ان چیزوں نے اپنیں سے پوچھا کہ اصل خطرہ کس چیز سے ہے؟ اپنیں نے کہا: اسلام سے خطرہ ہے۔ شیطان کے نمائندے سارے ہنے کہ کون سا اسلام؟ مسلمان تو خود شیطانوں سے بھی دو تھا گے ہیں، ان سے کیا خطرہ ہے؟ پھر اپنیں نے کہا کہ

جانتا ہوں میں یہ امت حاملِ قرآن نہیں  
یا بھی قرآن سے دور ہیں، انہیں قرآن اور اسلام کی حقیقت معلوم نہیں ہے لیکن:  
عصر حاضر کے تقاضاقد سے ہے لیکن یہ خوف  
ہونے جائے آشکارا شرع پیغمبر کہیں  
مزید کہا:

پرنفس ڈرتا ہوں اس امت کی بیداری سے میں  
ہے حقیقت جس کے دین کی احتساب کائنات

ل.....(ارمنان حجاز، صفحہ ۱۲)

خانہ  
قلم  
پہنچ  
لطف  
کامیڈی

ڈروں دن سے جس دن مسلمانوں کی کوئی نسل بیدار ہو جائے۔ اگر کوئی مسلمان نسل بیدار ہو گئی، قرآن کی طرف آگئی اور حقیقت اسلام کو بھی گئی تو اس دن آمریت کا تختہ گول ہو جائے گا۔ پھر اس کے بعد امیں نے اپنے چیلوں کو یہ ستور دیا کہ ان کو بیدار نہ ہونے دینا۔ لیکن آخر میں علامہ اقبال نے اس پورے اجلاس سے یہ نتیجہ اخذ کیا کہ شیطان کس طرح مسلمان نسل کو غفلت کی نیند سلائیں گے۔ آخر میں شیطان نے اپنے چیلوں کو فارمولادیا:

مسئلہ رکھو و ذکر و فکر صبح گاہی میں اسے

پختہ ترک رو مزاج خانقاہی میں اسے

یعنی مسلمان قوم کے ہر آدمی کو خانقاہی بنا دو۔ اس قوم کے ملا، موذن، قاریٰ قرآن، خطیب، ذاکر، تمحیر، پروفیسر، سائنسدان، حکمران، سیاسی پارٹیاں، مردے سے، کالمجز اور یونیورسٹیز بھی خانقاہی ہو جائیں۔ خانقاہی یعنی سیلفش (Selfish)، خودخواہ، جو سوسائٹی اور قوم کی کوئی ذمہ داری اپنے دوش پر نہ سمجھتے ہوں اور نہ ہی لیتے ہوں، جو پڑھ لکھ کر اعلیٰ ملازمت پر قاتر ہو جائے کو مقصد سمجھتے ہوں۔

ہمیں وہ لوگ بہت اچھے لگتے ہیں جو سب کچھ چھوڑ چھاڑ کر صبح و شام ہاموں لگے ہوتے ہیں۔ ہم سمجھتے ہیں کہ یہ بڑے مجدوب اور معنوی لوگ ہیں اور بیمار یا ضرورت میں لوگ اپنی حاجت روائی کیلئے ان کے پاس چلے جبکی جاتے ہیں یعنی ہم معاشرہ کے غیر ذمہ دار ترین فرد کہ جو اپنی ذات کی ذمہ داری بھی قبول کرنے کے لئے تیار نہیں ہے، جس کا نہ رہ یہ ہے کہ کمائے گی دنیا کھائیں گے ہم، اس کو ہم اور بڑا کہنپا ہوا آدمی سمجھتے ہیں۔ قرآنی تعلیمات ہمیں علم کے ساتھ تحد کا درس دیتی ہیں۔

### .....قرآن کی نظر میں کامیاب انسان

قرآن فضیل ثواب کے لئے نہیں ہے کہ ہم اسے روز بیچ پڑھیں تو برکت ہو، امتحان کے دنوں میں قرآن پڑھیں تو حافظہ زیادہ کام کرے، پیپرز میں نمبر زا جھے ملیں۔ ہم قرآن کو تھویڈ گذٹے کے طور پر استعمال کرتے ہیں حالانکہ قرآن ہدایت و رہنمائی ہے۔ ہمیں چاہئے کہ ہم قرآن سے سیکھیں کہ قرآن کی نظر میں کامیاب انسان کون

ہوتا ہے؟ قرآن نے کن لوگوں کے لئے "هُمُ الْمُفْلِحُونَ" اے یا "فَذَانَلَعَ" ح کے الفاظ استعمال کئے ہیں۔ اس طرح کی قرآنی آیات بہت ساری ہیں۔ قرآن نے پہلا طبقہ مقین کا ذکر کیا ہے۔

**ذِلِكَ الْكِتَابُ لَا زِبْبٌ فِيهِ هُدًى لِّلْمُتَّقِينَ ۝**

پھر ان کی آگے صفات شروع ہوتی ہیں اور یہ صفات کہاں ختم ہوتی ہیں؟

**وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۝**

یہ کامیاب لوگ ہیں۔ قرآن کی نظر میں بہترین اور فلاح یافتہ انسان ذمہ دار انسان ہے۔ اسی طرح

قرآن کی بہت خوبصورت آیت ہے:

**مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رَجَالٌ ۖ**

مومنین میں سے کچھ مرد ہیں۔ اب اس کا مطلب یہ نہیں کہ مومنین میں سے کچھ عورتیں بھی ہیں۔ مومنین ہے حق مذکور کا صیغہ۔ اگر مومنین و مومنات کی بات ہو رہی ہو کہ مومن و مومنات میں سے کچھ مرد ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ ان میں کچھ عورتیں بھی ہیں۔ لیکن یہاں کہا جا رہا ہے کہ مومنین میں سے کچھ مرد ہیں یعنی کچھ نامرد ہیں۔ نامرد یعنی جس کے اندر مردانہ شجاعت و غیرت نہ ہو، جو خشیں و سخوں ہو یا وعدہ پورا نہ کرتا ہو جیسے عام بول چال میں بھی لوگ کہتے ہیں کہ فلاں نامرد انسان ہے جو اپنا وعدہ بھی پورا نہیں کرتا۔ فتح البلاغہ میں امیر المؤمنین ﷺ نے بعض مردوں کو خطبہ دیتے ہوئے کہا:

**يَا أَشْبَاهَ الرِّجَالِ وَ لَا رِجَالٌ ۖ**

قرآن کی نظر میں کامیاب انسان

- ۱..... (سورہ بقرہ، آیہ ۵) (سورہ آل عمران، آیہ ۴) (سورہ اعراف، آیہ ۸، ۱۵۷) (سورہ توبہ، آیہ ۸۸) (سورہ مومنون، آیہ ۱۰۲) (سورہ نور، آیہ ۱۵) (سورہ روم، آیہ ۳۸) (سورہ لقمان، آیہ ۵) (سورہ مجادلہ، آیہ ۲۲) (سورہ حشر، آیہ ۹) (سورہ تغابن، آیہ ۱۶) ۲..... (سورہ مومنون، آیہ ۱) (سورہ اعلیٰ، آیہ ۱۴) (سورہ شمس، آیہ ۹) ۳..... (سورہ بقرہ، آیہ ۲) ۴..... (سورہ بقرہ، آیہ ۵) ۵..... (سورہ الحزاب، آیہ ۲۳) (نهج البلاغہ، خطبہ ۲۷) (الکافی - المکتبی، الجزء ۵، صفحہ ۷)



اے مردوں سے ملتی جلتی صورتوں اور نامردوں! یعنی تمہاری دلیلی مونچیں تو یہ لیکن مردگی، دلیری، شجاعت، غیرت اور احساسِ ذمہ داری نہیں ہے۔  
قرآن فرماتا ہے:

مِنَ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ.....

مُؤْمِنُونَ مِنْ سَبَقَهُ مَرْدُهُوْنَ،

یہ کون مرد ہیں؟

صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فِيمُهُمْ مَنْ قَضَى نَعْجَةً وَمِنْهُمْ مَنْ يُنْتَظَرُ.....!

جنہوں نے اللہ سے کئے دھرے کوئی کردھایا ہے، ان میں بعض اپنا وقت پورا کر کچے ہیں اور بعض اپنے وقت کا انتظار کر رہے ہیں.....

یعنی جو ذمہ دار ہیں، جنہوں نے اللہ کے ساتھ محمد کیا اور اس محمد کوئی کردھایا، کچھایے ہیں جو اپنا محمد بھاکر خدا سے جاتے ہیں اور کچھایے ہیں جو اپنا محمد بھانے کے لئے انتظار میں ہیں۔

قرآن کی نظر میں یہ لوگ مرد اور فلاح یافتہ ہیں۔ اس طرح سے کامیاب حاصل کریں کہ آپ خدا کی نظر وہ میں کامیاب سمجھے جائیں نہ کہ فقط دنیا داروں کی نظر وہ میں کامیاب ہوں۔ وچھے نمبر لے لینا تعلیمی کارکروگی ہے لیکن ہمیں تعلیمی کارکروگی کے ساتھ ساتھ انسانی کارکروگی بھی دکھانی ہے۔ اس وقت ہمارے ملک کا الیہ سمجھا ہے کہ محمد، ذمہ دار، باطھارت و باڑ کیہاں اہل علم موجود نہیں ہیں۔ سارا قصور ان پر ہوں کا نہیں بلکہ ان پڑھے لکھوں کا ہے کہ جن کے اندر احساسِ ذمہ داری موجود نہیں ہے۔ ذمہ دار اساتذہ کا کام ہی بھی ہے کہ وہ معاشرہ کو ایک محمد انسان پال کر دیں، نہ فقط ایسا انسان جو پڑھا کر کھا ہو، جس کو اے بی سی آتی ہو یا اسے غیر ذمہ دار سائنسدان و انجینئر بنانا۔ دینی مرستے کا کام ایک محمد اور ذمہ دار عالم بنانا ہے جو معاشرتی والی ذمہ داریوں کو

لے..... (سورہ الحزاب، آیہ ۲۳)

سنبلے اور ادا کرے۔ یہ درحقیقت کامیابی کا قرآنی، الہی، اسلامی اور انسانی معیار ہے۔ قرآن نے کہیں بھی یہ نہیں لکھا کہ جو بہت اچھے نہر ز حاصل کرتے ہیں اور بڑی بڑی ڈگریاں لے کر اچھی ملازمت تلاش کر لیتے ہیں وہ فلاں پانے والے ہیں۔

### ذکری برائی ملازمت اور پاکستان کا دفاع

ملازمتوں کی تلاش کیلئے اعلیٰ ڈگریوں کا حصول ہمارے معاشرے کا بہت بڑا الیہ ہے اور یہی ملازمتوں کی تلاش کیلئے اعلیٰ ڈگریوں کا حصول ہمارے معاشرے کا بہت بڑا الیہ ہے اور یہی پوری زندگی کا فرماء رہتا ہے حتیٰ پھر یہی Habitual manner Standard procedure Routine ہے جس کی نتیجے ملازمتوں کی خلائق میں بھی منتقل ہو جاتا ہے۔ اگر اسی طرح یہ Circle چلتا ہے تو معاشرہ یہیں پر زکار ہے گا۔ ممکن ہے ہمارے بچے اعلیٰ نمبر لے کر اچھی ملازمتوں کیلئے باہر مالک جائیں گے لیکن یہ سوسائٹی اور اس کی مشکلات یہیں رہیں گی، لہذا پاکستان سے بھائیں نہیں بلکہ پاکستان کو بنانا اور بچانا ہے۔ پاکستان کو بچانے سے مراد یہ ہے کہ اس کی مشکلات کو درست سمجھیں اور ان کا درست روحل تلاش کریں۔ نیشنل معمار پاکستان ہے۔ روحل محمد اور ذمہ دار تعلیم یافتہ طبقہ ہے لیعنی وہ علم جو ساتھ انسان کو ذمہ دار بھی بناتا ہو۔

اگر ہمارا تعلیم یافتہ طبقہ، علماء اور دینی طبقہ ذمہ دار ہو تو یہ سوسائٹی آئیڈیل (Ideal) اور محبت کی سوسائٹی بن سکتی ہے۔ یہ سب بگاڑ غیر ذمہ داروں کی وجہ سے ہے۔ ان پڑھ صرف پڑھنے لکھوں کے ہاتھوں استعمال ہوتے ہیں۔ پڑھنا لکھنا سیاستدان اور یوروپ کریٹ اُن پڑھ عوام کو بھیز بکریوں کی طرح استعمال کرتا ہے۔ اسی طرح پڑھنا لکھنا ملک کر جس نے چند دنیٰ و نہیں اصطلاحات پڑھ لی ہیں وہ ان پڑھ عوام کو اپنی خواہشات اور غلط راستے کے لئے استعمال کرتا ہے۔ ان پڑھ لوگوں کا فقط ایک قصور ہے کہ وہ ان پڑھ ہونے کی وجہ سے دوسروں کے ہاتھوں استعمال ہوجاتے ہیں۔ وہ انسان کامیاب نہیں ہے جس کی تجوہ زیادہ ہے یا جس کا عہدہ زیادہ بڑا ہے بلکہ یہ خود خواہی ہے کہ ہم سارے علوم سے فقط اپنی ذات کے لئے استفادہ کریں۔

ذکری برائی ملازمت اور پاکستان کا دفاع

## علم کی ساتھ ذمہ داریوں کا تعین

تعلیم کے ساتھ ساتھ ہمیں اپنی ذمہ داریوں کا دائرة بھی معلوم ہونا چاہئے۔ بغیر اکرم، نبی خاتم ﷺ کی حدیث سب نے نقل کی ہے کہ

**كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ**

یہ حدیث سب کو از بر ہے کہ تم میں سے ہر ایک ذمہ دار ہے اور ہر ایک سے اس کی ذمہ داریوں کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ قبر میں پہلا سوال ہماری ذمہ داریوں کے بارے میں ہو گا کہ ہم نے تمہیں عقل و شعور دیا اور کافی اہتمام و انتظام کیا لیکن تم نے پڑھ لکھ کر کیا کیا؟ تم نے اپنی ذمہ داریاں بجا کیں یا نہیں؟ اب وہاں فقط یہ جواب تو قابلی بقول نہیں ہو گا کہ ہم اپنا پینک مشینٹ بتانے لگ جائیں یا اپنی ڈگریاں گناہی شروع کر دیں۔ بعض ایسے ہوں گے جو خود مسکر کریں سے قبر میں پوچھیں گے ہماری ذمہ داریاں کیا تھیں؟ لیکن اب تو وقت گزر چکا ہو گا۔ جیسے کہتے ہیں کہ کسی نے ہندو کو پڑھ لیا اور کہا کہ کلمہ پڑھو رہے جان سے مار دوں گا تو اس نے ڈر کے مارے کہا کہ تمہیں ہے پڑھا کلم۔ اس وقت آدمی نے اپنے سر پر ہاتھ مار کر اے کاش! آج کوئی کلمہ یاد ہوتا تو میرے ہاتھوں ایک ہندو مسلمان ہو جاتا۔ ہم بھی قبر میں مسکر کریں گے سامنے منہ پر ہاتھ ماریں گے کے کاے کاش! اپنی ذمہ داریاں پتہ ہوتیں تو آج کوئی جواب دے دیتے یا لہذا پہلے ہمیں اپنی ذمہ داریاں معلوم ہوں ورنہ تم خانقاہی ہو جائیں گے۔ خانقاہی یعنی خود خواہ لوگ کہ جن کی عبادتوں کا مقصد بھی اپنی ذات، تعلیم کا مقصد بھی اپنی ذات، ریاضتوں کا مقصد بھی اپنی ذات اور نجات کا مقصد بھی اپنی ذات ہوتا ہے۔

قرآن کی اصطلاح کے مطابق آپ خانقاہی نہ بنیں بلکہ محمد انسان یعنی ذمہ دار انسان۔ ذمہ دار انسان کی کیا کیا ذمہ داریاں ہیں؟ ان میں آپ کی اپنی ذات کی ذمہ داری ہے کہ آپ دوسروں پر

.....(مرآة العقول فی شرح أخبار آل الرسول - العلامة المجلسي،الجزء،8،صفحة ۳۴۹) (تفسیر

المراغي،الجزء،1،صفحة ۴۰۹)

یوجہ نہ بیش۔ اپنے پاؤں پر کھڑا ہونے کا مطلب یہ ہے کہ ہم اپنی ساری ضرورتیں وذمہ داریاں خود برداشت کریں۔ اس کے ساتھ آپ کے گھر کی ذمہ داریاں بھی ہیں۔

بعض اوقات طلاب کو کہا جاتا ہے کہ تعلیم کے دوران آپ کا کام صرف پڑھنا ہے۔ اگر تعلیم کے دوران صرف پڑھنا ہے تو پھر یہ تین نام کھانا کیوں کھاتے ہیں؟ بعض تو چھ نام بھی کھاتے ہیں، سوتے کیوں ہیں؟ نہاتے کیوں ہیں؟ رشتہ داروں سے کیوں ملتے ہیں؟ اور دیگر بہت سے کام کیوں کرتے ہیں؟ کیونکہ وہ بھی ضرورت ہیں۔ یہ اس کا مطلب یہ ہوا کہ فقط اجتنہ نبیر یا ہمیں اصل کامیابی کی صانت نہیں ہے بلکہ ایک اسنودنٹ کی بہت ساری ذمہ داریاں ہیں۔ آپ خانقاہی اسنودنٹ یعنی خود خواہ خود پرست طالب علم، خانقاہی دانشور اور خانقاہی ڈاکٹر نہ بیش۔ خانقاہی ڈاکٹر یعنی جو صرف لوگوں کا علاج کرتے ہیں تاکہ فیس لیں اور جس کے پاس پیے نہیں ہوں اس کا علاج نہ کریں۔ خانقاہی وکیل یعنی جو صرف اپنی فیس کے لئے لوگوں کے کیس عدالتوں میں لے جاتا ہے لیکن اگر کسی غریب کے پاس اس کا حق مار جا رہا ہے تو وہ اس کی مدد نہیں کرتا۔ خانقاہی عالم درین یعنی جو پیے لے کر آئے کا اس کے ہاں مجلس پڑھے گا لیکن اگر کسی کے پاس پیے نہیں ہیں تو اس کے لئے سلام بھی پیش نہیں کرتا۔

ایک طالب علم کی گھر بیو ذمہ داریاں ہیں، تعلیمی ذمہ داریاں ہیں، اجتماعی ذمہ داریاں ہیں، سوشل (Social) ذمہ داریاں ہیں، ملکی ذمہ داریاں ہیں، دینی و مذہبی ذمہ داریاں ہیں اور ان ساری ذمہ داریوں کا اسے علم ہونا چاہئے۔ علم کہتے ہیں اس کو ہیں جو تمیں اپنی ذمہ داریوں سے آگاہ کر دے۔ در واقع مدرسہ میں معلمین کی ذمہ داری طلباء کو ان کی ذمہ داریوں سے آگاہ کرنا ہوتی ہے۔ ڈگریاں ویز (Values) میں شمار نہیں ہوتیں بلکہ یہ ہماری وہ دنیاوی ضرورت پوری کرنے کے لئے ہیں۔ اگر آپ پڑھ جائیں اور ڈگری نہ ملے تو آپ کو کوئی نقصان نہیں ہوا لیکن اگر آپ بڑی اعلیٰ ڈگریاں لے لیں اور علم، احساں ذمہ داری، تنکید و تطہیر قلب نہ ہو تو آپ کو کچھ بھی حاصل نہیں ہوا۔ ایسے بہت سے ڈگریاں ہولڈرز موجود ہیں کہ جن کے اندر انسانیت موجود نہیں ہے۔

لکھنؤ مداریوں کا نمونہ

## انسان کی حقیقت

درachiں ہمیں اپنی ہوویت و شناخت کا احساس ہونا چاہئے البتہ اس Identity کے اندر علاقائیت و قومیت شامل نہیں ہے لیکن Eastern & Western ہونا انسان کی ہوویت و شناخت کا حصہ نہیں ہے۔  
ہماری شناخت میں سب سے پہلی چیز انسان کا نظریہ ہے۔ مولا ناروم کا ایک شعر ہے کہ

ای برادر دو مسمیں ان اندھیں

سابقیں تو استخوان و دشیں

یعنی حیری حقیقت صرف تیرا نظریہ و آئینہ یا لوگی (Ideology) ہے لیکن اس کے علاوہ تیرے اندر کچھ رکیں، بڑیاں، اتریاں اور گوشت و پوست ہے جو تو نے کی چیزیں ہے اور یہ انسانیت نہیں ہے۔ وہ کچھ رکیں کی عکاسی کرتا ہے جو انسان کی آئینہ یا لوگی سے پیدا ہونہ کے وہ آئینہ یا لوگی جو کچھ سے ٹکلی ہو۔

## مغربی تہذیب کا جال اور حقیقی اسلام

ہماری ایک بڑی مشکل یہی مغربی تہذیب ہے۔ اس وقت مغرب نے کلیش آف سیویلائزیشن (Clash of Civilizations) کے نام سے عالمی جگ شروع کی ہوئی ہے۔ اس کے مطابق دیسرن سیویلائزیشن یا کچھ جو ان کے خیال میں بہت بی اپر کلاس (Upper-class) اور انسانیت کیلئے نجات دہنہ کچھ ہے اسے رہنا چاہئے اور باقی ساری تہذیبوں کو ختم ہونا چاہئے۔ ابھی ہمیں اس کا سامنا کرنا ہے لہذا ہمیں احساس ہونا چاہئے۔ اس کی مزید تفصیل آگے درج کی جائے گی۔ ہم نہ مشرقی ہیں اور نہ مغربی بلکہ درحقیقت ہم مسلمان ہیں۔ ہماری آئینہ یا لوگی، ہماری تمام شناخت اور ہماری تمام حقیقت اسلام ہے البتہ وہ خانقاہی، من گھرست اور روایتی اسلام نہیں جو ہم نے حقیقی اسلام کے سامنے لا کر کھڑا کر دیا ہے بلکہ وہ اسلام جو خدا

۱۔ (مثنوی معنوی، به تصحیح زینولد اسٹنیکلسون، دفتر دوم، صفحہ ۱۹۲)

نے سمجھا ہے، وہ اسلام جو خیر اکرم ﷺ پر نازل ہوا ہے۔ امام رض فرماتے تھے کہ اسلام دو قسم کے ہیں:

۱) انسان کا بنا ہوا مگر نہ معرفت اور خود ساختہ اسلام

۲) وہ اسلام جو خدا نے خیر اکرم ﷺ پر نازل کیا ہے کہ جس کی ترجمانی قرآن والی بیت ۴۰ کر رہے

ہیں۔

اگر ہم اس حقیقی اسلام کی طرف آجائیں تو پھر ہم نہ مشرق و مغرب کے غلام رہیں گے اور نہ دنیا و خواہشات کے۔ ابھی ہم نہ صرف مغرب کے غلام ہیں بلکہ بہت ساری چیزوں کے غلام ہیں اور وہی شخص دوسروں کو آزاد کر سکتا ہے جو پہلے خود آزاد ہوا مثلاً ابھی ہم کو شیر آزاد کرنے کی کوشش کرتے ہیں لیکن ایک ڈوبتا ہوا شخص دوسرے کو ڈوبنے سے کس طرح پیچا سکتا ہے؟ خدا نہ است اگر آپ جیل میں چلے جائیں اور دوسرے قیدی آپ سے یہ تقاضا کریں کہ ہمیں یہاں سے نجات دو تو آپ یہی کہیں گے کہ اگر میں خود کو نجات دے سکتا تو آپ کو بھی چھڑا لیتا۔ لہذا انسان پہلے اپنی شاخت و پیچان لیتی اسلام کی طرف آ کر خود کو نجات دے اور اپنی اندر وہی غلامیوں و خواہشات سے نجات پائے کہ جس کو اسلام نے جہاد کر کیا ہے پھر اس کے بعد وہ یہ وہی غلامیوں سے نجات پاسکتا ہے۔

ذمہ داریوں کو پرکھنے کا طریقہ

پہلے ہمارا فریضہ یہ بتا ہے کہ ہم اپنی ذمہ داریوں کو سمجھیں لیکن اگر ہم جاننا چاہتے ہیں کہ ہم اپنی ذمہ داریوں کو صحیح بھار ہے ہیں یا نہیں تو اس کے کچھ معیارات ہیں مثلاً آپ جاننا چاہتے ہیں کہ آپ اپنی لیتی ذمہ داری بھار ہے ہیں یا نہیں۔ اگر آپ خدا نہ استہ ہر امتحان میں فل ہو جاتے ہیں یا نمبر کم لاتے ہیں، نامم پر اسکوں نہیں آتے، پابندی سے نہیں پڑتے، جیریٹ ائینڈ (Attend) نہیں کرتے، امتحانوں کی تیاری نہیں کرتے ہیں تو اس کے معانی یہ ہیں کہ آپ اپنی لیتی ذمہ داریاں ادا نہیں کر رہے۔ اسی طرح ذمہ داریوں کے بہت سے شبے ہیں مثلاً گھر بیوی ذمہ داریاں، سوسائٹی کی ذمہ داریاں اور دینی و مذہبی ذمہ داریاں وغیرہ۔ آپ ان سب میں غور کریں کہ ان

کاموں میں میرا شرک و شیئر (Share) کتنا ہے؟ آیا میں بروقت وہ کام کر رہا ہوں یا نہیں کر رہا؟ اس طرح معلوم ہو جاتا ہے کہ میں کس حد تک اس راہ میں موفق ہوں۔

### تفرقہ کی پیش رفت سے متعلق دشمن کی پالیسی

تفرقہ کے درج بالا اسباب و عوامل خود مسلمانوں کے اندر پانے جاتے ہیں لیکن دشمن کی جانب سے تفرقہ کی پلانگ بہت وسیع ہے۔ پہلے شیعہ اور سنی کے درمیان تفرقہ تھا لیکن اب یہ شیعہ و سنی تفرقے کے مرطے سے آگے گزر پہنچے ہیں اور اس کا اگلا مرحلہ شروع کر دیا ہے۔ اب اس کا اگلا فیز (Phase) شیعہ و شیعہ کے درمیان تفرقہ اور سنی و سنی کے درمیان تفرقہ ہے مثلاً بھی ایسا نصاب اور ایسی بخشیں پھیڑ دی گئیں ہیں تا کہ شیعہ شیعہ کا دشمن ہو جائے۔ ان سب بھکڑوں میں سے کوئی بھی بھکڑا ہمارا اپنا بھکڑا نہیں ہے بلکہ ہمارے اندر تفرقہ ڈالنے کے لئے کوئی باہر سے آیا ہے۔ امام شیعی فرماتے تھے کہ جو شیعہ اور سنی میں تفرقہ ڈالے وہ شیعہ ہے اور نہ سنی سنی ہے بلکہ استعمال کا الجھٹ ہے۔

وہی باقیں جو کسی وقت منبر پر بیٹھ کر شیعہ کے خلاف کی جاتی تھیں، جن بھکڑوں سے شیعہ پر کفر کے قتوے لگائے جاتے تھے، آج اسی انداز سے شیعہ کو شیعہ سے لڑانے کے لئے باقیں، وہی حملے اور وہی فتنے کھڑے کے جا رہے ہیں تا کہ شیعہ کو شیعہ سے اور سنی کو سنی سے لڑا دیا جائے۔ آج حالت یہ ہو گئی ہے کہ شیعہ کو شیعہ سے لڑایا جارہا ہے چنانچہ اس کام میں ملوث ہونا اور ان تفرقہ بازار لوگوں کا ساتھ دینا حرام ہے۔ یہ ہماری اپنی سرزنشیں کی چیز نہیں ہے۔ اس کام کیلئے ایسے بھی انک اور عجیب و غریب حرబے استعمال کے جارہے ہیں کہ تفرقہ یعنی بن جائے۔ وحشانہ، بھیانہ اور غیر انسانی اعمال انجام دے کر، ان کی سی ڈیزیز بنا کر پھر ان کو تقسیم کرنے کے کیا معانی ہیں؟ اس کے معانی یہ ہیں کہ جو لوگ بھروسے میں آرام سے بیٹھے ہوئے ہیں وہ بھی انکل کر اس میں شامل ہو جائیں اور جو اس سے ہیں وہ بھی بے امن ہو جائیں۔

## مسلمانوں کی تقسیم در تقسیم

آج امت مسلم بچال ترین سطح تک تقسیم ہو چکی ہے۔ آج فقط شیعہ اور سنی نہیں ہیں بلکہ ان کے اپنے اندر کئی بٹکے ہیں۔ حدیث بنوبی میں آیا ہے کہ

سَخْرِفُ الْقُرْبَى عَلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً.....

یعنی عنقریب میری امت ۳۷ فرقوں میں بٹ جائے گی۔ جب میں یہ روایت دیکھتا ہوں تو سوچتا ہوں کہ یہ کس پہلو سے میان فرمائی گئی ہے؟ شاید موئی اور نمایاں ۲۷ فرقے ہوں گے؟ یا آخر میں جائزہ جائیں گے؟ یا اس وقت ۳۷ فرقے تھے؟ اگر آج دیکھا جائے تو فقط شیعہ کے اندر ہبھتر ہزار فرقے وجود میں آچکے ہیں۔ آپ ذرا اپنے گزہ و نواحی میں نکاہ ڈال کر دیکھیں اور اپنے آپ ہی کو دیکھیں تو یقین ہو جائے گا۔ آج کوئی بھی دو آدمی آپس میں متفق و تحد نظر نہیں آتے، ہر ایک نے اپنے لئے الگ گروہ، الگ فرقہ، الگ راست والگ مقدمہ منتخب کر لیا ہے۔ ہر ایک نے اپنا فائدہ و فوائد انگل کر لیا آپ نہیں دین کے نام پر یہ کام کرنے کا حق حاصل ہے؟

ایک منظر میں کبھی فراموش نہیں کر سکتا۔ کافی میں قدس ریلی کا بہت اچھا اہتمام ہوتا ہے چنانچہ ہم قدس ریلی میں ہر کرت کیلئے پہنچ۔ دوسرے شہروں میں لوگوں کو فقط بھی ہوتی ہے کہ یہ کسی تنظیم کی ریلی ہے اور میں نے ریلی کے تنظیمیں سے بھی ہر جگہ خواہش ظاہر کی ہے کہ قدس کی ریلی کے اندر قدس کے جمنڈے لہرا میں تاکہ سب اس کے ساتھ چلیں۔ بعض اس وجہ سے نہیں آتے کہ یہ تنظیمی جلوس ہے۔ حالانکہ یہ ایک نہضت ہے جو امام راحلؑ نے شروع کی۔ ہفت وحدت بھی ایک نہضت ہے جو امامؑ نے شروع کی ہے۔ قدس کی ریلی میں کہی ہزار لوگوں کا جلوس جارہا جائیں کہ اچاک راستے میں جلوس کے انداختلاف پیدا ہو گیا۔ اختلاف بھی اس نڑک کے اوپر چڑھنے پر پیدا ہوا جو اسی پناہ ہوا تھا۔ ایک گروہ کے لوگ دوسرے کوڑک پر چڑھنے نہیں دے رہے تھے اور وہ ان کو چڑھنے نہیں دے

۱۔.....(وسائل الشیعہ، المؤلف : الفقيه المحدث الشیخ محدث بن الحسن البصر العاملی)، المتوفی سنة

(۵) صفحہ ۰۴، الجزء ۲۷، ۱۱۰

رہے تھے۔ نبی یہ لکھا کہ دونوں نے اپنے اپنے ٹرک الگ کرنے والا یک گروہ جدا ہو کر ادھر جانے لگا وہ اگر وہ کسی اور چوک کی طرف بڑھنے لگا۔ لوگ تماشہ کر رہے تھے۔ یہ اپنی آنکھوں دیکھا حال بیان کر رہا ہوں۔ آخر میں جو ٹرک رک گیا تھا انہوں نے بیٹھ کر ہاتھوں میں ہاتھ ڈال کر ڈھانے وحدت پر ہمی جبکہ آدھا جلوں کٹ کر الگ ہو گیا تھا۔ تو میں نے ان سے وہیں پر عرض کیا کہ ڈھانے وحدت کا تنفسراں سے بہتر نہیں اڑایا جاسکتا۔ جس طرح ڈنمارک میں رسول اللہ ﷺ کی توہین کیلئے کارروں بنایا گیا اسی طرح ہر چیز کی توہین کا کارروں ہوتا ہے اور ڈھانے وحدت کی توہین کا کارروں سیکی المناک واقعہ ہے۔ یہ توہین ڈھانے وحدت ہے۔

### تفرقہ کی بُو محسوس کرنے کی ضرورت

آج دشمن اپنے توحیدہ پر پیغمبروں کے ذریعے امت مسلمہ میں تفرقہ پھیلانے کی گھناؤنی سازش میں مصروف ہے لہذا ہمارا فریضہ بتا ہے کہ ہم ان سازشوں سے ہوشیار رہیں۔ جو بھی ایسا عقیدہ اور مسئلہ لے کر آئے جس سے تفرقہ کی بُو آتی ہو وہ حرام کام ہے۔ جس طرح آپ کسی گندی نالی کے قریب سے گزریں تو وہ آتی ہے یا کہیں چولہے میں کسی محلی ہوئی ہوتو کمرے میں جاتے ہیں کیس کی بُو سے خطرہ محسوس کرتے ہیں لیکن جب کوئی نمبر پر بیٹھ کر غلط بات کرتا ہے تو ہمیں تفرقہ کی بو کیوں محسوس نہیں ہوتی؟!

مومن کی جس شامہ بہت تیز ہوئی چاہئے لہذا آپ فوراً کہدیں کہ اے عزیز اتیری بات سے تفرقہ کی بُو آری ہے اور اب ہم مزید اس تفرقہ کے تحمل نہیں ہو سکتے۔ اس کوٹو کئے اور روکئے کہ اس دین اور قوم کو خراب نہ کرے۔ ضروری نہیں ہے کہ اس سے جھٹکا کریں بلکہ اچھے انداز سے بھی روکا جاسکتا ہے مثلاً بزرگ اس سے کہہ سکتے ہیں کہ برادر ایں ریش سفید ہوں اور آپ سے ہاتھ باندھ کر تقاضہ کرتا ہوں کہ خدا اس امت کے اندر تفرقہ نہ ڈالو۔ اس قوم کے دشمن پہلے ہی بہت زیادہ ہیں لیکن اب خود اس قوم کو ایک دوسرے کا دشمن شہ بناو۔ یہ ہمارا فریضہ ہے کیونکہ گھروں میں بیٹھنے سے مشکل حل نہیں ہوگی۔

## تفرقہ کا آسیب

تفرقہ جاتی کارستہ ہے۔ اگر گھر کے اندر دو بھائیوں میں بھی تفرقہ ہو تو یہ گھر انہ تباہ ہو جائے گا۔ کتنے گمراہیے ہیں جن کے اندر ساس بہو کا جھٹڑا ہے اور جب یہ جھٹڑا شدت اختیار کر جاتا ہے تو اس گھر سے برکتیں نکل جاتی ہیں، وہاں نیند حرام ہو جاتی ہے، چین و سکون ختم ہو جاتا ہے، عبادتوں میں لذت نہیں آتی، کھانے پینے میں بھی لذت نہیں آتی۔ ایک ہی گھر میں جب دو ہر قسم ایک دوسرے کی دشمنی بن جاتی ہیں تو جنت والے گھر کو بھی جہنم بنا دیتی ہیں اور جب مرد کان یا دفتر سے تحکما بارادن بھر محنت مشقت اور پیسند بھاکر گھر لوٹا ہے تو گھر کا ماحول جنمی پاتا ہے۔ اس نے تو گھر اس لئے بسایا تھا تاکہ یہ گھر سکون کا گھوارہ ہو لیکن گھر کے اندر دو بھوت بیٹھے ہوتے ہیں۔

بس اوقات کہا جاتا ہے کہ فلاں آدمی کو بھوت چڑھ گیا ہے حالانکہ آدمی خود بھوت بن جاتا ہے۔ کبھی یہ ہور قسم بھوت بن جاتی ہیں، کبھی مرد بھوت بن جاتے ہیں اور کبھی دو بھائی آپس میں بھوت بن جاتے ہیں۔ یہ رائی جھٹڑا اشروع کر دیتے ہیں اور پورے خاندان کو تباہ کر دیتے ہیں حتیٰ عید کا سلام لینے اور ایک دوسرے کی ٹھنڈتک دیکھنے کیلئے تیار نہیں ہوتے۔ خدا نے تمہیں ایک ماں سے کیوں پیدا کیا تھا؟ حالانکہ تمہیں الگ الگ بھی پیدا کیا جا سکتا تھا کیونکہ خدا کی قدرت میں کسی نہیں تھی کہ تجھے کسی اور ماں باپ سے پیدا کرتا اور اسے کسی اور ماں باپ سے لیکن حکمت خدا یہ تھی کہ خدا نے دو فرد پیدا نہیں کئے بلکہ دو بھائی پیدا کئے ہیں۔ لہذا جو رہنماء خوت توڑتا ہے دراصل وہ خدائی رشتہ توڑتا ہے۔

## مدارسِ دینیہ میں تفرقہ کی تعلیم

اج تک تفرقہ عبادت سمجھ کر انجام دیا گیا، مدرسوں نے تفرقہ کی کتابیں لکھیں، مدرسوں میں تفرقہ کے درس پڑھائے گئے۔ لاہور کی ایک شخصیت ایک دفعہ میرے پاس آئی تو انہوں نے مجھ سے طنزی زبان میں کہا کہ میں مدت تک یہ سوچتا رہا کہ یہ جو نہیں طبق خصوصاً مدرسے والے طلباء ہمیشہ مرنے اور مارنے کی گلر میں

کیوں ہوتے ہیں؟! جبکہ قرآن نے ان کے بارے میں سورہ فتح، آیہ ۲۹ میں "رُحْمَاءٌ بِنَاهُمْ" فرمایا ہے۔ یہ محبت اور رحم کی دعوت نہیں دیتے بلکہ ہمیشہ لانے اور مرنے کی کی دعوت دیتے ہیں۔ کہنے لگے کہ جب میں نے ان کا سلیپس (Syllabus) دیکھا تو بات سمجھ آگئی۔ جتنے بھی مالک ہیں وہ پہلے سب طلباً کو عربی لزیچ پڑھاتے ہیں اور عربی لزیچ پڑھاتے ہیں بھی سب سے پہلا علم جو پڑھایا جاتا ہے وہ علم ضرف ہے یعنی عربی گرامر۔ دوسرا ربانوں میں یہ علم نہیں ہے بلکہ کم و بیش عربی میں ہے اور ضرف میں بھی پھر سب سے پہلی چیز یہ ہوتی ہے کہ کچھ گردانیں یا صیغہ از بر کرنے جاتے ہیں جن میں گردانوں کیلئے جو لفظ انتخاب کیا گیا ہے وہ "ضرب" ہے۔ ضرب یعنی اس ایک نے مارا۔ پھر اس کی ماخی، حال مستقبل، مذکور، مونث، مضارع اور امر وغیرہ کی گردان پڑھائی جاتی ہے جس میں ضرف صغير کے لگ بھگ چودہ صیغہ بنتے ہیں۔ لکھنے والے اور بھی الفاظ لکھ سکتے تھے مثلاً "اِلْف" یا "دِجْبَ"، بھی ہو سکتا تھا لیکن انہوں نے ضرب کا ہی انتخاب کیوں کیا؟! اردو میں ضرب کی گردانوں کے معانی یہ بنتے ہیں کہ اس ایک مردنے مارا، ان دمروں نے مارا، ان سب مردوں نے مارا، اس عورت نے مارا، ان دعورتوں نے مارا، ان سب عورتوں نے مارا، تم نے مارا، اس نے مارا، غائب نے مارا، حاضر نے مارا، تو وہ بزرگوار یہ کہہ رہے تھے کہ مجھے یہاں سے پڑھ لا کہ ان کو پہلا درس ہی بھی پڑھایا جاتا ہے اور پھر یہ مارا ماری پڑتا آتے ہیں۔

بہت سے مدارس دینیہ کے اندر تفرقہ آمیز مواد بھرا ہوا ہے جو اس پاروں سے کہیں زیادہ خطرناک ہے جو آج دھاکوں میں استعمال ہوتا ہے۔ شیعہ و سنی مدارس میں ایسا بہت سارا مواد موجود ہے۔ جس طرح مسخرہ یا پاروں کی مواد ہوتا ہے کہ جسے اگر کسی جگہ رکھ دیا جائے تو بہتر و دردھا کہ ہوتا ہے اسی طرح مدرسون کے اندر بھائی اعتمادات یا بعنوان دیگر علوم ایسا سلیپس موجود ہے جو پاروں کی حیثیت رکھتا ہے۔ صرف اس مواد کو قتیلہ لگانے کی دیر ہوتی ہے مثلاً منبر پر آ کر تھوڑا سا قتیلہ جلا کیں تو بہت بڑا انجصار ہوتا ہے اور اس دھاکے کے اندر مسلمین ضائع ہوتے ہیں۔ دھاکوں میں استعمال ہونے والے پاروں سے اہل اسلام و اہل ایمان کے جسم کے لگوئے لگوئے کئے جاتے ہیں لیکن تفرقہ آمیز پاروں کی تعلیم سے نہ صرف جانوں کا نقصان ہوتا ہے بلکہ اسلام و ایمان بھی چلا جاتا ہے۔ اس پاروں سے فقط جسم انسانی پارہ ہوتا ہے لیکن تفرقہ آمیز پاروں سے وحدت امت پارہ ہو جاتی ہے۔ ایسا مواد

سے کے ہاں موجود ہے اور تعلیم دیا جاتا ہے۔

آج دشمن نے تفرقہ کا جو نقشہ و مخصوصہ بنایا ہے اس کے مطابق ایمڈمن بھی مسلمان ہیں اور اس میں جلوے والے بھی مسلمان ہیں۔ لہذا یہ ایک دوسرے کی گروپ زندگی، ایک دوسرے کے نہب پر حملہ کرنے اور ایک دوسرے کے مقدسات کی توہین میں مصروف ہیں۔ آج خواہ شیعہ مرے یا سی لیکن فائدہ من کا ہوتا ہے۔ اس مرحلے میں دشمن اپنے ہدف تک پہنچ گیا ہے۔ آج پاکستان کے اندر امن نہیں ہے بلکہ قومی، مذہبی، علاقائی، سیاسی اور اسلامی تفرقہ پھیلا ہوا ہے۔ فرد کو تفرقہ کی لمحت میں جلا کر دیا گیا ہے اور ایک دوسرے کا دشمن ہنا دیا گیا ہے۔

افسوس کی بات ہے کہ مدارکی وجہ کے سلیپس (Syllabus) میں وحدت کا نام کا کوئی چیز (Chapter) شامل نہیں ہے حتیٰ تقاضیر میں بھی اس کو اہمیت نہیں دی گئی جبکہ وحدت قرآن کا حکم اور وہ متور صریح ہے۔ آپ کسی بھی مدرسے میں جا کر پوچھ لیں کہ روزانہ کے میراثیہ زادہ اور سلیپس کی کتنی کتابوں میں وحدت کے بارے میں اسماق موجود ہیں تو آپ کو اس بات کا اندازہ ہو جائے گا۔ ہیں ہر سڑخ پر اس تفرقہ کو بھر کانے کے لئے تفرقہ پر مبنی لٹریچر، اسلوب پریے تقسیم کیے گئے، مہرے، تنظیم اور وہشت گردگروپ بنائے گئے جس کا نتیجہ پورے ملک میں وہشت گردی اور ناخنی کی صورت میں سامنے آیا ہے۔

شانی میلہ پڑھوں کا فائدہ

### ناامنی میں لشیروں کا فائدہ

اس ناخنی میں سیاسی حلقوں کا بھی عمل ڈال ہے کیونکہ جتنا ملک ناامن رہے گا ان کو اتنے زیادہ مفادات حاصل ہوں گے۔ جب ملک میں آئے، چینی وغیرہ کا بحران ہو تو سکلوں اور ذخیرہ اندوزوں کی چاندی ہو جاتی ہے کیونکہ پھر وہ لوگوں سے چار گنازیادہ قیمتیں وصول کرتے ہیں۔ سکلوں اور ذخیرہ اندوزوں کی عید پہلی شوال کو نہیں ہوتی بلکہ ان کی عید اس دن ہوتی ہے جس دن ملک میں کسی چیز کا بحران پیدا کیا جاتا ہے۔ جب 18 اکتوبر 2005ء میں پاکستان کے شمالی علاقوں میں زلزلہ آیا تھا کہ جس میں لاکھوں لوگ قمرہ اجل بنے تھے اور متاثرین (Victims) انگی تک موجود ہیں اس دوران ایک تاجر کہ جن کا Equipments کا کاوبار ہے

بڑے خوش تھے۔ انہوں نے یہ جملہ بھی کہا کہ الحمد للہ زر لہ آیا ہے اور اب ہمارا کاروبار زیادہ چلے گا۔ انہوں نے تم سال میں اتنا نہیں کیا تھا جتنا ان دس دنوں میں کمالیا، یعنی لوگ براں میں خوش ہوتے ہیں۔ اسی طرح کچھ لوگ مذہبی جھزوں اور افراتفری میں خوب کرتے ہیں کیونکہ ان کو فراہم درآمد ہوتی ہے۔

### تعلیم برائے تفرقہ بازی

آج دشمن نے تفرقہ کے تھیار کو تیز کر لیا ہے۔ جس طرح سیاست میں دشمن کے ہمراہ ہیں انہی طرح مذہب میں بھی اُس کے ہمراہ ہیں جن کا کام فقط تفرقہ پھیلانا ہے اور انہوں نے تفرقہ کے علاوہ کوئی اور مشمن پڑھا ہوا نہیں ہے۔ مشہور صحابی رسول حضرت عمر یا سر کا ایک دن صدر اسلام کی ایک بڑی شخصیت سے کسی بات پر اختلاف ہو گیا۔ امیر المؤمنین علیہ السلام کو جب پڑھا کر تو آپ ﷺ نے حضرت عمر یا سر کو بلا کر منع کیا کہ اس شخص کے منہذہ کرو۔ عمر یا سر نے کہا کہ اُس نے بات ہی الٰہی بیوی کو دی تھی کہ مجھے بولنا پڑا۔ حضرت نے فرمایا کہ یہ بڑا پڑھا کر ہے، قرآن، تفسیر، حدیث اور بڑے علوم جانتا ہے لیکن اس نے یہ سارے علوم اس لئے نہیں پڑھے کہ ان سے ہدایت حاصل کرے بلکہ اس لئے پڑھے ہیں کہ ان علوم کی مدد سے اپنے گناہوں کی توبیح اور تاویل کر سکے۔ بعض اوقات یہ نہ سمجھا کریں کہ جو بھی پڑھا کر جاتا ہے وہ عالم بن جاتا ہے اور دین کی خدمت کرتا ہے بلکہ بعض لوگ پڑھے ہی اس لئے ہیں کہ تفرقہ پھیلانیں۔

### تفرقہ کی بیماری کے اثرات

مسلمانوں کے اندر تفرقہ وہ بیماری ہے جس نے ان کے وجود کو ختم کر دیا ہے جیسے ایک پہلوان کو سرطان ہوا اور وہ ظاہر ابردا پھیلا اور پھولا ہوا ہو لیکن سرطان نے اس کے سارے وجود کو اندر سے کھوکھلا کر دیا ہو تو اب اس سے کوئی بچہ بھی نہیں ڈرتا کیونکہ اس کو معلوم ہے کہ یہ کھوکھلا پہلوان ہے۔ اگرچہ جہاں اسلام ظاہر بردا پھیلا چکا ہے لیکن اس پھولے ہوئے جس سے کوئی بھی نہیں ڈرتا حتیٰ ایک ضلع کے برادر ملک ڈنمارک بھی نہیں

ذرتا کیونکہ تفرقہ نے امت مسلمہ کو ضعیف و کمزور کر دیا ہے۔ نہ یہ بڑی بڑی مسلمان فوجوں سے ڈرتا ہے چونکہ اس کو معلوم ہے کہ ان ایک ارب کے اندر اتحاد نہیں ہے۔

مسلمان تعداد، رقبہ، ثروت، معدنی وسائل اور ہر چیز میں ان سے زیادہ ہیں لیکن اس کے باوجود تفرقہ کی وجہ سے ضعیف و کمزور ہیں۔ یہ ایک دوسرے کو قبول نہیں کر سکتے۔ انہوں نے ایتم بم ایک دوسرے کے اوپر مارنے ہیں۔ یہ اسلحہ ایک دوسرے کے اوپر چلاتے ہیں۔ ان کی اسلحہ کی کمی دیوالیہ قیامتیاں مسلمانوں کی وجہ سے جمل رہی ہیں۔ ائمہ ایش پر ایسی دیب سائش موجود ہیں جہاں آپ اس بات کی قدمیت کر سکتے ہیں کہ ان کی کمی میراں، نینک، ہیلی کا پڑا درجگی چہار ماٹے والی کپیاں دیوالیہ ہو چکی تھیں لیکن گزشتہ چند سالوں میں انہی قیامتیوں نے ریکارڈ فتح کیا ہے کیونکہ انہوں نے مل ایسٹ کے اندر مسلمانوں کو تفرقہ کی آگ میں جبوک دیا ہے۔

اسرائل میں چند ملین یہودی ہیں اور ان کے مقابلے میں عرب سرمیوں پر رہنے والے مسلمان ان سے کمی گناہ زیادہ ہیں۔ فقط ایک مصر، سوہان یا سعودی عرب کے اندر اسرائل سے چند گناہ زیادہ آبادی موجود ہے۔ اگر ساری عرب دنیا ملے تو اسرائل سے کمی گناہ زیادہ آبادی موجود ہے اور اگر سارا جہاں اسلام ملے تو اسرائل اس کے اندر گم ہو جاتا ہے لیکن اس قدر آبادی کے باوجود جہاں اسلام ان یہود و مسیہوں کے مقابلے میں گم ہو جاتے ہیں۔

ترفقہ کے باعث آج دنیا نے اسلام سب سے کمزور دنیا ہے اور مال و دولت، قدرتی وسائل، علم و تکنیکی اور میں پاور رکھنے کے باوجود بھی کمزور ترین حالت میں ہے۔ تمام دنیا میں آپ کو مسلمان لیبر ملے گی مثلاً یورپ و امریکہ میں میں بھی مسلمان لیبر ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ ان کے پاس پاور ہے لیکن ایک چیز نے سب کو کچھ پاممال کیا ہوا ہے اور وہ ترقہ ہے۔ اس ترقہ کی بیماری سے استفادہ کرتے ہوئے دشمن اسلامی دنیا کو اپنی حسب دل خواہ بنیادوں پر تقسیم کر رہا ہے۔



جذبہ  
وقایت  
پیغامبر  
رسول



## عراق میں شیطانی تقسیم کے اهداف

عراق کے اندر شیطانی تقسیم ہوئی اور وہ تفہیم تھی کہ ان کے تین گروہ ہتھے لیعنی شیعہ، سنی اور کرد۔ یہ کرد تیرا مہب نہیں بلکہ ایک قوم ہے۔ عراق کے اندر دو بڑی قومیں عرب اور کرد ہیں۔ عرب شیعہ اور سنی ہیں اور کرد بھی سارے سنی ہیں لیکن جب عراق کو تقسیم کیا گیا تو عرب یوں کو وہ حصوں لیعنی سنی و شیعہ میں تقسیم کر دیا اور دونوں کے مقابلہ میں ایک تیرا گروہ کھڑا کر دیا لیکن اس کو نہ ہی تفہیم کا تائش نہیں دیا۔ لیعنی انہوں نے عراق کو شیعہ، سنی اور کرد کے اندر تقسیم کیا ہے۔

کرد قومیت ہے جبکہ شیعہ اور سنی مذہب ہیں۔ اگر مذہب کو بنیاد بنا کر تقسیم کرنا ہے تو کہ مسلمان اور غیر مسلمان یا کہو شیعہ اور سنی چونکہ کرد سارے سنی ہیں، اگر قومیت کو بنیاد بنا کر تقسیم کرنا ہے تو کہو کرد اور عرب۔ اول تو انہیں تقسیم نہ کرو کیونکہ یہ سب عراقی ایک ملت ہیں، لیکن کردستان کیوں بناتا ہے؟ کیونکہ انہیں چند اسلامی ممالک مثلاً عراق، ایران، ترکیہ، سوریا کو توڑتا ہے چونکہ اسرائیل ایک مملکت کے ٹوٹنے سے بنا تھا۔ اب چار ملکتیں توڑ کر ایک کردستان بناتا ہے تاکہ مشرق و سطی میں یہ ایک نیا الشوکھڑا کیا جائے، یوں تمام عرب وغیر عرب کردستان کی طرف متوجہ ہو جائیں اور اسرائیل جو مدت سے فرات تک پڑھاتے کی آرزو لگائے بیٹھا ہے اس کو کلامیدان دے دیں۔ اس کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ عراق میں شیعہ و سنی کو الجمادیں اور جب یہ دونوں ایک دوسرے کو مار کر کمزور ہو جائیں گے تو تھا کہ درہ جائے گا کیونکہ وہ اس جنگ میں شریک نہیں ہے۔ انہوں نے کرد کو محفوظ رکھا ہوا ہے تاکہ یہ تیرا فرقہ ایک الگ مملکت بنالے اور اس طرح امریکہ کے ہمنڈے کے نیچے اسرائیل جیسی ایک اور اسٹیٹ وجود میں آجائے۔

یہ ان کی ایک سازش ہے تاکہ نئی مملکت کی آڑ میں اسرائیل محفوظ ہو جائے۔ اس وجہ سے انہوں نے عراق میں شیعہ اور سنی کو تقسیم کر کے کردوں کو الگ کر دیا ہے تاکہ جب سنی و شیعہ آپس میں بولا کر کمزور ہو جائیں تو کرداں ضعیفوں کے اوپر مسلط ہو جائیں۔ اس طرح عراق، ایران، ترکی اور سوریا توڑتا بھی آسان ہو جائے گا۔ یہ اپنے شیطانی منصوبہ میں چاہتے ہیں کہ مسلمان خود ایک دوسرے کو ماریں۔ وہ نہیں چاہتے کہ ہماری فوجیں ان کو

وہاں جا کر ماریں کہ اگر کل تاریخ میں لکھا جائے کہ عربوں کو بخت کیوں ہوئی اور کوئی کیوں غالب آئے؟ تو کوئی یہ نہ کہے کہ یا امریکہ دیوبنے کیا بلکہ یہ کہیں کہ یہ شیعہ سنی جنگ کا نتیجہ ہے۔

ان کا سبھی نقشہ و منصوبہ پوری دنیا کے لئے ہے لیکن پاکستان میں اس کا کامیاب تجربہ کر کے آج اسے عراق و لبنان اور ساری دنیا کے اندر پھیلا رہے ہیں۔ اس طرح دشمنان دین خیالی مفروضوں اور توهات کے ذریعہ امت مسلمہ کے اندر تفرقہ بڑھا کر گڑیر اسرائیل (Greater Israel) کا اپنا قدیمی منصوبہ پورا کرنا چاہتے ہیں تاکہ یہودیت کو جعلنے پھولنے کا موقع ملے اور اس کے اندر بعض نادان جنہوں نے میز حادیں سیکھا ہوا ہے اور چشم کا نام جنت رکھا ہوا ہے وہ بھی ان کے آگہ کارہن جاتے ہیں۔ اسی طرح دشمن جو آئے روز تو ہمیں رسالت کا مرکب ہو رہا ہے اس کا اہم سب خود نادان مسلمانوں کا ایک دوسرا کے مذہب کی بے حرمتی کرنا ہے۔

### دشمن نے توهین مذہب مسلمانوں سے سیکھی

دین کا مذاق اڑانا بھی حرام ہے اور کسی کو مذاق اڑانے کا موقع دینا بھی حرام ہے۔ آپ میں سے کوئی بھی پسند نہیں کرتا کہ اپنی ناموس کو بڑیان کر کے معاذ اللہ بازار میں لے آئے، کوئی بھی یہ کام نہیں کرتا اور نہ کسی کو یہ کام کرنے کا موقع دیتا ہے۔ آج اسلام کی توبین، رسول اللہ ﷺ کی توبین کی بے حرمتی، قرآن کی بے حرمتی، مقدسات کی بے حرمتی، سامروہ کی اور اپنی میں خود امت مسلمہ کا بڑا ہاتھ ہے۔ اگر سامروہ کو بتاہ و دیران کیا گیا تو اس کی وجہ نہیں ہے کہ شیعہ نے حرم کو دیران کیا ہے بلکہ وجہ یہ ہے کہ شیعہ متحد نہیں ہیں۔ اگر شیعہ متحد ہوں تو کوئی ان کے حرم کی طرف میل آنکھ سے دیکھنے کی کوشش نہیں کر سکتا۔ اگر شیعہ اور سنی متحد ہو جائے تو شیعہ اور سنی کے نبی کی طرف کوئی میل آنکھ انھا کرنے والے کی وجہ سکتا۔ ہمیں کمزور، ضعیف و ناقوان دیکھ کر ان کو جرأت پیدا ہو جاتی ہے۔

زمانہ قدیم میں اعیشیا کے ایک گون بخت نے اسلام کے خلاف ایک کتاب لکھی تھی اور اس کے اکثر حوالے خود مسلمانوں ہی کی کتابوں سے دیے تھے۔ اسی طرح منہوس و مرتد مسلمان رشدی ملعون کہ جس کے مخدوذ زالدم ہونے کا فتویٰ خود امام شیعی نے دیا ہے، اس ملعون نے بھی رسول اکرم ﷺ کی توبین میں کتاب لکھی

دشمن نے توبین مذہب مسلمانوں سے سیکھی

تمی اور اس تو ہین آمیز کتاب کے بھی اکثر متنداں خود مسلمانوں سے لئے گئے ہیں۔ مسلمان خود دوسروں کو بے حرمتی کی راہ دکھاتے ہیں۔

اگر مسلمان خود ایک دوسرے کی بے حرمتی نہ کریں تو امریکہ یا ڈنمارک بھی بھی مسلمانوں اور مقدساتی دین کی بے حرمتی نہیں کرے گا لیکن مسلمان جب ایک دوسرے کے نہب کی تو ہین کرتے ہیں تو اس وقت ڈنمارک، ہالینڈ، اسراشیل، امریکہ، پورچین یونین، نیٹو اور بیو دو نصاریٰ سب کچھ یکھ لیتے ہیں۔

ایران میں چونکہ امام زادوں کی قبریں زیارت ہیں لہذا فارسی زبان میں ایک ضرب المثل ہے کہ اگر امام زادے کے مزار کا احترام متولی نہ کرتا ہو تو باہر سے آنے والے بھی اس کی حرمت کا خیال نہیں رکھتے۔ اگر مسجد کا خیال متولی مسجد نہ کرتا ہو تو باہر سے آنے والے بھی اس کی حرمت کا خیال نہیں رکھتے۔ آپ تحریر کر کے دیکھ لیں اور اپنی مسجد میں جوتے پہن کے چلے جائیں تو دوسرے بھی جوتے پہن کے ہی جائیں گے۔ وہ سارے کام ہم سے یکجیسیں گے۔ اگر میں دوسرے کے نہب کی تو ہین کروں اور وہ میرے نہب کی تو ہین کرے تو تیرا جو ہم دونوں کے نہب سے کوئی تعلق نہیں رکتا وہ انھ کر ہم دونوں کی مقدس ہستی کی تو ہین کرے گا۔ یا یے اعمال انجام دینے کا مطلب درحقیقت ان کو ماذل فراہم کرنا ہے۔

### قرآن کی توهین کا فراموش شدہ مصدق

بعض لوگ تفرقہ ڈال کر سینہ تان کر اور گروں اکڑا کرتے ہیں کہ آج میں نے اس کے نہب کی ایسی تیسی کردی حالانکہ یہ قرآن کی منوعہ چیز کے مرکب ہوتے ہیں۔ یا یہ ہی ہے کہ کوئی شراب پی کر سینہ تان کر کہ کہ آج میں نے قرآن کی فلاں آیت کو نہ عزو پا لندھ کار دیا۔

اگر آج کوئی حرمت قرآن و رسول ﷺ پاہماں کر رہا ہے تو یہ گستاخی اُس کو نام نہاد مولوی نے سکھائی ہے کہ جو تفرقہ ڈال کر قرآن کی تو ہین کرتا ہے۔ جو وحدت کے خلاف آواز اٹھا کر قرآن کی تو ہین کرتا ہے۔ قرآن کی بخذیب و تو ہین صرف بھی نہیں ہے کہ آیت لکھ کر اس کے اوپر کوئی گستاخانہ حرکت انجام دی جائے بلکہ قرآن کی

تو ہیں اس سے بھی ہوتی ہے کہ جب وحدت کو سازش کہا جائے اور تفرقہ کو عبادت سمجھ کر اتحام دیا جائے۔ یہ

وَأَغْصَصُمُوا بِعَجْلٍ اللَّهُ جَمِيعًا وَلَا تَفْرُقُوا.....۱

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلُفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ.....۲

وَلَا تَنَازُعُوا لَتَفَشِّلُوا وَلَذِهَبَ رِيَحُكُمْ.....۳

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ.....۴

بلکہ قرآن، رسول اکرم ﷺ اور ہدیت ﷺ کی تو ہیں ہے۔

### تفرقہ سب طبقوں کیلئے باعثِ ذلت

شیطان نے خدا کی عزت کی قسم کھائی ہے کہاے پروردگار تیری عزت کی قسم امیں اولاد و آدم کو ذلیل و رسوا اور خوار کرنے کیلئے ایسے حرپے استعمال کروں گا کہ ان کی آبروجاتی رہے گی۔ خواہشاتِ نفسانی انسان کی رسوانی، ذلت اور زربونی کا ایک ذریعہ ہیں۔ خواہش پرستوں اور ہوس رانوں کو شیطان فساد و فاحش کے ذریعہ بہت جلد رسوا کر دیتا ہے۔ فساد و فاحشہ اور خواہشاتِ نفسانی سے فقط فاسق و فاجر ذلیل ہوتا ہے لیکن مقنی اور پرہیزگار ذلیل نہیں ہوتا کیونکہ اس کو اپنی خواہشات پر کشڑوں ہوتا ہے۔ الیہ یہ ہے کہ تفرقہ ایسی چیز ہے جس سے امت کا تشقی، ہوس، سیکولر، زہاد، عباد، عالم، جاہل، حکمران اور لاتعلق بھی ذلیل ہو جاتے ہیں چونکہ تفرقہ ایک آگ کی طرح ہے اور آگ میں اتنا شعور نہیں ہوتا کہ کس کو جلائے اور کس کو نہ جلائے بلکہ جو بھی اس کی زد میں آتا ہے اس کا کام اسے جلا کر را کھ کاڑھیر بنا دینا ہے۔ مسلمانوں کی رگ رگ میں تفرقہ کا ہر یوں نبی سراتیت نہیں کر گیا ہے بلکہ اس کے پیچے صدیوں کی محنت کا رفرما ہے جس پر تحقیق کی ضرورت ہے تاکہ اس کے عوامل و اسباب سے آشنای ہو سکے اور اس کے برخلاف وحدت کی کوششوں کو عمل میں لا جائے۔

۱۔ (سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۲) ۲۔ (سورہ آل عمران، آیہ ۱۰۵) ۳۔ (سورہ النفال، آیہ ۴۶) ۴۔ (سورہ حجرات، آیہ ۱۰)

## تفرقہ میں محنت اور وحدت ایک رحمت!

اگر یونیورسٹی (University) کی سلسلہ کے طبق تفرقد پھیلانے والوں کی کوششوں کے بارے میں میں تحقیق کر کے تھیں تو لوگ حیرت زدہ ہو جائیں گے کہ تفرقہ بازوں نے امت مسلم کو تباہ کرنے کا کوئی واقعہ فریڈ کراشت نہیں کیا ہے۔ اس وقت تک تفرقہ ڈالنے کیلئے جو کچھ ہوا ہے چاہے وہ کسی کی جانب سے بھی ہو، ممکن ہے کسی نے عالم بن کر، خطیب بن کر، مصنف و مؤلف یا سنی و شیعیہ بن کر کسی بھی عنوان سے تفرقہ ڈالنے کی کوشش کی ہو اگر ان سب کا کٹھا کیا جائے تو ہزاروں کتابیں وجود میں آجائیں گی۔

میں اس کا صرف ایک مفہوم پیش کرتا ہوں کہ سال قبل پاکستان کے ایک معروف کتاب شناس کی خدمت میں حاضر ہونے کا موقع ملا۔ ان سے کتابیات سے متعلق رائے لیتا تھی تو انہوں نے اپنی تحقیق شدہ بات بتائی کہ ڈھائی ہزار کتابیں فقط تشیع کے خلاف لکھی گئیں ہیں۔ ان کے پاس وہ سارا ذخیرہ موجود بھی تھا اور یہ وہ کتابیں ہیں جو اردو میں لکھی گئی ہیں نہ کہ جو عربی وغیر عربی زبان کی ترجمہ شدہ ہیں۔ اب فرض کر لیں کہ حقائق فرقوں کے خلاف بھی اتنا ہی مواد موجود ہو تو پوری ایک لا جبری و وجود میں آجائے گی حالانکہ ملک کی اکثر لا بیر بیوں میں جائیں تو وہاں ایک ہزار کتابیں بھی موجود نہیں ہوتیں۔ یہ وہی کام ہے کہ

وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوَضَّعَ .....

اور جسے خدا نے جوڑنے کا حکم دیا ہے اسے کاٹ دیتے ہیں۔

یعنی یہ قطع تعلق اور قطع ارتباط ہے۔ اگر دلیل و برہان پر مشتمل تحقیقی کتاب ہو جو معلومات و حق کی خلاش کیلئے ہو تو میں اس کو تفرقہ کے زمرے میں شمار نہیں کرتا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ اب تحقیق کے دروازے بند کر دیئے جائیں۔ یہ چیز نہ ہمارے لئے مفید ہے اور نہ ہماری نسلوں کیلئے مفید ہے بلکہ تحقیق کا در آخر تک کیلئے کھلا ہوا ہے، لیکن تحقیق کی زبان اور ہوتی ہے۔ تحقیق کی زبان دلیل، برہان، حوصلہ، صبر، برداشت و شرح صدر کی زبان

ہوتی ہے۔

لیکن تفرقہ انداز زبان ایک الگ زبان ہوتی ہے کہ جس میں زہر ہوتا ہے۔ جیسے بعض لوگ گروہ، مجموعوں میں ایک دوسرے کے خلاف طرف وطنی کی زبان استعمال کرتے ہیں تو اس میں زہر بھرا ہوتا ہے۔ جس طرح تکوار کا زخم ہوتا ہے اسی طرح زخم زبان، زخم قلم و زخم تن بھی ہے کہ جو امت کے وجود پر گھرے گھا ایک دوڑتا ہے۔ آج ہماری امتِ زخمی، رنجور و ڈھحال ہے اور اس کے بیکر میں مندل نہ ہونے والے زخم پڑھکے ہیں جن کا کوئی مرہم وہاد اپنیں کرتا۔

اس کے مقابلے میں وحدتِ قرآن کا دستور ہے لیکن اگر آپ تمام نماہب و فرق کی لاہبریوں میں جائیں تو شاید آپ کو دس کتابیں بھی وحدت کے اوپر نہیں کر جن کے اندر امت کو وحدت کی طرف بلایا گیا ہو، وحدت کے اصول بیان کئے گئے ہوں، وحدت کی اہمیت ذکر کی گئی ہے اور وحدت کے مختلف پہلوؤں پر روشنی ڈالی گئی ہو۔ میں جملچ کاظف نہیں استعمال کرتا لیکن دعوت دینا ہوں کہ آپ پاکستان بھر کی لاہبری یاں گھومیں لیکن اگر آپ کو وحدت کے اوپر تین کتابیں مل گئیں تو آپ کو جائزہ ملے گا۔

اسی طرح جب لوگ تفرقوں کے ماحول میں تربیت پاتے ہیں تو ان کے مزاج میں تفرقہ آ جاتا ہے۔ بعض دوستوں کے بقول آج مسلمانوں کے ڈی این اے (DNA) کے اندر بھی تفرقہ سرایت کر چکا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے وحدت کا ماحول نہیں بنایا ہے، اس پر تاکید نہیں کی ہے اور وحدت کے موضوع کو مکوا نہیں ہے حتیٰ ایسی یہ ہے کہ جو آیات وحدت کے بارے میں ہیں ان آیات کے ذیل میں تفاسیر کے اندر دو تین جملے لکھ دیے گئے ہیں کہ گویا ان آیات کے اندر کوئی مضمون اور کہنے کے لئے کوئی بات ہی نہیں ہے۔ ان آیات سے مسلمین و موسیین کیلئے وحدت اور اس کے منشور پر ایک کتاب وجود میں آسکتی ہے لیکن ان آیات کے اوپر کہنے اور لکھنے کو ضرورت ہی نہیں سمجھا گیا۔ اختلاف حل بھی ہو جاتا ہے لیکن جب اختلاف تفرقہ بن جائے تو پھر تباہ ہو برپا کر دینا ہے اور اس کا کوئی راول نہیں ہوتا۔

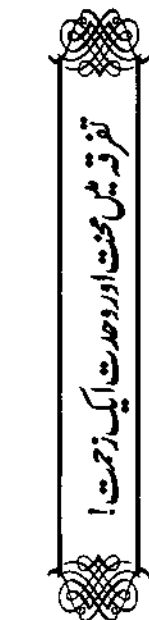
میں ایک معمولی سا طالب علم ہونے کے ناتے آپ کی خدمت میں عبرت کے لئے یہ درج کر رہا ہوں

حکمة  
میں مفت اور وحدت ایک زخم ہے

کہ جب ہم نے چند علماء کو اکٹھا کیا اور ان سے کہا کہ آئیں ہم مسلمین کے سامنے اپنے دین و امت اور اپنے ملک کی بقاء و دفاع کیلئے وحدت کے پیغام کو عام کریں تو انہوں نے حاجی بھری لیکن پھر بعض علماء سے جب یہ چاہا کہ آپ وحدت کے اوپر کچھ لکھیں تو انہیں مشکل پیش آئی اور کہا کہ وحدت کے اوپر دو تین آیات اور چند حدیثوں کے علاوہ میر (Matter) عنیں ہے لہذا ہم یہ مواد کہاں سے لائیں؟! ہم لکھنے کے لئے تو تیار ہیں اور قائل بھی ہیں لیکن میر کہاں سے لائیں؟!

یہ ایک الیہ ہے کہ وحدت جو قرآن و دین کا اہم ترین رکن ہے اس کے اوپر مواد نہیں ہے اور جس چیز سے قرآن نے روکا ہے اس کے بارے میں ہزاروں کتابیں موجود ہیں تھی تفرقد کے بارے میں لا بھری یا ل جائیں گی۔ اگر انہیں کہا جائے کہ آپ نے وحدت کے اوپر ایک مختصر گفتگو کرنی ہے تو کہتے ہیں کہ ہمارے پاس وحدت کے اوپر میر ہی موجود نہیں ہے۔ وحدت کے موضوع پر میر کیوں موجود نہیں ہے؟ چونکہ جن کا کام اس قرآنی موضوع کو ہولنا تھا انہوں نے ”لتفرقا“ کے بجائے ”لتفرقا“ پر اتنا زیادہ کام کیا کہ اس سے لا بھری یا ل بھروسی۔ خدا نے وحدت کے لئے انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم الجھوٹ فرمائے اور قرآن نازل کیا لیکن اس وحدت پر مسلمانوں کے پاس آج کتابیں اور لٹریچر (Literature) موجود نہیں ہے۔

قرآن مجید نے جن چیزوں کا غرضی تذکرہ کیا ہے جو اصلی موضوع کا حصہ بھی نہیں ہے اس کے بارے میں جلوں کی جلدیں لکھدی گئی ہیں لیکن جب مفسرین وحدت کی آیت پر پوچھتے ہیں تو ایسے لگتا ہے کہ واقع ان کے پاس میر (Matter) نہیں ہے۔ مثلاً تفاسیر میں حضرت آدم صلی اللہ علیہ وسلم نے جنت میں جودا ناکھایا تھا اس دانے کی شخصی سے متعلق صفات کے صفات لکھنے ہوئے ہیں حالانکہ اس دانے کو جاننا ضروری نہیں ہے۔ اگر ضروری ہوتا تو خداوند تعالیٰ قرآن میں ذکر فرمادیتا۔ اہم بات دانے کا اظہار کرنا نہیں تھی بلکہ ہم یہ بتانا تھا کہ اللہ کی منوص چیز کے قریب مت جاؤ ورنہ نقصان اٹھاؤ گے۔ حضرت آدم اس شجرہ ممنوع کے قریب گئے تو نقصان اٹھایا اسی طرح تفرقد نی آدم کیلئے شجرہ ممنوع ہے اور اس انسان اس شجرہ ممنوع کے پاس گیا تو اس کا بھی نقصان ہو گا۔ آج آپ کو تفرقد پر اتنا مواد ملے گا کہ آپ کی عمر کم ہو جائے گی لیکن وہ میر (Matter) ختم نہیں ہو گا لیکن اس ملک کے اندر ہماری نسل کو



وحدت کے اوپر ایک جلد کی کتاب بھی نہیں ملتی۔ خصوصاً پاکستان میں لوگوں کی ساری تواتا یا اس تفرقہ پھیلانے میں صرف ہو جاتی ہیں جبکہ یہاں وحدت ایک تصوراتی اور رحمت آور شے کا نام ہے۔

### پاکستان تفرقہ کیلئے آمادہ سرزین

کچھ فصلیں اُسی ہوتی ہیں جو کسی خاص سرزین پر ہی اُگتی ہیں مثلاً بھروسہ اور آم ہر جگہ نہیں اگتے۔ شاید علاقہ جات میں آم نہیں پایا جاتا اور اگر آپ کاشت کریں تو بھی نہیں اسکا لیکن نیبی پنجاب میں کوئی چیز اگے یا انہ اُسکے لیکن یہاں آم اُگ جاتا ہے اور پھل دیتا ہے چونکہ یہ خطہ کم میں آم اگانے کیلئے آمادہ ہے۔ پاکستان کے اندر ہمارا معاشرتی ماحول اور ہمارے دلوں کی سرزین فتوں اور تفرقہ کیلئے آمادہ ہو گئی ہے لہیداً اگر کوئی اس میں تفرقہ کا کچ بولے تو یہ فوراً پھوٹ پڑتا ہے اور تباہ اور درخت بن کر پھل دینا شروع کر دیتا ہے، لیکن اس کے اندر وحدت حقیقی بھی کاشت کریں وہ حقیقی سرجاتا ہے۔ ہمیں اس کو تبدیل کرنا ہے۔

### پاکستان میں تفرقہ سازی کے کارخانے

جس طرح کارخانوں میں کچھ ماہرین ایسے موجود ہوتے ہیں جن کا کام خام مال سے کوئی پروڈکٹ (Product) تیار کرنا ہوتا ہے۔ اسی طرح کچھ ماہرین ایسے ہیں جو خام اختلاف سے تفرقہ کا پروڈکٹ تیار کرتے ہیں۔ اسی (80) کی دہائی میں جب اس ملک کے اندر تفرقہ کا کچ بولیا جا رہا تھا تو منبروں پر کسی زبان اور لجہ استعمال ہوتا تھا اور پھر وہ وقت آگیا کہ اسی کی دہائی ابھی ختم بھی نہیں ہوئی تھی کہ اس مواد نے قتل و غارت کی ہٹک انتیار کر لی۔ ملت کی پاکیزہ ترین شخصیات اس سے ہاتھ سے چھین لی گئیں۔ ۲۰۰۰ء کی پہلی دہائی میں منبروں پر پھر وہی ایسے استعمال ہوا لیکن اب یہ ایسے وہیہ شیعہ اور شیعہ کے درمیان ہے۔ یہ میں تقسیم کرنا چاہتے ہیں تاکہ جدا جدا کر کے ہمیں نابود کر دیں۔

یہ حقیقت تھی ہے کہ پاکستان کے اندر ایسے ادارے موجود ہیں جو ایران میں سنی و شیعہ جنگ شروع

حکومت پاکستان کا اعلان ہے کہ اس کا مقصد اسلام کا فراموش شدہ رکن

کرنے کیلئے ایرانیوں کو تربیت دے رہے ہیں تاکہ یہ ایران جا کر وہی ماحول بنائیں جو پاکستان میں ہے۔ یہ شیکنا لوگی فقط پاکستان میں ہے اور یہاں تفرقہ ڈالنے والے بڑے بڑے ماہرین قیام پذیر ہیں۔ دنیا کی بڑی شیطانی طاقتون نے بھی اپنی تفرقہ ساز آکیڈمیوں کو پاکستان منتقل کر دیا ہے جیسے جاپان، کوریا اور یورپ سے لیبر کی وجہ سے اپنی فیکٹریاں چاندے لے گئے ہیں اسی طرح تفرقہ ڈالنے والوں نے اپنی ساری فیکٹریاں پاکستان منتقل کر دی ہیں کیونکہ یہاں فری لیبر جنت جانے کیلئے قربۃ الی اللہ سارے کام کرتا ہے۔ دوسرے ملک میں بھی کام ان کو کروڑوں روپے دے کر کردا نہ ہوتے ہیں جو پاکستان میں مفت ہو جاتے ہیں۔

### رسول اکرم ﷺ کی نظر کرم کی شرط

آج ہم نعمت کے ذریعہ ورد کرتے ہیں کہ ایک نظر کرم ہم پر بھی ڈالے لیکن نظر کرم کی شرط یہ ہے کہ ہم آپس میں تحد ہوئے۔ ہمارے جوانوں کے اوپر ایک نظر کرم کی اشکی ضرورت ہے۔ ایک نظر کرم سے پاکستان کے حالات بدل سکتے ہیں لیکن نظر کرم کی شرط یہی ہے کہ یہ قوم پہلے آپس کے جھلوکے ختم کر کے تحد ہو۔ تفرقہ کے ساتھ اگر ہم ہزار سال بھی نظر کرم کیلئے درخواست کرتے رہیں تو پہ سو ہے۔ اس دور کو شیخ نے تقسیم کا زمانہ اور مسلمان کی مسلمان کے ساتھ جنگ کا زمانہ قرار دیا ہے۔ اس تفرقہ کی جنگ کو روکنے کا ذریعہ جنگ لڑنا نہیں ہے بلکہ اتحاد وحدت ہے۔ دشمن نور اسلام کو بھانا چاہتا ہے اور وہ بہت آسانی سے تفرقہ کا سہارا لے کر اسلام و مسلمین کو خطرے اور جاہی کی راہ پر ڈال سکتا ہے۔ خدا وہ دن نہ لائے کہ جب دشمن اپنی مذموم سازشوں اور منحوس نشیوں میں کامیاب ہو جائے۔ دشمن کا عالمی شیطانی نظام قائم کرنے کا خواب اس طرح شرمندہ تعبیر ہو سکتا ہے کہ امّت مسلمہ کے اندر یہ تفرقہ جاری رہے اور بڑھتا رہے۔



## امام خمینی اور رہبر معظم مدظلہ کی صدا، منتظر لبیک

تفرقہ سے مقصود رہا، رسول اللہ ﷺ کی زحمت، ائمہ طاہرین علیہما السلام اور کربلا میں سید الشہداء علیہما السلام کی تربیتی کا اثر ضائع ہوتا ہے۔ ان پاتوں کو سرسری نہیں لینا چاہئے۔ سبکی وجہ ہے کہ امام خمینی نے فرمایا تھا کہ ہمیں اسلامِ محمدی، اسلامِ ناب، اسلامِ خالص یعنی اسلامِ اصلی کی طرف آنے کی ضرورت ہے جس اسلام کے اوپر خرافات کا رنگ نہ چڑھا جاوہ، جس اسلام میں من گھرست مفروضہ نہ ہوں، جس اسلام کے اندر فقط لوگوں کی اپنی من خواہ باتیں نہ ہوں بلکہ وہ اللہ کا خالص دین ہو۔

رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکولہ نے علمائے اسلام کو بخواہن ولی امر و ولی یہ حکم دیا کہ تمام علمائے اسلام متحد و متفق ہو جائیں اور سب سے پہلا کام یہ کریں کہ وحدت کا ایک عملی منشور تدوین کریں اور اس کو ملکتِ مسلمہ کے سامنے رکھیں۔ جس کے اندر تمام جزئیات درج کریں کہ مسلمانوں نے کن کن چیزوں میں آپس میں اتفاق کرنا ہے، کن موقع کو برطرف کرنے کی ضرورت ہے، کن موضوعات کو چھیننے کی ضرورت ہے اور کن چیزوں سے اجتناب کی ضرورت ہے۔ یہ کام عوام نہیں کر سکتے بلکہ علماء کر سکتے ہیں لیکن جب علماء کی طرف سے یہ کام ہو جائے تو پھر عوام کا کام اس پر عمل کرنا اور اس کو نافذ کرنا ہے۔ اگر یہ کام ہو جائے تو پھر ممکن نہیں ہے کہ پاکستان کی سر زمین تفرقہ کی لیبارٹی بن جائے۔

رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکولہ کا فرمانا ہے کہ جو شخص بھی تفرقہ آمیز بات کرے کہ جس سے کسی مسلمان یا فرقہ کے مقدسات کی توبیہ ہو تو اسکی بات لکھنا اور کرنا گناہ و جرم ہے۔ تفرقہ ایجاد کرنا اور پھیلانا پارکا و خداوند تعالیٰ میں محیصت ہے اور اس کا مرکب انسانِ حق سزا ہے۔ مجھدین کو خداوند بارک و تعالیٰ نے زمانہ غیبت کبریٰ میں عوام کیلئے محنت قرار دیا ہے تا کہ امت کی رہنمائی کر سکیں اور رہبر مجھدین کے اوپر بھی محنت ہے۔ رہبر فقط ایک مرجع تقلیدی نہیں ہوتا بلکہ مرجع تقلید کے اوپر بھی محنت ہوتا ہے۔ اگر ولی امر مسلمین نے یہ کہہ دیا ہے کہ امت کے اندر تفرقہ ڈالنا حرام ہے تو کسی مرجع تقلید کو بھی یہ حق نہیں پہنچتا اور اس کے اوپر بھی حرام ہو جاتا ہے کہ وہ امت کے اندر تفرقہ ڈالے یا کوئی ایسا فتویٰ دے جس کے ذریعہ تفرقہ پڑتا ہے۔ یہ شجرہِ ممنوعہ ہو جاتا ہے

حکم  
امیت اور رہبر معظم  
مدظلہ کی صدمہ ممنوعہ

﴿ 277 ﴾ فصل پنجم: تفرقہ اور اس کے نقصانات و اسباب

اور اس کی حرمت شدید تر ہو جاتی ہے۔ انشاء اللہ قصل ششم میں امت مسلمہ کے حالات اور ان کے تاثیر میں امت کے فرائض کی نشاندہی کی جائے گی۔

امام حنفی اور بیہقی محدثین کی صد احادیث مشتمل ہیں

jabir.abbas@yahoo.com

فصل ششم:  
امت مسلم کے حالات  
اور  
ہمارا فریض

## امت کے حالات، باعث اضطراب

اگرچہ ایام میلاد پیارا کرم ﷺ کے مبارک موقع پر تمام عالم اسلام میں سرور، خوش اور جشن کا سماں ہوتا ہے لیکن سہی ایام اپنے دامن میں کچھ اسکی تھیاں بھی رکھتے ہیں کہ جن کی بنا پر ہر مسلمان اور صاحب ایمان انسان کا دل رنجیدہ و کبیدہ خاطر ہے۔ فلسطین کے اندر غزہ میں جو قیامت برپا ہے، ملک مظلوم عراق جن حادثات کا شکار ہے، کشیر میں ایمان و اہل اسلام پر جو ظلم و ستم ہو رہے ہیں اور مملکت پاکستان کے اندر آئے دن رونما ہونے والے اتفاقات، قتل و غارت، ناامنی اور اس سے بھی زیادہ تکلیف وہ بات جو یقیناً آزاد و ہندو و اذیت ناک ہے وہ مسلمین کا تفرقہ ہے۔ رحمۃ للعلیین ﷺ کے دل میں تمام بشریت کا درود بھرا ہوا ہے۔ روح رسول ﷺ ان نااہل حکمرانوں کو دیکھ کر مضطرب ہے جو دن کے آکار بنے ہوئے ہیں اور امت مسلمہ کے گردے پر سوار ہیں۔ امت کا سکوت اور خاموشی دیکھ کر رسول اللہ ﷺ کی روح مضطرب و مضطرب ہے۔ یہ بات وثوق کے ساتھ کمی جا سکتی ہے کہ آج رسول اکرم ﷺ کا دل امت کے بارے میں جتنا پریشان و مضطرب ہے اتنی پریشانی کبھی لاحق نہیں ہوئی ہوگی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ آج امت کو جن مصائب و مشکلات کا سامنا ہے اتنا تاریخ میں کبھی بھی سامنا نہیں رہا۔

## رسول اکرم ﷺ پر تکالیف کے پہاڑ

سب سے بڑھ کر قلب نورانی و روح منور پیارا کرم ﷺ امت کو گروہ بندیوں میں بنا ہوا اور ایک دوسرے کو دست بہ گریاں دیکھ کر یقیناً مضطرب و رنجیدہ ہے۔ یہ وہی صورت حال ہے جس کی گواہی قرآن بھی دیتا ہے کہ پیارا کرم ﷺ نے اپنی پر برکت حیات میں بہت زیادہ مشکلات، تکلیفیں اور مصائب اٹھائے ہیں حتیٰ خود رسول اکرم ﷺ نے بیان فرمایا کہ

ما اُذی نبی مظلٰ ما اُذیت.....

کوئی نبی اتنا نہیں ستایا گیا جنماں ستایا گیا ہوں۔ ظاہر ہے وہ آزار جسمانی نہیں تھے کیونکہ آزار جسمانی کے لحاظ سے دیکھیں تو ہمیں تاریخ میں ایسے انبیاء بھی ملتے ہیں جنہیں نادان قوموں نے نہایت بے درودی سے شہید کیا اور سخت ترین شکنے دیے حتی بعض ایسے تھے جنہیں آرے کی مدد سے درمیان سے زندہ چیز دیا گیا لیکن اس کے باوجود پیامبر اکرم ﷺ فرماتے ہیں کہ مجھے سب سے زیادہ ستایا گیا ہے۔ حقیقت بھی بھی ہے، یا پیامبر اکرمؐ کو سب سے زیادہ تکلیف اُس وقت محسوس ہوتی تھی کہ جب مسلمین کے اندر کوئی ناجاہی، تفرقہ یا پھوٹ پڑ جاتی تھی۔

قرآن مجید نے بعض موقع پر آپ ﷺ کی پریشانیوں کا تذکرہ کیا ہے خلا تبدیلی قبلہ انہی موارد میں سے ایک موجود ہے۔ جب قلب نورانی مشرب اکرم ﷺ مضر طلب و پریشان تھا اور آپ ﷺ نے اس پریشانی کا اظہار بار بار کا ورب العزت میں کیا تو قرآنؐ نے اسی پریشانی کو دیکھ کر فرمایا کہ ہم نے آپ ﷺ کی پریشانی دیکھ لی ہے،

فَلَذْ نَرَى تَقْلُبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ ..

ہم آپ کو بار بار آسمان کی طرف منکرتے دیکھ رہے ہیں۔

ہم نے آپ ﷺ کے چہرہ نورانی کے اوپر تقلب، پریشانی، ناگواری اور بد لے جوئے احوال کے آثار پڑھ لئے ہیں۔ آپ ﷺ کی پریشانی کو دیکھ کر خداوند حبارک و تعالیٰ نے قبلہ مسلمین کو بدلتا دیا اور بیت المقدس سے کعبۃ اللہ کو قبلہ بنادیا۔

۱۔ (تفسیر المیزان، المؤلف: العلامہ الطیاطبیانی،الجزء، ۶، صفحہ ۲۹۴) (روح المعانی فی تفسیر القرآن

العظيم والسبع المثانی، المؤلف: شہاب الدین محمود بن عبد اللہ الحسینی الاؤسوی،الجزء، ۴، صفحہ ۲۶۷)

۲۔ (سورہ بقرہ، آیہ ۱۴۴)

تاریخ بھی بتاتی ہے کہ آپ ﷺ کو شدید ترین پریشانیاں اس وقت پیش نہیں آئیں جب حضرت کو ذاتی طور پر کوئی دکھ درد پہنچتا تھا بلکہ سب سے سخت پریشانیاں اس وقت ہوتیں جب امت کو کوئی مشکل پیش آجائی تھی۔ کئی مقامات پر خبر اکرم ﷺ امت کے لئے اتنے پریشان ہوئے کہ خداوند تبارک و تعالیٰ کو تسلی دینا پڑی کہ اے نبی ﷺ! آپ اس امت کی خاطر خود کو سختیوں میں نہ ڈالیں، چنانچہ قرآن کریم میں ارشاد ہوا:

ما أنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتُعَذِّّلَ<sup>۱۵</sup>

ہم نے آپ پر قرآن اس لئے نازل نہیں کیا ہے کہ آپ اپنے آپ کو زحمت میں ڈال دیں۔

### دفع امت اور الم رسول ﷺ

کچھ مخالف و مجالس ایسی ہیں جن میں ہم خوش یا غم زده ہوتے ہیں لیکن کچھ مخالف و مجالس ایسی ہیں جن میں رسول اللہ ﷺ خوش یا غم زده ہوتے ہیں۔ روح و قلب نورانی پیغمبر اکرم ﷺ کو سب سے زیادہ خوشحال و سرور کرنے والی چیز مقصید رسالت و نبوت کو زندہ کرنا ہے۔ ذاتِ گرامی پیغمبر اکرم ﷺ کا ہم غم فتنۃ امت کی فلاح، نجات، اصلاح، ہدایت اور انہی موضوعات سے مربوط چیزیں تھیں جو رسول اللہ ﷺ کے ذہن کو اپنی طرف مشغول رکھتی تھیں۔ آنحضرت ﷺ کے صبح و شام سعادت و نیاوی امت یا ہمارس کی نجات اخزوی کے لئے بھروسے ہوتے تھے۔ ظاہر ہے کہ یہ مقصید رسالت و نبوت میں تھا اور رسول اللہ ﷺ نے دو گراس قدر چیزیں امت میں پھوڑتے ہوئے فرمایا تھا:

إِنَّمَا تَأْكُلُ فِيمَ كُلُّكُمْ كَتَابُ اللَّهِ وَعِزْرَانِي أَهْلَبَيْتُمْ.....

۱۔.....(سورة طہ، آیہ ۲) ۲۔.....(بحار الأنوار - علامہ المجلسی، الجزء ۲، صفحہ ۲۲۶) (مستدرک

الوسائل و مستبط المسائل - میرزا حسین النوری الطبرسی، الجزء ۷، صفحہ ۴۵۵) (تلخیص المتشابه فی الرسم، المؤلف: ابوبکر احمد بن علی بن ثابت بن احمد بن مهدی الخطیب البغدادی، المتوفی: ۴۶۳ھ، الجزء ۱، صفحہ ۶۹) (وسائل الشیعہ - الفقیہ المحدث محمد بن الحسن الحر العاملی،الجزء ۱،صفحہ ۷۶)

بے شک میں تھارے درمیان دو گال قدر چیزیں چھوڑ کے جا رہا ہوں، ایک اللہ کی کتاب اور دوسری میرے ہمیشہ .....

یعنی یہ دونوں چیزیں شافع و فروعات رسول اللہ ﷺ میں سے ہیں اور اصل و اساس ذاتِ گرامی پیغمبر اکرم ﷺ ہے۔ قرآن و اہلیت پیغمبر اکرم ﷺ کے دوارث ہیں اور ساتھ یہ بھی فرمایا گئے کہ جب تک ان دو سے تمک رکھو گے کبھی بھی گمراہ نہیں ہو گے۔ البتہ بعض روایات میں سنت بھی لفظ کیا گیا ہے لیکن اس سے فرق نہیں پڑتا۔ عترت ذکر کیا جائے یا سنت مفہوم ایک ہی بتا ہے۔ دونوں صورتوں میں یہ امت کی نجات کا ذریعہ ہیں۔

پیغمبر اکرم ﷺ اپنی ذات اور کھانے پینے کے امور کے بارے میں پریشان نہیں ہوتے تھے بلکہ امت کے بارے میں ہمیشہ پریشان رہتے تھے۔ خداوند بارک تعالیٰ نے سورہ توبہ کے آخر میں یہی نکات ہیان فرمائے ہیں کہ یہ پیغمبر امت کی پہاۃت پر حر یہیں ہیں اور امت کی پریشانیاں، مشکلات اور خیانت و کیکر مضطرب ہو جاتے ہیں کہ یہ مشکلات امت کو اپنے راستے سے بہکا اور بھٹکانہ دیں۔ چنانچہ ارشاد خداوندی ہے:

لَقَدْ جَاءَكُمْ رَّسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّءُوفٌ

### وق رحیم ۱۵

یقیناً تھارے پاس وہ پیغمبر آیا ہے جو تمہیں میں سے ہے اور اس پر تھاری ہر صیحت شاق ہوتی ہے، وہ تھاری پہاۃت کے بارے میں حرس رکتا ہے اور موشن کے حال پر شفیق و مہربان ہے۔

ضروری نہیں ہے کہ ہم جن یا توں پر خوش یا پریشان ہوتے ہیں پیغمبر اکرم ﷺ بھی انہی با توں پر خوش و پریشان ہوتے ہوں۔ ہمیں کھانا نہیں ملتا، پانی نہیں ملتا، بیٹھنے کی صحیح جگہ نہیں ملتی، گاڑی نہیں ملتی یا گری و سردی کے پڑھ جانے اور بیکلی کے چلے جانے سے پریشان ہو جاتے ہیں لیکن رسول اللہ ﷺ کو یہ اندر میرا اور آب و خوراک

پریشان نہیں کرتی تھی بلکہ رسول اللہ ﷺ جب اپنی امت کے اندر کوئی گمراہ فرد دیکھتے تھے تو سخت پریشان ہو جاتے تھے۔ حتیٰ خداوند جبار و تعالیٰ نے غیر اکرم ﷺ سے فرمایا کہ اے نبی! اہم نے آپ کو اس لئے میوٹ نہیں کیا کہ امت کی خاطر آپ اپنے آپ کو اتنی مشقت میں ڈالیں۔ آپ ﷺ ہدایت امت کی خاطر سب سے زیادہ پریشان ہوتے تھے۔ آج بھی امت کے اندر چند تخفیاں اور ناگواریاں موجود ہیں کہ جو رسول اللہ ﷺ کو تربیتی ہیں کیونکہ جس دل میں امت کیلئے سب سے زیادہ پاک جذبات و احساسات موجود ہوں اسے زیادہ تکلیف ہوتی ہے۔

### رسول اکرم ﷺ کی نکالیف کی وجوہات

آج قلب و روح نورانی پیامبر اکرم ﷺ مغضوب اور جریحہ دار ہے جس کی کمی و جوہات ہیں مثنا و شمنان دین خصوصاً اہل مغرب کی طرف سے اسلام کی توہین، قرآن کی توہین، مقدرات اسلام کی توہین، مسلمین کی بے حرمتی اور خود رسول اسلام حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کی بے حرمتی جو کچھ عرصے سے سلسلہ تکرار ہو رہی ہے۔

آج رسول اللہ ﷺ کی روح اور قلب نورانی مغضوب، رنجور اور دکھیا ہے۔ دلی رسول خون کے آنسو رو رہا ہے کیونکہ ابھی چند تخفیاں و ناگواریاں امت رسول کے اندر موجود ہیں۔ کشمیر کے اندر رذحانے جانے والے مظالم قلب نورانی پیغمبر اکرم ﷺ کو گریز ادا کرتے ہیں۔ اسی طرح عراق، افغانستان اور بلغان کے حالات رسول اکرم ﷺ کیلئے رنجیدگی کا باعث ہیں۔ دنیا میں مسلمین کے ساتھ جو سلوک اور برتابہ ہو رہا ہے یہ سب باعث پریشانی رسول خاتم ﷺ ہے۔ غیر اسلامی سرزینوں میں مختلف جیلوں کے اندر میں امت مسلم کے ساتھ جو سلوک روا رکھا گیا ہے اور مسلمانوں کو بیرونہ بہانوں سے پکڑ کر انہیں ٹکنبوں کا نشانہ بنایا جا رہا ہے اس کے اوپر امت اور خصوصاً خواص امت کی خاموشی، سکوت اور تاشابینی رسول اللہ ﷺ کو قطعاً پسند نہیں ہے۔

خواص میں سب سے پہلے ستاؤں اسلامی ممالک کے حکمران شامل ہیں۔ یہ تعداد کوئی معمولی قوت نہیں

مولانا  
کام  
پیغمبر اکرم ﷺ کی  
نکالیف  
کی وجہات

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بھارا فرضیہ      285

ہے لیکن جب دشمنانِ اسلام کی گستاخیاں اور ظلم و ستم عروج پر تھے تو انہی اسلامی سربازی کا نفر نہ تکمیل دی اور اس میں بیٹھ کر روانیتی انداز میں روایتی جملے کہہ اور کھلپی کروانیں آگئے۔ نہ کسی کی نعمت کی، نہ اسرائیل کو کوئی اٹھی میثم دیا، نہ اپنا سفیر ان کے ملک سے واپس بلایا، نہ اس کے ساتھ اقتصادی و سفارتی تعلقات ختم کئے بلکہ کچھ بھی نہیں کیا۔ اگر یہ ان میں سے ایک اقدام بھی کرتے تو ہم پھر بھی کچھ نہ کچھ سوچتے کہ ان کے اندر ابھی بھی دین کیلئے غیرت کی کوئی رمق موجود ہے۔ وہ رسول ﷺ جس کے طفیل تمہیں ملک ملا کہ یہاں حکمرانی کر سکو اور عزت لی اس رسول ﷺ کا اتنا تو پاس کرو کہ جب اس رسول ﷺ کی توجیہ ہوتی ہے تو اس توہین کے اوپر احساس غیرت کر کے اپنی غیرت کا انتہا کر دو۔

آج دشمنانِ دین کی طرف سے مقدمات دین کی بے حرمتی کا سیلا ب الہ آیا ہے کہ جن میں سے بعض اوقات ہم تک کچھ چیزوں پہنچتی ہیں اور کچھ نہیں پہنچتیں یا نہیں کچھ چیزوں کو سننے اور سمجھنے کی فرصت نہیں ہوتی چونکہ ہمارے اپنے دھندے اتنے ہیں کہ نہیں یہ بھی نہیں معلوم کہ اس وقت دنیا میں کیا ہو رہا ہے؟ حتیٰ اگر آپ یورپ یا امریکہ چلے جائیں اور آپ کے نام کے ساتھ لفظِ محمد آتا ہے تو آپ کو فرا تقییش کیلئے الگ کر لیں گے اور آپ پر ٹک کریں گے۔ ان کے میڈیا اور پلیڈ ہنوں نے ملک و ملکوت کے سب سے زیادہ مبارک اور احترام والے نام کو بدنام کرنے کی کوشش کی ہے۔

خواص کا دوسرا بطقہ علمائے اسلام ہیں کہ جو ان موجودہ حالات میں فقط اپنے اپنے امور یا اپنے حلقة خاص کے اندر مشغول ہیں لیکن امت کو اپنے حال پر چھوڑ دیا ہے۔ رسول ﷺ یہ فرمایا کہ تھے کہ جو بھی یا اہل اسلام کی آواز سنے اور اس کی مدد کرے اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ رسول اکرم ﷺ میں بتا کر گئے تھے کہ

مَنْ أَضَيَّخَ لَا يَفْهَمُ بِأَمْوَالِ الْمُسْلِمِينَ فَلَئِسَ بِمُسْلِمٍ ..... ۱

۱۔.....(الکافی -الکلبی، باب الاهتمام بامور المسلمين والنصح لهم ونفعهم،الجزء ۲،صفحة ۲۳۵)

وہ مسلمان جو اپنے دن کا آغاز کرتا ہے اور اس دن مومنین و مسلمین کے لئے کوئی قدم نہ اٹھاتا اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ وہ رسول ﷺ نے اس خاموشی اور اس تماشا بینی کو برداشت نہیں کریں گے۔ اسی طرح متولیانِ دین اور سرکردہ افراد امت کی نجات کے لئے کوئی خاطرخواہ اقدام و اہتمام انجام نہیں دے رہے بلکہ امت کے حالات پر خاموش بحسمہ حیرت بنے ہوئے ہیں۔

رسول اللہ ﷺ کیلئے تو ہیں آمیز فلموں، خاکوں اور امت مسلم کے اوپر ڈھائے جانے سے زیادہ

تکلیف دہ بات امت مسلم کے اندر تفرقہ ہے۔ یہ چیز رسول اللہ ﷺ کو میرے نزدیک سب سے زیادہ پریشان کرتی ہے کیونکہ یہ تو ہیں آمیز خاکے اور فلمیں نہ اسلام مٹا سکتی ہیں اور نہ مسلمین کو ختم کر سکتی ہیں بلکہ فقط ہمارے دلوں کو مجرور کر سکتی ہیں۔ ان مذموم حرکتوں سے ٹیکے اسلام بھی گئی نہیں بلکہ قرآنی تر ہو گی۔ اسی طرح فلسطینیوں کے اوپر ڈھائے جانے والے مظالم ہرگز فلسطینیوں اور قبلتہ اول کے ماننے والوں کو نہیں مٹا سکتیں گے۔ اگر یہ مٹانے کے قابل ہوتے تو ساٹھ سال میں مٹا چکے ہوتے۔ ایسے ہی دوسری سرزینوں مثلاً عراق، کشیر و لبنان وغیرہ حتیٰ پاکستان میں اسی مسلم کی چیز جانوں کو بتاہی اور دہشت گردی کا نشانہ بنا رہے ہیں۔ اگرچہ نقصان تو ہورہا ہے لیکن اسلام و مسلمین موجود ہیں۔ اسی طرح امت کا تماشائی بنا خطرناک ہے لیکن جو چیز سب کچھ مٹا سکتی ہے اور جس کھائی کے اندر سب کچھ دب سکتا ہے وہ امت کے اندر تفرقہ ہے جسے قرآن نے مہلکہ و ہلاکت گاہ کہا ہے۔

اگرچہ دشمنانِ دین کی طرف سے تو ہیں آمیز رکتیں ایک مسلسل روایہ اور وظیفہ بن چکی ہیں لیکن جو چیز

رووح پیامبر اکرم ﷺ کیلئے زیادہ دردناک اور رنج آور ہے وہ شاید تو ہیں آمیز خاکے یا فلمیں نہیں ہیں کہ جنہیں دشمنانِ دین دنیا میں تروع دے رہے ہیں بلکہ جس چیز سے رووح پیامبر اکرم ﷺ کا نیچتی ہے وہ رسول ﷺ کی امت کے اندر موجود اہتر حالات ہیں۔ آج امت رسول اکرم ﷺ تفرقہ کا شکار ہے، اس میں آپس کی دشمنیاں، کدوں تین اور جدائیاں ہیں جو اسے گھن کی طرح چاٹ رہی ہیں۔ اس وقت مختلف ممالک میں مسلمین رنج و غم اور ظلم و ستم کا وکار ہیں۔ فلسطین کے اندر غزہ میں مظلومین کی حالت پر رووح پیامبر اکرم ﷺ مistrub ہے۔ عراق کے اندر بے گناہ اور نہیتے مظلوموں کو آئے دن بربریت کا نشانہ بنانے پر رووح پیامبر اکرم ﷺ بے محنت

امامت کی تحریک اسلامیہ کی پہنچ کی تحریک

ہے۔ لبنان کے حالات جس طرف جا رہے ہیں یہ تکب نورانی پیامبر اکرم ﷺ کیلئے اضطراب کا باعث ہے اسی طرح سر زمین پاکستان میں گزشتہ کئی سالوں سے ہونے والے واقعات کہ جن میں اب شدت آگئی ہے قلب نورانی پیامبر اکرم ﷺ کے لئے پریشانی، دکھ، تکلیف اور رنج والم کا باعث ہیں۔ قرآن کریم بھی ہمیں یہی بتاتا ہے کہ پیامبر اکرم ﷺ کبھی بھی اپنی ذاتی تکالیف اور مصائب پر نجیدہ نہیں ہوئے لیکن جب بھی امت کو جلتائے آفت دیکھا خصوصاً تفرقہ میں جلات دیکھا تو اس وقت پیامبر اکرم ﷺ کے دل نورانی پر شدت سے رنج والم کا احساس ہوا اور آپ ﷺ نے کئی مرتبہ اس کا اظہار بھی فرمایا۔

### امیر المؤمنین حضرت امام علیؑ کے مصائب

کچھ غم میرے اور آپ کے ہیں جن پر ہم روئے ہیں لیکن کچھ غم ایسے ہیں جن پر رسول اللہ ﷺ اور امیر المؤمنین علیؑ کروئے ہیں۔ وہ ان غموں پر نہیں روئے جن پر ہم روئے ہیں مثلاً امیر المؤمنین علیؑ کے سر اقدس پر جب اس شیئی نے تکوار چلانی تو ہم آج تک روئے ہیں اور وہ نا بھی چاہیے لیکن علیؑ اس ضربت سے نہیں روئے بلکہ خوش ہو گئے اور فرمایا:

فُزْتُ وَرَبُّ الْكَفْيَةِ.....!

رب کعبہ کی قسم میں کامیاب ہو گیا.....

مولانا علیؑ کو کچھ اور چیزیں رلاتی ہیں۔ سچ الملامہ میں مولانا علیؑ نے تقریباً میں خطبوں کے اندر بیان فرمایا کہ کچھ چیزیں ایسی ہیں جو میرے دل کو رلاتی ہیں۔

کبھی آپؑ اپنے بیرونی و سپاہ سے یوں فرماتے تھے کہم است ہو، تم نالائق ہو، تمہارے اندر تفرقہ موجود ہے، تم نے میرا دل پیپ سے بھر دیا ہے، تم نے مجھے خون کے آنسو رکایا ہے۔ اے کاش! میں نے تمہیں دیکھا

ل۔..... (مرآۃ العقول فی شرح أخبار آل الرسول۔ العلامہ المجلسیؒ، الجزء، صفحہ ۲۷۹)

عی نہ ہوتا، اے کاش اوه دن عی نہ آیا ہوتا جس دن میری تمہارے ساتھ ملاقات ہوئی۔ میں نے تمہیں تھکا دیا ہے تم نے مجھے تھکا دیا ہے۔ تم انہوں کے اُس رویوں کی طرح ہو کر جس کو ایک طرف سے اکٹھا کرتا ہوں تو دوسری طرف سے منتشر ہو جاتا ہے۔ میں تمہارے ذریعے کیا کروں؟ آیا تمہارے بھروسے پر میں باطل ختم کر سکتا ہوں یا حق کو قائم کر سکتا ہوں؟ وہ انسان بہت ناکام ہے جو تمہارے اوپر بھروسہ کر کے یقین رکھ کر وہ حق و مدارست قائم کرے گا۔ رسوا ہو گا وہ انسان جسے تم جیسے ساتھی مل گے۔

یہ تشبیہات فصاحت علوی ہیں۔ ہم نظریہ مشقیہ تو بہت پڑھتے ہیں چونکہ اُس کا رخ ہماری طرف نہیں ہے لیکن شیخ البلاغی میں یہیں خطبے ایسے ہیں جن کا رخ ہماری طرف ہے، جو مجھے پاک رک کہہ رہے ہیں کہ تو جو علیؑ کا دم بھرتا ہے اور خود کو پیروءے علیؑ کہتا ہے آیا علیؑ کے ساتھ چلنے کے قابل بھی ہے یا نہیں؟ آیا مجھے معلوم ہے کہ علیؑ کی رفتار کیا ہے؟ امت کو امام کے ساتھ رہنا ہوتا ہے ورنہ امت پیچھے رہ جائے اور امام آگے چلا جائے۔ اس طرح امام اور امت کا رابطہ نوٹ جاتا ہے اور امت امت نہیں رہتی۔ امام اُس وقت امام کہلاتا ہے کہ جب امت اُس کے ساتھ ہو اور امت اُس وقت امت ہے جب امام اُس امت کے آگے موجود ہو۔ یہ رابطہ اس وقت نوٹ جاتا ہے کہ جب امام بہت تیز رفتار ہو اور امت کند رفتار و سوت ہو، امام کو جیسی نہ آتا ہو اور امت آسائش کو ترک ہی نہ کر سکتی ہو، امام پیٹھا ہی نہ ہو اور امت اٹھتی ہی نہ ہو۔ لہذا مولا علیؑ اپنے دردوب کا اظہار یوں فرماتے ہیں کہ جب میں تمہیں کہتا ہوں کہ گرسیوں میں جنگ کرو تو کہتے ہوں بھی گری ہے اور جب میں سردوں میں کہتا ہو تو کہتے ہوں بھی سردی ہے، جب بہار میں کہتا ہوں تو کہتے ہوں فصلوں کا موسم ہے، جب خزاں میں کہتا ہوں تو کہتے ہو گھر دوں میں کوئی بھی نہیں ہے۔ آخر تم کس دن امام کے ساتھ اٹھو گے؟ کس دن اپنے امام کا ساتھ دو گے؟ میرے بعد کون آئے گا جو تمہیں کامیابی و نجات عطا کرے گا؟!

اسی طرح امیر المؤمنین علیہ السلام کی حکومت اور قلمرو کے اندر مصر کے بارڈر پر ایک یہودی قبیلہ آباد تھا۔ اُس یہودی قبیلہ پر شای فوج نے حملہ کیا اور یہودی گورت کے پاؤں سے چاندی کا زیور چھین کر لے گئے اور اس کی آبروریزی نہیں کی تھیں کیونکہ امیر المؤمنین علیہ السلام نے مسجد کوفہ کے اندر اپنی سپاہ کو اکٹھا کیا اور فرمایا مجھے اطلاع ملی ہے کہ میری

تلرڈ یونیورسٹی کے اندر وہشت گروں نے جملہ کیا ہے اور وہ ایک یہودی کے پاؤں سے پازیب نکال کر لے گئے ہیں۔ یہ اتنا بڑا الیس ہے، اتنی بڑی مصیبت ہے کہ اگر اس ختم میں کوئی مر جائے تو میں اس کی ملامت نہیں کروں گا لیکن امیر المؤمنین صلی اللہ علیہ وسلم یہ فرمائے ہے یہ کہاں تھی کے مانے والوں ایسا تھا رے لئے موت کا مقام ہے کہ تمہاری حکومت میں یہودیوں کے پاؤں سے پازیب نکل گئی ہے۔ آیا آج وہ علیٰ تڑپے نہیں ہوں گے کہ اسی علیٰ کے نجف میں مسلمانوں کی لاشیں گر رہی ہیں؟ اسی کر بلائیں ہزاروں مومنین اور عزاداروں کو شہید کیا جاتا ہے؟ عراق کے اندر امت مسلم کا خون پانی کی طرح ہبھایا جاتا ہے۔

## محافل نعمت و منقبت اور ہمارا حال!

آیا مسلمانوں کی کئی ہوئی اور جلی ہوئی لاشیں دیکھ کر رسول اللہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کا دل تڑپا نہیں ہو گا؟ آیا رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی نگاہ فقط ان جشنوں، نعمت و شنااء اور اطمینان عقیدت کی طرف ہے؟ بلکہ رسول مجھے یہ کہیں گے کہ میری نعمتیں پڑھنے والے ذرا میری امت کی طرف نگاہ کر کے میری امت کا گلاس طرح کانا جا رہا ہے؟ ان سہاگ اجری ہوئی ہوتی ہو تو کوئی دیکھی اور ان سنتیم بچوں کو بھی دیکھ کر جن کے سر سے ان کے باپ کا سایہ اٹھادیا گیا ہے۔ محفل میلاد برقرار کر صلی اللہ علیہ وسلم والوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا پیغام ہے کہ پاکستان کے اندر میرا میلاد منانے والوں میری امت کو تو دیکھو کہ آج اس کا کیا اصرہ ہو گیا ہے۔

بارگاہ و رسالت تابعی صلی اللہ علیہ وسلم و افسوس طاہرین صلی اللہ علیہ وسلم میں نعمت و منقبت خوشی کرنے کا اجر ہے لیکن اگر کسی مجلس و محفل میں مقصد رسالت کو زندہ کیا جائے تو وہ کہیں زیادہ باعثِ رضا و خوشنودی پر ورود گار ہے۔ جب ہم ان مقدس سنتیوں کی ولادت پر جشن و سرور کا اہتمام کرتے ہیں تو ان سنتیوں کے والوں کو سرور و خوشحال کرنا بھی ہمارا فریضہ ہے۔ روایت میں یہ مطلب موجود ہے کہ بختے میں دو دفعہ نہ کہ عمر میں دو مرتب۔ بعض نامہ اعمال ایسے ہیں جنہیں دیکھ کر حضرت کے کی بارگاہ میں پہنچتا ہے۔ بختے میں دو دفعہ نہ کہ عمر میں دو مرتب۔ بعض نامہ اعمال ایسے ہیں جنہیں دیکھ کر حضرت کے چہرے پر سرور آ جاتا ہے لیکن بعض نامہ اعمال جب بارگاہ مولائیں پہنچتے ہیں تو انہیں دیکھ کر امام گریہ فرماتے ہیں۔

اگر میرے عمل سے میرے مولا کے آنسو نکلتے ہوں، ان کا دل ناراحت ورنجور ہوتا ہو تو معصوم کا دل دکھانا اللہ کا غصب ہوں یوتا ہے۔ چونکہ خدا کی رضا مخصوص کی رضا کے اندر موجود ہے۔ جس سے امام زمانہ علیہ السلام خوش ہوں گے اُس سے پروردگار بھی خوش ہو گا لیکن اگر ہم اپنے امام کو خوش نہ کر سکے تو یقیناً اللہ کی ذات ہم سے خوش نہیں ہو گی۔ فقط اطہار عقیدت سے قلب پیغمبر ﷺ خوش نہیں ہوتا جب تک کہ ہم امت پیغمبر ﷺ کی بقاء اور وحدت کے لئے کوئی عملی قدم نہ اٹھائیں۔ جس میلاد جس میں ہم روایتی طور پر حمد و نعمت اور قصیدہ پڑھ کر چلے جاتے ہیں لیکن اس سے اگلا قدم وحدت کی دعوت دینا ہے کہ جس سے مقصود بیوت و رسالت کو زندہ کیا جاتا ہے۔ ان محاذیں میلاد و منقبت کا عظیم جروہ و ثواب ہے لیکن سب سے بڑا جروہ و ثواب درحقیقت مقصود بیعت بیوت و رسالت یعنی امت مسلمہ و بشریت کے اندر راجحا دو اتفاق پیدا کرنے میں مضر ہے۔ آج امت سب کچھ لڑکے ویرانوں پر پیشی ہوئی نظر اپنی باری کا انتظار کرنے میں گھی ہوئی ہے۔

لائف نعمت و منقبت اور ہمارا حال!

### محافل نعمت و منقبت اور ہمارا حال!

آج اگر ہم پا بر اکرم ﷺ کی امت کا حال دیکھنا چاہیں تو اس کے لئے کلام اقبال مہترین عکاس ہے۔ اقبال کے کلام میں موجود نعمت روایتی نعمت نہیں ہے بلکہ وہ نعمت ہے کہ جس سے حق نعمت ادا ہوتا ہے۔ علامہ اقبال نے اس زمانے کی واضح تصویر ان نعمتی الفاظ میں پیش کی ہے کہ

لے بارا صبا اکملی والے سے جا کہیو پیغام مرا

قبضے سے امت بیچاری کے دیں بھی گیا ذہنا بھی گئی.....

اے ہوا میرے نبی، میرے محبوب رہبر کو میرا یہ پیغام کا پنجاد بنا کر آج آپ ﷺ کی اس بیچاری امت کے قبضے سے دین اور دنیا دونوں چلے گئے ہیں۔ اس امت کی دنیا بھی ویران کر دی گئی ہے اور دین بھی لے لیا

گیا ہے۔ اس کی متاع لٹ گئی ہے لیکن انہوں صد افسوس کے اسے اپنی متاع کے لئے کا احساس بھی کم ہے،  
وائے ناکامی! متاع کاروان جاتا رہا  
کاروان کے دل سے احساسِ زیاد جاتا رہا.....  
اقبال امت کو پاکار پاکار کر کہہ رہے ہیں کہ مغرب کی مکاریوں اور عیاریوں نے اس ملت کو تاریخ کر دیا  
۷

حکومتِ مغرب سے ملت کی پسہ کیفیت ہوئی  
ٹکٹے ٹکٹے جس طرح سونی کو کر دیتا ہے گاز.....  
اقبالؒ کی نظر میں ملت کی یہ پر اگنہہ حالتِ مومن کے ایمان کے لئے خطرے کا اشارہ ہے۔  
ردائی سے دین و ملک است پارہ پارہ  
قبائل سے ملک و دن و تچ ساک درچان!  
مرا ایمسان تو ہے باقی و لیکن  
نہ کھا جائے کیس شعلے کو خاشان!.....  
پاکستان مذوقی سے جس بھٹی اور تندور میں جل رہا ہے اور ملیع پاکستان، پیر و ان پیا بر اکرم ﷺ  
اور تمام کلمہ گویاں رسالت و نبوت کو جس ذلت کا نشانہ بنایا جا رہا ہے اقبالؒ کے نزدیک اس کی وجہ ملت میں اتحاد و  
وحدت کا نقدان ہے۔

آپرو باقی تری ملت کی جمیعت سے نہیں  
جب یہ جمیعت گئی دنیا میں رسواتو پوا۔۔۔۔۔

۱۹۸... (بانگ درا، صفحه ۱۹۸) ۲۷۸... (بانگ درا، صفحه ۲۷۸)

ست.....(بال جبريل، صفحه ۱۶۱) سی.....(بانگ درا، صفحه ۲۰)

آج امت کی حالت رفتہ اور تفرقہ و انتشار ہر مسلمان کے لئے پریشان کرن اور تکلیف دہ امر ہے۔ ان حالات میں ہر مسلم کا فرض ہے کہ امت مسلمہ میں اتحاد و وحدت کیلئے سوچ بچار اور کام کرے۔

### ہر مسلم ذمہ دار اور جوابدہ

اسلام کا مشورہ و دستور قرآن مجید ہے اور قرآن کے اندر اتنی جامع تعلیمات موجود ہیں جو زندگی کے تمام شعبہ ہائے حیات سے متعلق ہیں۔ کوئی ایسی چیز نہیں ہے جو انسان کی ہدایت سے تعلق رکھتی ہو اور قرآن نے اس کو نظر انداز کیا ہو۔ اگر ہم دین کی قرآنی تصور یہ کیسی تو اس کا سایہ انسان کی زندگی کے ہر شعبہ پر پڑا ہوا ہے اور اسی کی طرف رجوع کی ضرورت ہے۔ اسلام فقط ایک گوشہ تہائی میں بیٹھ کر چند عبارتوں کو بجا لانے کا کام نہیں ہے، فقط مصلی اور تسبیح کا نام نہیں ہے، فقط اپنے انفرادی اعمال بجا لانے کا نام نہیں ہے بلکہ قرآنی الہی، نبوی اور الہیت کا اسلام انسان کی ساری زندگی اور اس کے مختلف شعبوں سے تعلق رکھتا ہے۔ ہم مسلمان بھلانے کے مستحق ہیں اس وقت ہو سکتے ہیں کہ جب ہم زیادہ سے زیادہ اپنی طاقت اور استعداد کے مطابق اسلامی دستورات کو اپنی زندگیوں میں لے آئیں اور اپنے اوپر نافذ کریں۔

آج امت مسلمہ کی ابتہ حالت کے باوجود اکثریت اس کی فریادی اعمال بجا لانے کیلئے تیار نظر نہیں آتی جبکہ رسول اکرم کی یہ روایت شیعہ اور سنی دو فوں نے اپنی کتابوں میں لفظ کی ہے کہ

مَنْ أَصْبَحَ لَا يَهْمِمُ بِأَمْوَالِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ بِمُسْلِمٍ ...

جو شخص اپنے دن کا آغاز کرے اور اس دن مسلمین کے متعلقہ امور میں کوئی اہتمام و اقدام نہ کرے، کوئی اہمیت نہ دے، کوئی قدم نہ اٹھائے تو یہ شخص مسلمان نہیں ہے۔ ایسا شخص اسلام کے ضابطہ پر پورا نہیں اترتا۔ جو بھی کسی مسلمان کا استغاثہ نے کہ مسلمان امیری مدد کرو اور وہ اس کی مدد کے لئے نہ اٹھے تو ایسے شخص کا میرے دین

ل۔.....(الكافی -الکلبینی، باب الاهتمام بامور المسلمين والنصيحة لهم ونفعهم،الجزء ۲،صفحة ۲۳۵)

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فریضہ 293

سے کوئی تعلق نہیں ہے، ایسا شخص میری امت اور میرے دین سے باہر ہے۔ آج عراق، فلسطین، کشیر اور دنیا کی ہر جگہ سے مسلمان مدد کیلئے پکار رہے ہیں لیکن کوئی بھی ان کی آواز سننے کے لیے تیار نہیں ہے۔ تم سب اس کے جوابدہ ہیں چونکہ حدیث میں آیا ہے کہ

**كُلُّكُمْ زَاعِ وَ كُلُّكُمْ مَسْتُولٌ.....**

یعنی تم میں سے ہر ایک ذمہ دار ہے اور ہر ایک سے اس کی ذمہ داریوں کے بارے میں پوچھا جائے گا۔ دین نے کسی کو ذمہ داری سے مستثنی قرار نہیں دیا۔ قرآن نے فرد فرد امت کو مستول قرار دیا ہے۔ دینی تعلیمات کے مطابق آپ اپنی ذات، اپنے ذوالحقوق، اپنے دین و مذہب، اپنی قوم و امت، اپنی سر زمین و حکومت اور اپنی سوسائٹی کے بھی ذمہ دار ہیں۔ جس طرح آپ اگر اپنی انفرادی واجب عبادتیں ترک کر دیں تو یہ گناہ و جرم ہے اسی طرح دین کی عائد کردہ کسی بھی ذمہ داری کو ترک کر کے انسان جرم بن جاتا ہے۔ اگرچہ اس کا تعلق اس کی ذاتی، اجتماعی، عبادی، معاشری، معاشی، معاشرتی، تعلیمی، عائلی، سیاسی، ملکی اور دینی و مذہبی ذمہ داری سے ہو وہ اس ذمہ داری کو چھوڑنے سے جرم بن جائے گا اور اس جرم کی سزا ہے۔ انسان کی مجرمانہ نندگی یہ ہے کہ وہ اپنی ذمہ داریوں کو چھوڑ کر قاتلشائی بن جائے۔ البتہ ظاہر ہے کہ خداوند تبارک و تعالیٰ نے ہر ایک کی ذمہ داریاں اس کی وسعت اور طاقت کے مطابق سونپی ہیں۔ کسی چھوٹے کو بڑی ذمہ داری نہیں دی اور کسی بڑے کو چھوٹی ذمہ داری نہیں دی۔ علماء کی ذمہ داریاں زیادہ ہیں اور رسول کی ذمہ داریاں علماء سے کم تر ہیں لیکن ذمہ دار سب ہیں۔

### وحدت، حبّ رسول ﷺ کا تقاضا

لہذا اگر ہم چاہتے ہیں کہ کوئی ایسا عمل انجام دیں جس سے قلب نورانی پیا مبراکرم ﷺ راضی و خوشنود

ل۔۔۔(مرآۃ العقول فی شرح أخبار آل الرسول - العلامہ المجلسی،الجزء ۸،صفحہ ۳۴۹) (تفسیر

المراغی،الجزء ۱،صفحہ ۴۰۹)

ہوتو وہ کام اس امت کو تفرقہ سے نجات دلاتا اور وحدت کی دعوت دیتا ہے۔ مجتب خدا کا حصول خوشخبری پیا مبرا کرم حضرت محمد ﷺ میں مضر ہے۔ قرآن کریم میں فرمان خدا ہے:

قُلْ إِنَّكُمْ تَعْبُدُونَ اللَّهَ فَإِنَّمَا يُعْبُدُونَنِي يَعْبُدُوكُمُ اللَّهُ.....

کہہ دیجئے: اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری اتباع کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا۔

اگر آپ چاہتے ہیں کہ خدا آپ سے محبت کرے اور آپ خدا سے محبت کریں تو ایسا ایجاد رسول کریں۔

پہلے رسول کے دل کو خوش کریں اور رسول کا دل امت کو آسودہ دیکھئے، مشکلات سے باہر دیکھئے اور اسے مخدود کیخنے سے خوش ہوتا ہے۔ پیا مبرا کرم ﷺ کی سیرت عظیمی و اسوہ طیبہ کے وقت مطالعہ سے یہ چیز واضح نظر آتی ہے کہ پیا مبرا کرم ﷺ بڑے بڑے معاہب کو برداشت کر لیتے تھے لیکن تفرقہ پر بہت زیادہ پریشان خاطر ہوا کرتے تھے اور اسے برداشت نہیں کرتے تھے حتیٰ مدینہ جانے سے پہلے اہل مدینہ اور اپنے میریانوں کیلئے پہلی شرط یہ رکھی کہ اگر تمہارے درمیان یعنی اوس و خزرخ کے درمیان تفرقہ نہ ہوا اور وحدت ہوئی تو میں آؤں گا لیکن اگر تم اسی تفرقے میں پڑے رہے تو یہ تو قع نہ رکھنا کہ رسول اسلام اس سرزی میں پر قدم رکھیں گے۔

وحدت کے بغیر پرشرب کبھی بھی مدینہ الرسول نہ بنتا۔ اگر پرشرب رسول اللہ ﷺ کے قدم رنج فرمائے سے مدینہ الرسول اور سرزی میں مقدس بن گیا کہ جس کے متعلق آج مسلمین عقیدت و احترام کے جذبات رکھتے ہیں تو یہ رسول اللہ ﷺ کے پائے نورانی کی برکت سے ہوا لیکن وہاں رسول اکرم ﷺ کی آمد اس وقت ممکن ہوئی جب اوس و خزرخ نے اپنی دشمنیاں بلاائی۔ بھڑکے، لفڑکے اور کدو رشی ختم کیں۔ اگر رسول کرم ﷺ مدینے کی سرزی میں پر اس وجہ سے نہیں آنا چاہتے تھے کہ وہاں تفرقہ ہے تو ہم یہ نہ سمجھیں کہ وحدت کی شرط صرف اوس و خزرخ سے مخصوص تھی اور باقی سرزمینوں، قوموں، انسٹوں یا کسی دل کیلئے یہ شرط نہیں ہے بلکہ آج بھی نبی کا قدم وہاں پڑے گا کہ جہاں وحدت ہوگی۔ لہذا اگر ہم چاہتے ہیں روح و قلب نورانی پیا مبرا کرم ﷺ ہماری طرف متوجہ ہو،

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۳۱)

وحدت  
بدر مول  
پیا مبرا  
کرم ﷺ  
فقہ

ہمارے دلوں میں بھی وہ محبت، نور اور ہدایت آجائے، ہمیں بھی شفاعت نصیب ہو جائے اور ہم بھی انحضرت کے وجود مبارک سے برکت حاصل کر سکیں تو اس کی شرط یہی ہے کہ پہلے اپنے دلوں سے کدوں تسلی، تفریقی، بھگڑے اور تفرقہ نکال باہر کریں۔

قرآن ”بُرَىٰ لِلنَّاسِ“ ہے اور رسول اکرم ﷺ ”رسول بشریت“ اور ”رحمۃ للعالمین“ ہیں الہذا ان پر اجارہ داری اور قبضہ نہ کریں۔ کچھ چیزیں پیروی کرنے کی ہوتی ہیں نہ کہ قبضہ کرنے کی الہذا ہی قرآن پر قبضہ کی کوشش کریں، نہ رسول ﷺ پر اور نہ صحابہؓ پر قبضہ کی کوشش کریں۔ یہ سب کیلئے ہیں اور رہیں گے ان پر کوئی اپنا حق نہیں جلا سکتا۔ رسول اکرم ﷺ کے عاشق بنیں لیکن عشق کے کچھ ثابتے بھی ہوتے ہیں۔ اقبالؒ کے بقول:

عزت ہے محبت کی قائم لے قیس حجابِ محمل سے  
محمل جو گیا عزت بھی گئی، غیرت بھی گئی، لیلی بھی گئی.....!  
جہاں محبت ہوتی ہے وہاں اس کی عزت کا خیال بھی رکھنا پڑتا ہے۔ محبت رسوائیں بلکہ ہمیشہ عزیز ہوتی ہے۔ آج ہماری مشاہدہ کیا جاسکتا ہے کہ ہمارے ہاتھ سے سب کچھ چلا گیا ہے۔ ڈنمارک جونو ڈنیا میں نظر بھی نہیں آتا، چند لیٹن لوگوں کی آبادی والا ملک جس کی کوئی اہمیت ہی نہیں ہے وہ ایک ارب مسلمانوں کو کئی سال سے منہ چڑا رہا ہے اور اس لئے اس گستاخی کو بار بار سمجھا کرتا ہے کیونکہ آج اس محمل کی عزت باقی نہیں ہے۔ آج غیرت، عزت اور لیلی رخصت ہو گئی ہے لیکن مسلمان تماشائی بنے ہوئے ہیں۔ اس کا منہ بولتا ہوتا یہ ہے کہ اس گستاخی کے بعد مسلمان سر بر اہمان کی کافر نہ ہوئی لیکن وہ ڈنمارک اور ہالینڈ کے خلاف کوئی Action لئے بغیر رواجی انداز میں کھاپی کر بڑی بے شرمی کے ساتھ اٹھ کر چلے گئے، چونکہ یہ سیاسی شترنگ کی بساط پر چلنے ہوئے دوسروں کے مہرے ہیں اور ان کا عالم اسلام اور اپنی امتوں سے کوئی اطلاق نہیں ہے۔

## مدح رسول کے ساتھ تعلیمات رسول ﷺ پر توجہ کی ضرورت

رسول اللہ ﷺ کی نورانی تعلیمات اور سیرت طیبہ محبوب وحدت پر استوار ہیں۔ آپ ﷺ نے ہر کام کی بنیاد وحدت پر مقرر کی ہے۔ اگر العیاذ باللہ وحدت قرآنی اصل نہ ہوتی تب بھی موجودہ زمانہ وحدت کا اقتداء و تقاضا کرتا ہے۔ پیا برا کرم ﷺ، ائمہ اطہارؑ اولیائے دین نے وحدت پر اتنی زیادہ تاکید کی ہے کہ جتنے اس موضوع سے متعلق فقیہی قادی نہیں ہیں۔ خصوصاً پیا برا کرم ﷺ نے امت کی وحدت کے متعلق، تشبیہات، استعاروں اور کنایوں کے ذریعہ بتایا کہ امت کی مثال ایک جدی ہے۔ اسی طرح فرمایا کہ مسلمان وہ ہے جو مجھ کرے لیکن اس دن مسلمین کیلئے کوئی قدم نہ اٹھائے تو وہ مسلم نہیں ہے۔ آپ ﷺ نے مزید فرمایا کہ جس کے ہاتھ اور پاؤں سے کسی مسلمان کو تکلیف پہنچی ہو وہ مسلمان نہیں ہے لیکن ہم پیا برا کرم ﷺ کی ان نورانی تعلیمات کی طرف توجہ نہیں دیتے۔

ہم نے نبی اکرم ﷺ کی مدح و تقدیس توبت کی ہے لیکن ان کی تعلیمات کی طرف کتر توجہ کی ہے۔ عجائب روزگار میں ایک اور مطلب یہ ہے کہ جس نبی ﷺ کا مجرہ کتاب ہے اُس کی امت کتاب سے کتنی بیزار ہے۔ چند سال پہلے میں نے ایک جوان سے کہا کہ فلاں کتاب خرید لو تو اس نے جواب میں کہا: کتاب خریدنے میں دونقصانات ہوتے ہیں اور میں یہ برداشت نہیں کر سکتا۔ پوچھا کر وہ کونے دونقصانات ہیں؟! کہنے لگا: ایک تو پیسہ صاف ہوتا ہے اور دوسرا انگام کا ضایع ہے اور مسلمان وہ ہے جو یہ دو چیزیں صاف نہیں کرتا۔

آج ہم اپنی زبانوں کو حمد و نعمت اور ذکر رسول ﷺ سے متعبوں ﷺ سے محظر کرتے ہیں لیکن جب تک ہمارے دل کی سرزی میں اور معاشرے کے اندر وحدت نہ ہوئی تو برکت رسالت ہرگز اس سرزی میں پر نہیں آئے گی الہذا رسول کریم ﷺ کو دعوت دینے کی پہلی شرط یہ ہے کہ مسلمان آپس میں تحدیوں اور تفرقہ، کدورت و نفرت ختم کر کے ایک دوسرے کے بھائی نہیں۔ نبی اکرم ﷺ وحدت کی تلقین کر رہے ہیں لیکن امت میں سے دو فرد بھی آپس میں مل بیٹھنے کیلئے تیار نہیں ہیں۔ ہر ایک اپنے آپ کو نبی کا عاشق کہتا ہے لیکن دوسرے مسلمان کے عشق کی سنجاقش ہی نہیں چھوڑتا۔ بعض قوموں کے بارے میں کہا گیا ہے کہ ان کیلئے جنت میں ایک حوالی می ہوگی اور اس کی بہت

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بمار اغرضہ      (297)

اوپنی اوپنی دیواریں ہوں گی۔ جب باقی جنتی صبح و شام ان دیواروں کے پیچے آوازیں نہیں گے تو خداوند تبارک و تعالیٰ سے سوال کریں گے کہ پروردگار الیکون ہی تخلق ہے جو سب سے الگ تھلگ جنت میں رہ رہی ہے۔ انہیں جواب دیا جائے گا کہ یہ وہ لوگ تھے جو کثرت سے عبادتیں دریافت کرتے تھے لیکن اس نیت کے ساتھ کہ صرف یہ ہی جنت میں جائیں گے باقی سب جنمی ہیں۔ اب چونکہ جنت تو بھری ہوئی ہے اور اس میں بہت سارے لوگ آئے ہوئے ہیں لہذا انہیں دیکھ کر ان کے دل ٹوٹ جائیں گے۔ بندھولی کے اندر رہ کر یہ بھیں گے کہ صرف ہم ہی جنت میں ہیں لہذا اللہ نے ان کا دل رکھنے کیلئے یہ بندھولی ہنادی ہے۔

آج ہمارے اپنے ہائے ہوئے رشتے کثیر تعداد میں موجود ہیں خلا، ہم تو ہی، علاقائی، سیاسی، علمی، تعلیمی، سیاسی و اقتصادی تعلقات سے ملک ہیں لیکن قرآنی رشتے میں ملک ہونے کیلئے مومنین کے اندر فقط ہر اوری کا رشتہ ہونا چاہیے۔ رسول اللہ ﷺ نے مدینہ نئی کر پہنچ کر پہنچے مہاجرین والنصار کو اسی لئے رہتہ آخرت میں ملک کیا تھا تاکہ یہ مہاجر والنصار ہن کرنیں بلکہ بھائی بن کر ہیں پھر اس کے بعد سلسلہ حکومت و چارشروع ہوا۔ رسول اکرم حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ اور حضرت رسول ﷺ اور حضرت ﷺ اور حضرت ﷺ دیگر سارے امور آخرت کے بعد انجام دیے ہے لہذا آخرت شرعاً و روحانیت اور شرط دوروں کا حکام دین ہے۔ اگر آج ہم دشمنان دین کو کلکست دیتا چاہتے ہیں تو اس کیلئے صرف ہماری پر ہوتا کافی نہیں بلکہ حق حاصل کرنے کیلئے کچھ اصول و قوانین ہیں جن پر عمل ہجرا اونا ضروری ہے۔

### کلام امیر المؤمنین علیہ السلام کا میابی و ناکامی کے عوامل

آج بقاء کی جگہ میں فتح حاصل کرنے کیلئے دشمنان دین اور حامیان دین کے اعمال میں طویل فاصلہ پایا جاتا ہے۔ اگر ہم فتح البلاغ میں امیر المؤمنین علیہ السلام کا خطبہ نمبر ۲۵ ترجمہ کے ساتھ ملاحظہ کریں اور اس کے آئینہ میں اپنی تصویر دیکھیں تو ہمیں بہت کچھ سمجھ آجائے گا۔ آپ سے میری ایک طالب علمانہ درخواست ہے کہ فتح البلاغ کا مطالعہ ضرور فرمائیے۔ جن لوگوں نے اس کتاب کا مطالعہ کیا ہے وہ پیشیان نہیں ہوئے بلکہ حضرت کی کہ ہم نے اس کا مطالعہ اتنی دیر سے کیوں شروع کیا؟ جیسے مصر کے منتظر اعظم اور زعیم جامعۃ الاطہر جناب محمد عبدہ جو وحدت

کے بڑے داعیان میں سے ہیں انہوں نے فرمایا کہ ایک طرف تو خوشی کا اظہار کیا کہ میں نجی البانہ سے آشنا ہو اور دوسری طرف سے افسوس کا اظہار کیا کہ میں اتنی دری سے کیون آشنا ہو؟! آپ فرماتے ہیں کہ نجی البانہ نے میری دنیا بدل دی۔ انہوں نے نجی البانہ کی شرح بھی لکھی ہے۔ آپ سید جمال الدین افغانی سے متاثر تھے اور ان کے درمیان استاد شاگرد کا رشتہ بھی بتایا جاتا ہے۔ سب سے پہلے اس خطبہ دینے کی وجہ درج کرتے ہیں۔

مشہور شامی دہشت گرد بُرَّ ابن الی ارطاۃ کا شمار امیر المؤمنین حضرت علیؑ کے ٹاپ ٹھنڈوں میں ہوتا ہے کہ جس کے نام سے دہشت گھیل جاتی تھی اور بڑے بڑے مردوں کے پتے پانی ہو جاتے تھے۔ اگر کسی بنتی میں اس کی آمد کا اعلان ہوتا تھا تو لوگ خوف سے گھر چوڑ کر چلے جاتے تھے۔ اس زمانے میں امیر المؤمنین حضرت علیؑ نے عالم اسلام کی مشہور شخصیت عبد اللہ بن عباس کے چھوٹے بھائی یعنی رسول اللہ ﷺ کے چچا کے چھوٹے بھی عبد اللہ بن عباس کو یہن کا گورنر مقرر کیا ہوا تھا۔ جب بُرَّ نے یہن پر چڑھائی کی تو عبد اللہ بن عباس اس کی دھاک سے مغلوب ہو کر فوج اور بیت المال کے اختیارات رکھنے کے باوجود یہن چھوڑ کر کوئی آگیا۔ اگر نتش ملاحظ کریں تو یہن سے کوفہ کا فاصلہ بہت زیادہ ہے، اس زمانے میں جہاز نہیں تھے لیکن یہ بہت جلد کوئی نجی آیا۔ حتیٰ بُرَّ نے اس کے تقریباً چار پانچ برس کے دو سو سو پھول قشمش اور عبد الرحمن کو شہر کے چوک پر کھڑا کر کے ان کی ماں کے سامنے زندہ چیر دیا یہن پھر بھی والی یہن وہاں سے فرار کر گیا۔ عبد اللہ امیر المؤمنین علیؑ کے پاس اس واقعہ کی خبر دینے کیلئے کوئی پہنچ تو امیر المؤمنین علیؑ نے کہا کہ آپ کو یہن میں ہوتا چاہیے تھا یہن آپ مجھے روپرٹ دینے آگئے ہو۔ اس وقت حضرت بہت غضب تاک ہوئے اور سب کو مسجد کو فرے کے اندر آکھا کر کے یہ خطبہ ارشاد فرمایا:

الْبِثْ بُشْرًا قَدِ اطْلَعَ الْيَمَنَ.....

مجھے خبر دی گئی ہے کہ بُرَّ یہن تک آگیا ہے.....

آپ علیؑ نے ایک اور موقع پر اپنی فوج کی اسی طرح سرزنش کی تھی۔ آپ علیؑ نے مصر کے بارڈر پر تقریباً آدمیوں پر مشتمل ایک دستہ مقرر کیا ہوا تھا تاکہ وہ شامی فوج کے جملے سے بچائیں۔ اس بارڈر پر شامیوں کے تقریباً دس آدمیوں نے حملہ کیا تو یہ سو آدمی بھاگ لئے اور دوڑ کر امیر المؤمنین علیؑ کے پاس کو فر آگئے۔ یہ بھی آپ علیؑ کو

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افريضہ      299

رپورٹ دینے لگے کہ ہم پر اس طرح حملہ ہو گیا تھا۔ اُس وقت بھی حضرت بہت غصب ناک ہوئے تھے اور ایک خطبہ دیا تھا جو نجاح الیاذن میں موجود ہے۔ اس میں آپ ﷺ نے فرمایا: مجھے تجب ہے کہ وہ آدمیوں نے سو آدمیوں پر حملہ کیا اور یہ سو آدمی اپنا سب کچھ لانا کر زخمی بھی ہو گئے اور ان پانچ کو خراش تک نہیں آئی۔

آپ ﷺ نے خطبہ نمبر ۲۵ میں مزید فرمایا:

وَإِنَّمَا وَاللَّهُ أَعْلَمُ أَنْ هُوَ لِأَهْلِ الْقَوْمَ سَيِّدُ الْأُونَ مِنْكُمْ.....

اور خدا کی قسم امیر اخیال یہ ہے کہ عنقریب یہ لوگ تم سے اقتدار کو جھین لیں گے.....

آپ ﷺ نے یہ نہیں کہا کہ مجھ سے جھین لیں بلکہ فرمایا کہ تم سے جھین لیں گے، امت اور قوم سے یہ اقتدار چھین جائے گا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ تمہارے اندر چار خرابیاں موجود ہیں اور ان کے اندر چار خوبیاں موجود ہیں۔ اس کے بعد مولا علی ﷺ اپنی اور دشمن کی فوج کی چار چار خصوصیات بیان کیں کہ ان آٹھ خصوصیتوں کی وجہ سے یہ جنگ اس طرح سے ہو گی کہ وہ لوگ عنقریب تم سے اقتدار چھین لیں گے اور آخر کار وہی ہو جو آپ ﷺ نے فرمایا تھا۔ حضرت علی ﷺ نے ان خصوصیات کو بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ

بِاجْتِمَاعِهِمْ عَلَى بَاطِلِهِمْ وَتَفْرِقُكُمْ عَنْ حَقِّكُمْ.....

اسلئے کہ یہ اپنے باطل پر محدود ہیں اور تم اپنے حق پر محدود ہیں ہو.....

دوسری چیز یہ ہے کہ

وَبِمَغْصِيَّتِكُمْ إِمَامَكُمْ فِي الْحَقِّ وَلَا عِيهِمْ إِمَامَهُمْ فِي الْبَاطِلِ.....

وہ اپنے امامِ باطل کے مطیع ہیں اور تم اپنے امامِ حق کے معصیت کا رہو.....

اور تیسرا چیز یہ فرمائی کہ

وَبِأَذَانِهِمُ الْأَمَانَةَ إِلَى صَاحِبِهِمْ.....

وہ امانت ادا کرنے والے ہیں حتیٰ مثلاً انہیں نہ آور چیز بھی امانت کے طور پر دی جائے تو چیز کی نہیں



لگاتے بلکہ اسی طرح امانت کے ساتھ اس مجرم کو لوٹا دیتے ہیں،

وَخِيَانَةَ أَعْمَمْ

اور فرمایا تم خیانت کرتے ہو، حضرت نے اس خیانت کا نمونہ بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ میں ڈر تا ہوں اگر تمہیں مٹی کا کوزہ امانت کے طور پر دوں تو تم اس کا کنڈا توڑ کر واپس کرو گے لیکن وہ بھی امانت کے ساتھ واپس نہیں لوٹا گے۔

اور چوتھی چیز حضرت نے یہ بیان فرمائی کہ

وَبَصَّلَاجِهِمْ فِي بَلَادِهِمْ وَقَسَادُهُمْ

وہ اپنے شہروں میں اسکن و امان رکھتے ہیں اور تم اپنے شہر میں بھی خشاد کرتے ہو۔

الہذا کامیابی اور نکست کے معیاروں میں حق پر ہونا کافی نہیں ہے۔ حق پر ہونا اس بات کی دلیل نہیں ہے کہ آپ کو غلبہ بھی حاصل ہو گا بلکہ خدا نے کامیابی کے اصول مقرر کئے ہوئے ہیں۔ سکھیں میں بھی کامیابی کا معیار نہیں ہوتا کہ جو حق پر ہو وہ جیت جائے گا بلکہ حق پر ہو یا نہ ہو جو تمہارے حج کے کھلیے وہ جیتنا ہے۔ اب کوئی واڑھی رکھ کے کرکٹ کے گراوڈ میں نماز پڑھے لیکن وہ حج کے نہ کھلیے تو پھر بھی یہم ہار جاتی ہے لیکن ان اگر نماز نہ بھی پڑھے اور حج کے کھلیے تو وہ یہم جیت جاتی ہے۔ اگر ورزہ کپ میں ایک مسلمان کرکٹ یہم کسی غیر مسلم یہم سے کرکٹ کھیل کر ہمیشہ ہار جاتی ہے تو کیا غیر مسلم حق پر ہیں؟! مگر یہم تو گراوڈ میں باجماعت نماز میں بھی پڑھتی تھی لیکن جب بھی ہار جاتے تھے کسی نے کہا کہ ان کو نمازوں، واڑھیوں اور اسلامی کرکٹ نے ہر دنیا ہے اور یہ کرکٹ کی جیتے نمازوں کی طرف توجہ دیتے ہیں۔ بعد میں بے نمازوی کھلاڑی لائے ہب بھی نہیں جیتے چونکہ کھیل جیتنے کیلئے حق پر ہونا معیار نہیں ہے بلکہ جیتنے کیلئے بہترین کھیل کھیلانا ضروری ہے۔ جو بھی بہترین کھلیے گا وہ جیتے گا چاہے حق پر ہو یا باطل پر۔ میں معلوم ہوا کہ نکست افہم کامیابی کا معیار حق پر ہونا نہیں ہے بلکہ حج کے کھلیات ہے۔ حق والے حج کے کھلیں تو حق والے جیت جائیں گے اور باطل والے حج کے کھلیے تو باطل والے جیت جائیں گے۔

آپ ان اصولوں کو ذہن میں رکھیں۔ اگر اللہ نے آپ کو حق کی توفیق دی ہے تو نقطہ اسی پر خوش نہ رہنا کہ

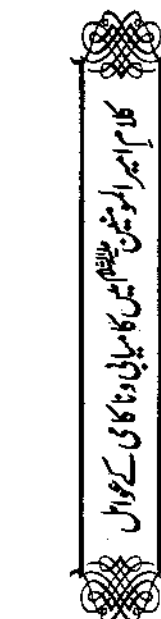
کامِ نعمتِ مولانا رضا خاں کاظمی کا مجموعہ کلام

چونکہ ہم حق پر ہیں الہذا جیت ہماری ہے بلکہ جیت اس کی ہے جو تمجد ہے۔ اگر یورپ نے یوپیون یونین بنالی ہے اور مسلمانوں نے ترقہ کر لیا ہے تو کون جیتے گا؟ اگر امریکہ نے یورپی اتحادی فوج سے خیروں بنالی ہے کہ جس کا لیڈر امریکہ ہے تو کون جیتے گا؟ جیتے گا وہ جس قوم کے اندر اتحاد و اتفاق ہے۔ آج یورپ میں یونٹی (Unity) ہے اس وجہ سے اُس کا سکھ چلتا ہے۔

اگر آپ ایک دفعہ حق موقف اختیار کر کے ترقہ کریں اور پھر باطل موقف اختیار کر کے اتحاد کر کے دیکھ لیں تو پھر آپ کو نتیجہ جائے گا۔ جب ایکشن ہوتے ہیں تو عموماً ایک ہی خامد ان کے کئی امید وار کھڑے ہو جاتے ہیں لیکن وہ ہار جاتے ہیں جبکہ دوسرا پارٹی کا ایک ہی امید وار جیت جاتا ہے۔ یہ ایک کامن (Common) کی بات ہے اور اسکی چیزیں ہیں کہ جو شخص فقیری و رینی ہو بلکہ عقل بھی بھی بات کہتی ہے۔

اسی طرح جگ جنتے کیلئے حق پر ہونا ضروری نہیں ہے بلکہ جو بھی آگاہی، درایت، بصیرت اور دشمن کے حربوں و جیلوں کی پیچان کے ساتھ جگ لے گا وہ جیت جائے گا۔ اگر حق پر ہونا فتح کی علامت و دلیل ہوتی تو پھر ہمیں بہت آسانی کر ہم حق پر ہیں الہذا اب ہمارا کوئی کچھ بھی نہیں بجا سکتا۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ حق والوں کی گاڑیاں بھی چوری ہو جاتی ہے، لوگ ان کے پلاٹ بھی قبضے میں لے لیتے ہیں اور حق والے ایکشن بھی ہار جاتے ہیں کیونکہ یہ کامیابی کے اصولوں کو نظر انداز کرتے ہیں اور رکھست کے اصولوں کو اپناتے ہیں۔

پس اگر اہل باطل ایک ہو جائیں تو وہ کامیاب ہو جائیں گے اور اگر اہل حق ایک ہو گئے تو وہ کامیاب ہو جائیں گے۔ آج مسلمانوں کو ترقہ نے کمزور بنا دیا ہے جبکہ دشمن کے اتحاد نے اُنہیں اتنا طاقتور بنا دیا ہے کہ ایک چھوٹا سا ملک بار بار تو ہیں آمیز خاک کے نشر کرتا ہے۔ مٹھی بھر بہود اور صیہونزم نے ساٹھ سال سے مسلمان حکمرانوں کو رسوا کیا ہوا ہے اور مسلمان امتیوں کو ذلت کا وہ رنگ دیا ہوا ہے کہ یہ سر اٹھانے کے قابل نہیں ہیں۔ آج دنیا کے باطل کو اسی لئے غلبہ حاصل ہوا ہے کہ انہوں نے کامیابی کے ان چار نکات پر عمل کیا ہے جس کی نشاندہی امیر المؤمنین نے کی تھی۔ اس کے بعد مسلمانوں کے اندر آج بھی وہی چار چیزیں پائی جاتی ہیں جو امیر المؤمنین نے چودہ سو سال پہلے اپنے نکر سے بیان فرمائی تھیں۔ الہذا ہم یہ بات تذکری سمجھ سکتے ہیں کہ اگر علی جیسا پیشوائی امت کے



ہر اہ ہو یکن امت میں اتفاق نہ ہو تو پھر بھی اسے کامیابی حاصل نہیں ہوتی۔

### مشکل کشاء کا طریقہ مشکل کشانی

امیر المؤمنین علیہ السلام نے فرمایا کہ تفرقة مشکل کی علامت ہے۔ اگرچہ تم حق پر ہو اور تمہارا امام امیر المؤمنین جیسا رہ ہے، ہر یوں آپس میں تفرقة بھی ہو تو تم مشکل خودہ ہو جاؤ گے۔ امامیہ معتقد ہیں کہ امیر المؤمنین علیہ السلام مشکل کشاء ہیں۔ مولانا علیہ السلام ایقیناً مشکل کشاء ہیں لیکن ایسے مشکل کشاء نہیں ہیں جو مشکل پیش آنے کے منتظر ہیں کہ پہلے مومن مشکل میں پہنچے پھر میں اُس کی مشکل حل کرتا ہوں، اسی مشکل کشانی توبہ کر لیتے ہیں۔ فاری میں ایک مقولہ و ضرب المثل ہے:

از کرامات شیخ مان این است، شیره را خورد و گفت شیرین است،  
یعنی ہمارے پیر صاحب پڑے صاحب کرامت ہیں اور ان کی ایک بڑی کرامت و محرومیت ہے کہ طوفہ کھا کر ان کو پڑھ جاتا ہے کہ یہ میٹھا ہے۔ ایسی مشکل کشانی توہین سے لوگ کر لیتے ہیں لیکن حقیقی مشکل کشاء اسے نہیں کہتے کہ جو بیٹھا ہے اور امت مشکلوں میں گمراہے، پھر وہ بعد میں سوچے کہ اس امت کو کیسے اس مشکل سے باہر نکالوں۔ دراصل مشکل کشاء وہ ہے کہ جو امت کی پیدائش سے پہلے ہی امت کو مشکل اور خطرناک راستوں سے آگاہ کر دے۔ انہیں پہلے ہی متنبہ کر دے کہ اگر امت ان راستوں پر چلی تو مشکلات میں پہنچ جائے گی اور پھر اس کی نجات ممکن نہیں ہے۔ ہماری پیدائش سے پہلے مولانے ہمیں مشکلیں بھی بتادیں اور مشکلوں سے نجات کا راستہ بھی بتادیا ہے۔ اب یہ امت کا کام ہے کہ اس مشکل کشانی کو حاصل کرے۔ جیسے ڈاکٹر مشکل کشانی کرتے ہوئے نجات کر دے تو میرا کام یہ ہے کروہ دو اکھالوں۔

کہتے ہیں ایک مومن ہر دفعہ امام رضا علیہ السلام کی ضریب پر جا کر کہتا تھا کہ آپ علیہ السلام امیری مدد کریں اور دعا مانگنا تھا کہ میں کوئی بڑی لاٹری (Lottery) جیت جاؤں۔ بسا اوقات ہم ایسی ہی امداد طلب کرتے ہیں۔ ایک بزرگوار بھے گاڑی میں بٹھا کر لے جا رہے تھے کہ اچانک انہوں نے ریسکنل توڑ دیا۔ میں نے کہا کہ احتیاط کریں کیونکہ

مشکل کشانی  
کرامتی  
مشکل کشانی

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بھارا فرضہ      303

سامنے کوئی گاڑی بھی آ سکتی ہے اور کسی انسان کو نقصان بھی پہنچ سکتا ہے تو وہ کہنے لگے کہ مولانا آپ پر بیشان نہ ہوں مولا ہمیشہ ہماری مدد کرتے ہیں۔ میں نے کہا یہ بھلی دفعہ سنائے کہ مولا گلشن توزنے میں بھی آپ کی مدد کرتے ہیں۔ مولا ایسے راستوں پر نہیں بلکہ دوسرے راستوں پر مدد کرتے ہیں، وہ جان بچانے والے راستوں میں مدد کرتے ہیں یعنی کہتے ہیں کہ گلشن نہ توڑیں۔ بہر کیف اس مومن نے دعا مانگی کہ میں لاڑی جیت جاؤں۔ وہ کتف لاطریاں کھیلتا رہا لیکن اس کی لاڑی نہیں نکلی۔ آخر کار وہ بہت ناراض ہوا اور اس نے امام سے کہا کہ اس دفعہ اگر لاڑی نہ نکلی تو میرا آپ سے کوئی واسطہ نہیں ہے اور میں پھر ادھر نہیں آؤں گا۔ اس نے کسی دوسرے شخص کو بھی پیغام بیجا کہ مولا کو ہمراہ یہ پیغام پہنچا دیا کہ یہ آخری دفعہ ہے۔ جیسے یاں لکوٹ کے شاعر فیض احمد فیض اپنی ایک نظم "رضا جیا" میں کہتے ہیں:

رہا سچھاں دنے آ کھیسا سی  
جہاں بندیا جگ داشاہ دن  
سادیاں دعومندان تیرمان دولستان نیں  
سادا نیبعتے عالیجگاہ دن  
پھر اس کے بعد کہا کر

چنگشاہ بندیا سای رب سائیان  
بندیا کھاندیاں وارنے آندی لے  
کہ عجیب شاہ بنا یا ہے اور شاہ بنا کر پھر حال بھی نہیں پوچھا کہ یہ شاہ پولے کھار ہے، صبح و شام جوتے  
کھا کھا کر بر احوال ہو گیا ہے، آخر میں انہوں نے اپنی اُس ذہنیت کی ترجیحی کی اور کہا کر  
تو میری منے تے تیرمان میں منان  
تیری سون جے اک وی گسل موزان  
یعنی رب کی قسم کہ تیری کوئی بات نہیں مروزوں گا اگر تو میری مانے تو،

جے ایہ سانگ نئیں پہ جدی تے رب سائیاں  
 فیر میں جاؤں تے رب کوئی بودل وذان  
 اگر یہ سو داقویں نہیں ہے تو پھر میں جاؤں تاکہ کوئی اور رب تلاش کروں۔  
 اسی طرح وہ موسم بھی بگرا ہوا تھا اس نے کہا کہ یہ لاثری کا آخری چانس ہے اگر نہ لکھی تو تعلق ختم کر دوں  
 گا۔ رات کو خواب میں اُس کے دوست کو امام نے پیغام دیا کہ ہمارے اس محنت سے جا کر کہو کہ کم از کم تم پہلے لاثری  
 کا لکھ لے لو۔

الغرض مشکل کشانہ ﷺ مشکل حل کر کے چلے گئے ہیں لیکن انسان کیلئے اس حل مشکل کو اپنا بھی مشکل  
 ہو جاتا ہے۔ آج جس صورت حال سے پورا جہان اسلام دوچار ہے اس سے آپ کم ویش واقف ہیں۔ میدیا میں البتہ  
 سب کچھ نہیں آتا مثلاً ہم مختار، منسوبے اور سازشیں نہیں آتیں لیکن جو کچھ سامنے آ جاتا ہے اس سے انسان بہت  
 کچھ سکتا ہے۔

تو خود حدیث مفصل بخوان از این مجمل،

یعنی انسان اسی محل سے حدیث مفصل خود پڑھ لیتا ہے۔ صاحب گلر انسان دیکھ لیتا ہے کہ آگے  
 کیا ہونے جا رہا ہے۔ ان سازشوں اور منصوبوں کی زد سے محظوظ رکھنے کیلئے مولا مشکل کشانہ ﷺ نے اسی مشکل  
 کشائی کی ہے کہ اگر کوئی مشکل کشانہ کا پیروکار ہو تو مشکل میں گمرے گا ہی نہیں چ جائیکہ اس کو مشکلات سے نکلنے کی  
 ضرورت پڑے۔ آج مشکلات دیکھ کر سوال اٹھتا ہے کہ شیعہ کا امام سے کیا رابطہ ہے کہ مشکلوں سے کم سیدھی نہیں  
 ہوتی؟ حقیقت یہ ہے کہ مشکل کشانہ نے مشکل کشائی کی ہوئی ہے لیکن ہم ان کی تعلیمات وہدیات پر عمل نہیں  
 کرتے۔

مکالم امیر المؤمنین ﷺ کی روشنی میں ہماری مشکلیں حل شدہ ہیں اگر ہم اس را حل کی طرف آئیں تو  
 ہرگز مشکلات میں نہیں گمرے گے۔ حدیث میں آیا ہے کہ جو کبھی اللہ سے توفیق مانگتا ہے اور پھر قدم نہیں اٹھاتا اس  
 نے اپنا حسرہ اڑایا ہے۔ آج یہ توفیق ہمارے پاس موجود ہے۔

## توفیق سے مراد

لقطہ توفیق زبانِ زیعامہ ہے۔ ہمیں اللہ سے توفیق ملی ہوئی ہے لیکن پھر بھی کہتے ہیں کہ خدا یا مجھے توفیق عطا فرم۔ پہلے یہ دعا کرنی چاہئے کہ خدا یا مجھے اس توفیق کو بخشنے کی توفیق عطا فرم۔ اگر اصطلاحات سے ہٹ کر توفیق کی ایک آزاد تعریف کی جائے تو کہیں گے کہ کسی مقصد یا کسی کام کے حصول کیلئے جتنے اسباب، وسائل اور شرائط کی ضرورت ہے وہ سب کے سب جب انسان کے اختیار میں آجائیں تو اس کو توفیق کہتے ہیں۔ علم کی توفیق یعنی علم کے حصول کیلئے جتنے بھی ذرا رکھیں وہ سارے انسان کوں جائیں مثلاً استاد، مدرس، کتاب، ذہن، عقل، فہم و فرست اور نائم بھی موجود ہو تو یہ توفیق ہے۔ ان کے بعد بھی اگر کوئی علم حاصل نہ کرے تو اس نے اپنا مذاق اڑایا ہے۔

مشکل کشان علیہ السلام نے اپنے کلامِ نورانی میں ہماری ساری مشکلات کا حل بتادیا ہے لیکن اس توفیق کے ہوتے ہوئے بھی ہم سرگروں پھر رہے ہیں۔ الیہ یہ ہے کہ ہم اپنے روزمرہ کے چھوٹے موٹے کاموں مثلاً کٹکٹ کٹوانے، لائسنس بخانے اور ویزہ لگوانے کیلئے مشکل کشاہ علیہ السلام بتاتے ہیں۔ مولا مشکل کشاہ علیہ السلام کو خدا نے پہلے امتوں کی مشکلات حل کرنے کیلئے امام بتایا ہے، افراد کی مشکل وہ بعد میں حل کریں گے۔ امام امتوں کیلئے آتا ہے کسی فردیا ریوڑوں کیلئے نہیں آتا۔ امام ہوتا ہی وہ ہے جو امتوں کی مشکلات کو پیچا سنا ہوا اس سے پہلے کہ امت اس مشکل سے دوچار ہو وہ پہلے ہی اس مشکل کا راحل پیش کر دے۔ اگر ہم پاکستان کی مشکلات کا حل تلاش کرنا چاہیں تو یہ ہمیں امیرالمؤمنین علیہ السلام کی تعلیمات میں مل جاتا ہے۔ آج امت مسلمہ جس پستی زوال کا شکار ہے اس کی وجہات امیرالمؤمنین علیہ السلام اپنے کلامِ نورانی میں پہلے ہی فرمائے تھے۔

## کلام امیرالمؤمنین علیہ السلام میں قوموں کی تباہی و زوال کی وجوہات

دو کتابیں امیرالمؤمنین علیہ السلام کے کلمات کا مجموعہ ہیں جس میں سے ایک جو نجع البلاغہ کے نام سے معروف ہے کہ جس سے سب مسلمین خصوصاً علماً کرام آشنا ہیں۔ امیرالمؤمنین علیہ السلام کے کلمات پر مشتمل ایک اور کتاب ”غدر الحکم و درر الحکم“ ہے جو نجع البلاغہ سے پہلے تدوین ہوئی ہے جسے مرحوم آمدی نے تصحیح کیا ہے۔ اس میں مولا علی علیہ السلام

کے فقر الفاظ پر مشتمل حکیمانہ نتھے موجود ہیں اور بہت ہی خوبصورت و جالب کتاب ہے۔ جو تعلیمات آج ہماری بند کتابوں اور بند لاپتہ ریویوں کے اندر موجود ہیں دنیا ان کی تشقیح ہے اور ہم سے یہ تعلیمات مانگ رہی ہے۔ اس کتاب میں امیر المؤمنین علیہ السلام کا ارشاد گرامی ہے کہ جن قوموں اور معاشروں کے اندر چار خصلتیں پیدا ہو جائیں ان کو بتاہی وزوال سے کوئی نہیں بچا سکتا۔

قوموں کو زوال میں جلا کرنے والی کچھی چیز یہ ہے کہ لوگ اپنے اندر موجود اہل افراد کو نظر انداز کر دیں۔ خواہ وہ کوئی بھی شبہ ہو مٹا میڈیا یکل، انھیں نگ، مجہنت، حکمرانی یا تدبیر معاشرہ و ملکت لیکن ان شعبوں کے اہل افراد کو کسی بھی وجہ سے نظر انداز کیا جائے مٹایا اپنی قوم کا نہیں ہے، اپنے مذہب کا نہیں ہے، اپنے قبیلہ کا نہیں ہے، مجھے کچھی نہیں دیتا، رشوت کا لین دین نہیں کرتا یا کچھی بھی نہیں کرتا۔ اگر فوج کا زعيم بناتا ہے تو وہ سفارشوں سے بناتے ہوں اور میراث کو نظر میں نہ رکھتے ہوں۔ پیسوں کی مدد سے یامغادات و خواہشات کی بنا پر شخصیات آگے آجائی ہوں اور اہل سے جسم پوشی کی جاتی ہو تو اس فرم کو زوال سے کوئی بھی نہیں بچا سکتا۔

دوسری صفت یہ بیان فرمائی کہ وہ قوم جو نااہل کو اہل کی جگہ پر لاتھا تی ہو اور ان نااہلوں کے ساتھ زندگی برکر رہی ہو تو اس کا تیجد ذلت، خواری، پساندگی و عقب ماندگی ہے۔ آج نااہل حکمرانوں نے پاکستان کو جاہی کے نقطہ نکل پہنچا دیا ہے۔

تیسرا چیز یہ بیان فرمائی کہ وہ قوم جو اصولوں کو نظر انداز کرتی ہو اس کو زوال سے کوئی نہیں بچا سکتا۔ یہاں پر اصولوں سے مراد اصول اعتقد و اصول دین کہ جن کو تعلیمات دین میں شمار کیا جاتا ہے نہیں ہیں بلکہ اصولوں سے مراد بنیادی اور اہمیت چیزیں ہیں۔

چوتھی چیز یہ ہے کہ وہ قومیں جو بنیادی سائل کی جگہ ٹالوی، فرنگی اور جھوٹی چیزوں کو زیادہ اہمیت دیتی ہوں اور بنیادی سائل کو اتنی اہمیت نہ دیتی ہوں یعنی جو قومیں بنیادی سائل کو نظر انداز کرتی ہوں اور ان سے جسم پوشی کرتی ہوں لیکن سرسری، سطحی، جزئی اور ٹالوی سائل کو بڑی اہمیت دیتی ہوں ان قوموں کو بھی ذلت، رسوائی، جباہی، بربادی، انحطاط اور پھتی سے کوئی نہیں بچا سکتا۔ امیر المؤمنین فرماتے ہیں کہ اس وقت زوال طبعی ہے

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بیمار افريضہ

307

چاہے وہ قوم حق پر ہو یا باطل پر۔ جیسا کہ عملاً ہو رہا ہے مثلاً ہم اولاد تو امر بالمعروف کرتے ہی نہیں ہیں لیکن اگر بالفرض کسی کو بیانی آجائے تو ٹانوی اور جزوی چیزوں میں زیادہ کرتے ہیں جبکہ بنیادی چیزوں کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔ ہم بنیادی و اساسی اخلاقیات و مذکرات کو نہیں چھیڑتے بلکہ چھوٹے چھوٹے مذکرات کو چھیڑتے ہیں۔

بعض اہل قلم کے بقول جب کوئی بڑا سماں دار، فیکٹری و انڈسٹری کا مالک مزدوروں کا اتحاد کر رہا ہوتا ہے اور ان کا خون نجور رہا ہوتا ہے اس کو نہیں روکتے بلکہ ریڈ گی وائے سے کہتے ہیں کہ تو چیزیں دور و پے بھی کیوں دے رہا ہے؟ یعنی فیکٹری والا جو روزانہ دو کروڑ زیادہ لے رہا ہے اس کو نظر نہیں آتا۔ ریڈ گی والا اگر دور و پے زیادہ بھی لے لے تو اس سے معاشرہ و قوم تباہ نہیں ہو گی، معيشت پر براثنیں پڑے گا لیکن وہ جو کچھ کر رہا ہے اس سے سارا معاشرہ تباہ ہو جائے گا۔ اس کو اپنے ٹکلے کے اندر ایک غریب فقیر اگر کوئی کام کرتا ہے تو نظر آ جاتا ہے لیکن اگر اسی معاشرے کے اندر حکمران غلط ہو تو اس کی کچھ نظر نہیں آتی۔

آج ہم میلاد رسول اللہ ﷺ میں بجا نہیں بیانی چیزوں کے چھوٹی اور ٹانوی چیزوں کو کہیں زیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ میلاد رسول ﷺ پر سب سے بڑی چیز یہ ہے کہ آپ انبت رسول ﷺ کو تحد و مغلن کریں اور پیغامِ رسول ﷺ و مقدار رسالت یعنی وحدت کو حاصل کریں۔

اس سے پہلے کہ پاکستان ان حالات سے دوچار ہوتا مشکل کشائی فرماتے ہوئے بتا دیا تھا کہ پاکستانی امت کی نجات کس راہ پر ہے۔ تمہاری نجات اس راستے میں ہے کہ تم اپنی اہمیت سے اپنی بنیادوں کو مصبوط کرلو۔ اس طرح سرسری مسائل خود سمجھ جائیں گے اور ان کیلئے بڑے اہتمام کی ضرورت پیش نہیں آئے گی لیکن اگر تم سرسری مسائل کو سمجھانے میں لگے رہے اور بنیادی مسائل کو چھوڑ دیا تو نہ بنیادی مسائل حل ہوں گے اور نہ فرجی۔

سید الشهداء حضرت امام حسینؑ کا فرمانا ہے کہ سب افضل جہاد، سب سے بڑھ کر امر بالمعروف سلطان جاؤ کے سامنے جا کر کھڑے حق کہنا ہے۔ اگر امر بالمعروف کرنا ہے تو بنیادوں سے شروع کریں۔ جب بنیادیں ٹھیک ہو جائیں گی تو ٹانوی مسائل خود ہی یا آپ کی معمولی کوشش سے درست ہو جائیں گے۔ اس ملکت

کی بیاد کر دی گئی ہے۔ ناقبت اندیش حکر انوں نے ذاتی و گروہی مذاہات کی خاطر پورے ملک کی بیاد کو متذلی کر دیا اور اپنے وقتی فائدوں کی خاطر اس قوم کو لاحدہ و خطرات کا شکار کر دیا ہے۔ یہ ظالم حکر ان ہماری نجیوں کا اجر نہیں ہیں بلکہ حدیث میں آیا ہے کہ جب امت امر بالمعروف و نهى عن المکر ترک کر دے گی تو ان پر ظالم حکر ان سلطنت ہو جائیں گے۔

### امر بالمعروف و نهى عن المکر کی متروکیت کا نقصان

آج امت کے حالات جس پستی کا شکار ہیں ان میں سے ایک بڑا سب امر بالمعروف و نهى عن المکر کی فراموشی ہے۔ روایت میں آیا ہے کہ انسان تین قسم کی موت مرتا ہے:

- (۱) جسم کی موت
- (۲) دل کی موت
- (۳) سماج کی موت

بدن کی موت کی علامت یہ ہے کہ دل نہیں دھرم کتا، ظالم غص م uphol ہو جاتا ہے، بیض نہیں چلتی، روح تن سے الگ ہو جاتی ہے۔

دل کی موت اس وقت واقع ہوتی ہے جب دل کے اندر یا خدا نہ رہے۔ گھنٹوں گز رجا کیں، دن، دن بھتے، صینے اور سال بیت جائیں لیکن اس کے دل میں یاد خدا نہ آتے۔ یہ مردار دل زندوں میں شمار نہیں ہوتا۔

سماج کی موت کی علامت یہ بیان فرمائی ہے کہ وہ سوسائٹی (Society) جس کے اندر امر بالمعروف و نهى عن المکر انجام نہیں پاتا۔ حدیث میں آیا ہے کہ امر بالمعروف بیادی فریضہ ہے اور باقی اُس بیادی فریضہ کا نتیجہ ہیں۔

اگر معاشرہ میں امر بالمعروف قائم ہو جائے تو پورا دین قائم ہو جاتا ہے لیکن اگر سارے دین پر عمل کریں اور امر بالمعروف نہ کریں تو دین قائم نہیں ہوتا۔ اسی طرح اگر ہم مسجدیں، امام بارگاہیں، مدرسے، گروپ، پارٹیاں،

فصل ششم: اصنیف مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ 309

انجمنیں اور ٹولیاں بنا لیں لیکن جب تک وحدت نہیں ہوگی اس وقت تک کوئی چیز بھی محفوظ نہیں رہے گی۔ مردار معاشرہ میں زندہ رہنے کی مثال درج کرتے ہیں تاکہ ذہنوں میں ایک تصور محض ہو جائے۔ مردار کے اندر بھی بعض زندہ چیزیں ریک رہی ہوتی ہیں لیکن اسے زندگی نہیں کہتے بلکہ وہ غلائلت و ذلالت ہے۔ جب جانور مر جاتا ہے اور اسے پھینک دیتے ہیں تو آب و ہوا کے نتیجہ میں اس کے بدن میں کثیرے پڑ جاتے ہیں۔ وہ کثیرے زندہ ہوتے ہیں، جل پھر رہے ہوتے ہیں، کھانی رہے ہوتے ہیں، تولید نسل کر رہے ہوتے ہیں لیکن یہ سب کچھ ایک مردار کے اندر انجام پار ہا ہوتا ہے۔ اسی طرح کسی سوسائٹی میں رہنا، کمانا، کھانا، پینا، تولید نسل کرنا حیات کی علامت نہیں ہے کیونکہ ممکن ہے سماج مراہوا ہو اور اس کے اندر کچھ لوگ یہیں کیڑوں کی طرح زندگی برکر رہے ہوں۔ جس سوسائٹی کے اندر امر بالمعروف اور نهى عن المکر ختم ہو گیا ہو وہ مردار معاشرہ ہے۔

امر بالمعروف بھی فقط چند سادہ ہی چیزوں کے اندر نہیں ہے کہ ہم کسی خاتون کو دیکھ کر فقط یہ کہتیں کہ برقع اوڑھ لوار کسی جوان کو دیکھیں تو اسے کہیں داڑھی رکھو۔ سید الشہداء حضرت امام حسین علیہ السلام فرماتے ہیں کہ سب سے بڑا اور افضل امر بالمعروف سلطان جائز کے سامنے جا کر کلمہ حق کہتا ہے۔ سید الشہداء علیہ السلام فرماتے ہیں کہ میں خود بھی امر بالمعروف کرنے جا رہا ہوں:

وَإِنِّي لَمْ أُخْرُجْ أَشْرًا وَلَا بَطْرًا وَلَا مُفْسِدًا وَلَا ظَالِمًا وَإِنَّمَا خَرَجْتُ لِتَطْلُبُ الْأَصْلَاحِ  
فِي أَمْرِهِ جَذَّى (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم)، اُریندُ أَنْ أَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ وَأَنْهِيَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَمْسِرَ  
بِسَيِّرَةِ جَذَّى وَأَنِّي عَلَيْيِ نِنْ أَنِّي طَالِبٌ.....

( مدینے سے) میرا لکنانہ خود پسندی اور تفریح کی غرض سے ہے اور نہ فساد اور قلم و ستم میرا مقصد ہے، میں تو صرف اس لئے لکھا ہوں کہ اپنے نانا کی امت کی اصلاح کروں۔ میں چاہتا ہوں کہ امر بالمعروف و نهى عن المکر

.....وصیت نامہ امام حسین علیہ السلام (سخنان حسین بن علی از مدینہ تا کربلا، صفحہ ۳۶) (مقتل خوارزمی، الجزء ۱، صفحہ ۱۸۸) (مقتل عوالم، صفحہ ۵۴) (بحار الأنوار - علامہ مجلسی،الجزء ۴،صفحہ ۳۲۹)

کو انجام دوں اور یوں (اس انجام دہی میں) اپنے ناؤ اور اپنے والدِ گرامی کی سیرت کی پیروی کروں.....  
 آپ ﷺ فرماتے ہیں کہ میں امر بالمعروف اور نبی عن المکر کے ذریعہ اصلاح کروں گا۔ کربلا اور عاشورا  
 کا پیغام امر بالمعروف اور نبی عن المکر ہے۔

### علماء کی خاموشی پر سید الشهداءؑ کی مذمت

سید الشہداءؑ کا ایک خطبہ نظریۃ المنی کے نام سے ہے جو بڑا تاریخی خطبہ ہے۔ اگر یہ خطبہ آپ کو میر  
 آجائے تو اس کا مطالعہ ضرور کر جئے گا۔ واقعہ کربلا سے ایک سال پہلے حج کی سرزی میں پرانے ہجری میں سید الشہداءؑ  
 نے منی میں خیرہ لگا کر عالم اسلام کی بہت بڑی جیزی شخصیات کو اکھا کیا اور اس خیزے کے اندر ان بڑی شخصیات و  
 سرکردہ لوگوں کے سامنے خطبہ دیا۔ سب سے بڑھ کر یہ کہ ان میں علمائے اسلام موجود تھے اور ان علمائے اسلام کو  
 خطاب کر کے سید الشہداءؑ نے بیان فرمایا کہ دنکھو غلطائے یہود پر قرآن نے لعنت کی ہے کیونکہ لوگ ان کے سامنے  
 مکرات، فساد و نفعاء کے مرکب ہوتے تھے میکن علماء ان کو روکتے نہیں تھے۔ ان علماء کے سامنے حق پا ہمال ہوتا تھا  
 لیکن یہ دیکھ کر چپ رہتے تھے۔

یہ لعنت نی اسرائیل ہونے کی وجہ سے نہیں بلکہ امر بالمعروف و نبی عن المکر نہ کرنے کی وجہ سے ہے یعنی  
 کسی نہ بہب و مسلک کے عالم کے سامنے اگر حق پا ہمال ہو، مکرات انجام دیئے جاتے ہوں اور وہ نہ یوں لے تو لعنت  
 قرآن اس کے لئے بھی آئی ہے چونکہ لعنت کی ایک خاصیت یہ ہے کہ اس کو زبردستی جہاں سمجھو وہاں نہیں جاتی بلکہ  
 اس کو اندازیلریں خود پہنچتا ہے کہ میں نے کہاں جاتا ہے؟ قرآن نے بھی کہا ہے جو حق کو چھپاتے ہیں، حق کو باطل  
 سے ملا دیتے ہیں، جو بیانات آنے کے بعد امت میں تفرقہ ڈالتے ہیں یہ لعنت وہاں جاتی ہے۔

اس لئے سید الشہداءؑ نے علماء سے فرمایا کہ خدا نے تمہیں اتنی عزت دی ہے کہ اگر کوئی تمہارے نام سے  
 منسوب بھی ہو جائے تو لوگ اس کی بھی عزت کرتے ہیں مثلاً اگر کوئی آدمی کسی اور شہر میں جائے اور اپنا تعارف  
 کروائے کہ میں فلاں عالم کے پڑوس میں رہتا ہوں تو وہ اس آدمی سے دوبارہ اٹھ کر ملتا ہے۔ یہ احترام علماء اور مسلم

مذمتی خاموشی پر سید الشہداءؑ کی مذمت

حضر انوں نے اسلام کے ذریعہ حق لیا ہے۔ سید الشہداء نے فرمایا کہ مجھے تجھ ہوتا ہے کہ تمہاری آنکھوں کے سامنے اللہ کے دین کی حدود پاہماں ہوتی ہیں مگر تمہارے کانوں پر جوں بھی نہیں ریختی۔ تم نفس سے مس نہیں ہوتے، تمہیں براہی نہیں لگتا لیکن تمہارے آباد کی معنوی سی رسم توڑی جائے تو اس وقت تم آسمان سر پر اٹھا لیتے ہو یعنی تم خدا کی حدود کے استئنے ہو جانا کہ آباد کی رسم کے ہو جاؤ ہو۔

تماشائی بن کرنے نہیں کیونکہ تماشائیوں کا روول (Role) نہ اللہ پسند کرتا ہے نہ رسول اکرم ﷺ۔

دین کی پاہماں پر خاموش تماشائی بننے پر امت کے خواص اور عوام و نوں کی نجات ممکن نہیں ہے۔

### امام حسین رض کشتی نجات

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ میں تمہاری نجات کے دو دلیلے چھوڑ کر جارہا ہوں:

إِنَّ فَارِكَ فِيْكُمُ الظَّفَّارِينَ كَحَابَ اللَّهِ وَعَنْتَ أَهْلَبِيْتِيْ ... إِ

بے تک میں تمہارے درمیان دو گراں قدر چیزیں چھوڑ کے جارہا ہوں، ایک اللہ کی کتاب اور دوسرا میرے الہیت رض ...

جس طرح قرآن کی ہر آیت نجات انسانیت و امت کا ذریعہ ہے اسی طرح اہل بیت رض کا ہر فرد نجات انسانیت و امت کا ذریعہ ہے۔ لیکن رسول اللہ ﷺ کو معلوم تھا کہ میری امت بعد میں مختلف مشکلات کا فکار ہو جائے گی لہذا ان مشکلات سے نکلنے کے لئے رسول اللہ ﷺ نے عمل میان فرمایا کہ تم نے کس کا سہارا لیا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا:

۱۔.....(بحار الأنوار - علامة المجلسي<sup>ؑ</sup>،الجزء، ۲، صفحه ۲۲۶) (مستدرک الوسائل و مستبطن المسائل - میرزا حسين السوری الطبرسی<sup>ؑ</sup>،الجزء، ۷، صفحه ۲۵۵) (تلخیص المشابه فی الرسم،المؤلف: أبو بکر احمد بن علی بن ثابت بن احمد بن مهدی الخطیب البهدادی،المتوفی: ۶۴۶ھ،الجزء، ۱،صفحة ۶۹۰) (وسائل الشیعة- الفقيه المحدث محمد بن الحسن الحُر العاملی<sup>ؑ</sup>،الجزء، ۱،صفحة ۷۶)

إِنَّ الْحُسَيْنَ مِصْبَاحُ الْهُدَى وَسَفِينَةُ النُّجَاهِ.....

بے شک حسینؑ پر امداد کا چراغ اور نجات کی کشی ہے۔

اے امت! جب تیرے ملک و قوم پر اندر ہیرے چھا جائیں تو اس وقت تیری نجات کے لئے حسینؑ موجود ہے اور جب تیرے ملک کے اندر ایسے طوفان جل پڑیں، سیالاب آجائیں، یمنور المحتا شروع ہو جائیں، ایسی موجیں اور لمبیں المحتا شروع ہو جائیں کہ جو تھے اور تیرے ملک کو ذوبانا شروع کر دیں تو خیال رکھنا حسینؑ کی نجات

- ۶ -

ان بزرگوں کے اندر ہمارے ملک کے حکمران اور قوم کشتیوں پر بیٹھی ہوئی ہے لیکن کشتیاں کی قسم کی ہوتی ہیں۔ سمندروں میں وہ چند طرح کی کشتیاں ہوتی ہیں مثلاً تجارتی کشتیاں جلتی ہیں جو مال تجارت کے کنیز اٹھا کر ایک ملک سے دوسرے ملک لے جاتی ہیں۔ یہ کشتیاں کرایہ لیتی ہیں اور پھر ان پر جو بھی مال لاد دیا اٹھا کر لے جاتی ہیں۔ انہیں پروانہ نہیں ہوتی کہ آپ چوری کمال لے کر جارہے ہیں یا اپنا مال لے کر جارہے ہیں یا کمایا ہوا مال۔ آج امریکہ عراق سے جو تسلیم لوٹا ہے وہ انہی تجارتی کشتیوں کے اوپر لا د کر اپنے ملک لے جاتا ہے اور جو لوگ تسلیم خریدتے ہیں وہ بھی انہی کشتیوں کے اوپر ڈال کر لے جاتے ہیں۔ کشتیوں کی ایک اور قسم ہے جو قدیم زمانے میں زیادہ ہوتی تھیں لیکن آج کل کم ہو گئی ہیں اور وہ بزرگی قذاقوں کی کشتیاں ہیں۔ سمندری ڈاکو بھی کشتیوں پر بیٹھے ہوتے ہیں۔ ان کا کام تجارتی اور مسافر بردار کشتیوں کو لوٹا ہے۔ اسی طرح اگر کسی کشتی کو حادثہ پیش آجائے اور وہ سکھل یا اتر لیں کے ذریعہ مد کیلئے پکارے تو کچھ کشتیاں اس کو نجات دینے کے لئے آتی ہیں۔ جس طرح روڈ پر ایک بولنسر دوڑ رہی ہوتی ہیں اسی طرح سمندر کے اندر نجات کی کشتیاں بھی گھوم رہی ہوتی ہیں۔ اب ہمارے ملک کی حکومت بھی کشتیوں پر سوار ہے لیکن ڈاکوؤں کی کشتیوں پر سوار ہے جو ملک کی متاع و ثروت اور عزت و شرف

ل۔۔۔ (عيون الاخبار،الجزء ۱،صفحة ۴۸) (سفينة البحار،الجزء ۱،صفحة ۲۵۷) (ناسخ

التاريخ،صفحة ۵۷) (امام حسین و عاشوراء دیدگاه اہل سنت)

لوٹ رہے ہیں اور قوم مسافر کشی میں سوار ہے خصوصاً قوم کے بعض خواص تجارتی کشتیوں پر سوار ہیں کہ انہیں جہاں سے مفارز نظر آتا ہے اسی کشتی پر چڑھ دوڑتے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا کہ تمہیں نہ تجارتی کشتیاں نجات دے سکتی ہیں نہ ان ڈاکوؤں کی کشتیوں سے امید رکھنا بلکہ تمہیں فقط حسینیت کی کشتی پہنچ سکتی ہے۔ لیکن جب نجات کی کشتی ڈوپتی ہوئی امت کے پاس آتی ہے تو امت کا کام اس کشتی پر چڑھنا اور سوار ہونا ہے، نہ کہ امت تماشاد سمجھتی رہے۔

### سید الشهداء ﷺ کا طریقہ نجات

ہم سید شاپب ال بنۃ سے کس طرح اپنی نجات کا طریقہ سیکھیں؟! سید الشهداء ﷺ جب مدینہ سے روانہ ہوئے تو بہت سارے لوگوں نے سید الشهداء ﷺ کو مشورہ دیا کہ آپ نہ جائیے۔ اسی طرح جب مکہ تشریف لے گئے تو وہاں چند میسیہ قیام کے بعد آٹھ ذی الحجه کو کہہ چھوڑنے کا ارادہ کیا۔ وہاں بھی بہت ساری شخصیات نے سید الشهداء ﷺ کو مشورہ دیا کہ آپ مکہ سے نہ جائیے کیونکہ اب توحیح شروع ہونے والا ہے لیکن امت کا امام احرام کوں کر کر مکہ سے باہر جا رہا ہے۔ اس کی حقیقی علت کیا تھی کہ تو اسر رسول ﷺ احرام کھول کر ان حجاجوں کو مجید دعوت دے رہے ہیں کہ تم بھی احرام کھولو اور میرے ساتھ آ جاؤ؟! اخڑا پڑھج جسی سعادت اور کعبہ جیسا مقدس گھر چھوڑ کر کیوں جا رہے ہیں؟ آپ ﷺ امت کو یہ تھانا چاہ رہے تھے کہ اے امت ایہ وقت حج کرنے کا وقت نہیں بلکہ حج پہنانے کا وقت ہے۔ اس وقت تمہارے سروں پر بزرگیت کا نکام چھالیا ہوا ہے اور جب بزرگیت چھا جائے تو

وَعَلَى الْإِسْلَامِ السَّلَامُ إِذَا بَيْتَ الْأُمَّةِ بَرَأَعَ مُظْلِّي بَرِيَّةٍ.....!

جب امت پر بزرگیت چھا جائے تو اسلام کی فاتحہ پڑھو.....

.....(لہوف سید ابن طاووس، صفحہ ۲۰) (مثیر الاحزان، صفحہ ۱۰) (مقتل عالم، صفحہ ۵۳) (مقتل خوارزمی، جلد ۱ صفحہ ۱۸۵) (سخنان حسین بن علی ﷺ صفحہ ۱۶۰)

اگر امت پر یزید جیسے حکمران مسلط ہو جائیں تو پھر اسلام کی فاتح پڑھ دو۔ آج تمہارے اوپر یزید مسلط ہے اور جب یزید جیسے حکمران اور یزیدیت مسلط ہو جاتی ہے تو اس وقت دین پر عمل کرنے کا وقت نہیں بلکہ دین بچانے کا وقت ہوتا ہے۔ آج حج کرنے کا وقت نہیں بلکہ حرمت کعبہ، حرمت بطل، حرمت زمزم اور حرمت صفا و مردہ بچانے کا وقت ہے۔ اگر ان کی حرمت باقی رہی تو پھر ساری عمر صفا و مردہ کے درمیان دوڑتے رہتا، کعبہ کے گرد طوف کرتے رہتا لیکن اگر ان کی حرمت باقی نہیں تو نہ کعبہ ہے گا نہ حج رہے گا۔ جہاں یزید چھا جائے اُس وقت اسلام نہیں رہے گا، ممکن ہے تمہارے پاس کھانے پینے کی چیزیں ہوں، آرام، جیلن و سکون ہو، آسائش و رفاه ہو، گاڑیاں، گھر، بیٹھنے اور کھیل ہوں لیکن ان کو شیوں اور بیگلوں کے اندر اسلام نہیں ہو گا۔ ممکن ہے تمہارے ہاں کمی سڑکیں ہوں لیکن اس سڑکوں کے اوپر اسلام نہیں ہو گا، یہی یزدی مارکیٹ (Markets) ہوں گی لیکن ان مارکیٹوں میں اسلام نہیں ہو گا، بڑے بڑے کالجروں اور یونیورسٹیاں ہوں گی لیکن ان کا الجزو اور یونیورسٹیوں کے اندر اسلام نہیں ہو گا، ممکن ہے تمہاری پارلیمنٹ (Parliament) ہو لیکن پارلیمنٹ کے اندر اسلام نہیں ہو گا۔ لہذا تمہیں ہوش اور شعور آنا چاہئے کہ کب عمل کرنے کا وقت ہے اور کب دین بچانے کا وقت ہے؟ یہی حسینت کشتی نجات ہے لہذا دیداری حسین ابن علی علیہ السلام سے یکیں۔

آج پوری دنیا کے اوپر اور خصوصاً عالم اسلام کے اوپر یزیدیت کا منڈل ارہا ہے اور جب یزیدیت چھا جائے تو اس وقت حج کرنے کا دن نہیں حج بچانے کا دن ہوتا ہے۔ حج احرام پاندھ کر کیا جاتا ہے اور حج کوفن پاندھ کر چھایا جاتا ہے۔ حج بکرے ذبح کر کے کیا جاتا ہے اور حج کو بچانے کیلئے اپنی اولاد کو ذبح کروانا ہوتا ہے، حج منی کے مسئلہ میں کیا جاتا ہے اور حج کو بچانے کیلئے کربلا کے مقتل جانا ہوتا ہے۔

کربلا سے صرف ثواب لے کر خود کو مطمئن نہ ہوں بلکہ ہمیں کربلا سے درس لیتا ہے۔ آج وہی صورت حال ہے اور حسین ابن علی علیہ السلام کی سیرت کی ضرورت ہے۔ آج لبیک یا رسول اللہ ﷺ اور لبیک یا حسین علیہ السلام کی ضرورت ہے۔ آج شان رسول ﷺ بھی بیان کریں لیکن شان رسول بیان کرنے سے بڑا اواجب شان رسول بچانا ہے۔ آج نعمت رسول سے بڑا اواجب نعمت رسول کی حرمت کو بچانے کا وقت ہے۔ آج قرآن کے حظٹ کرنے سے زیادہ

قرآن کو بچانے کا وقت ہے۔ آج مسجدیں ہانے سے زیادہ واجب مسجدیں بچانے کا وقت ہے۔ آج مرے ہانے سے زیادہ واجب مرے بچانے کا وقت ہے، آج عزاداری کرنے سے زیادہ ہم عزاداری بچانے کا وقت آگیا ہے کیونکہ جو نظام اور ترقہ پھیلایا جا رہا ہے وہ سب کو نا یود کرنے کے درپے ہے۔

### عصر حاضر کے یزیدیت سے مبارزہ کی ضرورت

ہمیں فخر ہے کہ اللہ نے ہمیں یہ توفیق دی ہے کہ ہم امام حسین رض کا ذکر کریں اور ان شاء اللہ کرتے رہیں گے لیکن یہ ذکر ہمیں کچھ پیغام اور درس بھی دیتا ہے۔ یہ ذکر امت کیلئے کچھ اقدام بھی کر رہا ہے۔ سید الشهداء رض نے اپنی جان اور کنبہ اس لئے ذخیر نہیں کروایا کہ ہم ان کا ذکر کر کے فقط ثواب دارین حاصل کریں بلکہ حسین ابن علی نے اسلام اور امت کی نجات کیلئے جان دی ہے۔

آج کس کافر یزیدیت ہوتا ہے کہ اسلام اور امیت رسول کو یزیدیت سے بچائے؟ حسین ابن علی رض ہم سے کیا مطالبہ کرتے ہیں؟ امام ہم سے یہ مطالبہ نہیں کرتے کہ فقط یزید کر کے میری یادمناتے رہو لیکن اپنے زمانے کے یزیدوں کو کچھ بھی نہ کہنا۔ امام یہ نہیں کہتے کہ تم فقط مردہ یزید پر لعنتیں کرتے تو ہو بلکہ فرماتے ہیں کہ اس مردہ یزید کے آئینہ میں اپنے زمانے کے زندہ یزیدوں کو پہچانو اور ان کا بھی وہی حشر کرو جو میں نے اپنے زمانے کے یزید کا کیا ہے۔ جس طرح میں نے اس یزید کو سوا کیا ہے تم بھی اپنے زمانے کے یزیدوں کو سوا کرو آج وہی یزیدیت ایک نقشہ لکھ لیا کے اندر اور خصوصاً مسلمان امت کے اندر چھائی ہوئی ہے۔ اخباریت اور لبرل ازم (Liberalism) یزیدیت کا دوسرا نام ہے۔ سیکولر ازم (Secularism) اُسی یزیدیت کے نتائج میں سے ایک نتیجہ ہے جو آج پاکستان اور دیگر اسلامی ممالک کے اوپر پھیلایا جا رہا ہے۔

یزیدیت کا سب سے پہلا تارگٹ (Target) اسلام ہوتا ہے۔ یزید نے بر سر اقتدار آتے ہی سب سے پہلے اسلام کو لکارا اور معاذ اللہ اس نے یہ کہا کہ بخواہم نے ڈھونگ رچا رکھا ہے، نہ کوئی دی نازل ہوئی ہے، نہ کوئی فرشتہ آیا ہے، نہ کوئی کتاب نازل ہوئی ہے اور نہ کوئی دین آیا ہے۔ آج بھی یزیدی اور اُس کے نمائندے بھی

کہتے ہیں کہ یہ مولویوں نے ڈھونگ رچا کھا ہے، کوئی دین و فہم نہیں ہے لہذا آپ شراب آزادی سے پیو، زنا آزادی سے کرو اور اس میں محروم نہیں کوئی تمیز نہیں ہے۔ یزیدیت کی آزادی آج اکیسویں صدی میں بھی سنے کوں رہی ہیں۔ چنانچہ سید الشہداءؑ کی سیرت پر عمل کے بغیر، ہم دنیوی و اخروی نجات حاصل نہیں کر سکتے۔

### فاسد یزید اور اصلاح امت کی!

سید الشہداءؑ نے فرمایا تھا کہ میں اپنے جدؐ کی اصلاح کیلئے جارہا ہوں۔ اگر ہم بارگاوسید الشہداءؑ میں یہ عرض کریں کہ مولاؐ! فاسد، فاسق، زانی، شرابی و قاتل یزید ہے لیکن آپؑ اعلان امت کا کرہے ہیں؟ حالانکہ جب آپؑ اعلان ارواہہ ہو رہے تھے تو امت حج کر رہی تھی، مسجد النبیؐ کی زیارت کر رہی تھی اور نمازیں پڑھنے میں مشغول تھی تو کیا جو امت حج، زیارتیں اور نمازیں پڑھ رہی ہو اس کی اصلاح کریں گے، کیونکہ وہ تو پہلے سے اصلاح شدہ ہے؟ مولاؑ کا یہ جواب آئے گا کہ سبی حج، زیارتیں اور نمازیں پڑھنے والے فاسد ہو گئے ہیں۔ ان کے فاسدی علامت یہ ہے کہ یزید بر سر اقتدار آگیا ہے اور یہ چپ کر کے اپنی عبادتوں میں لگے ہوئے ہیں۔ اگر ان کے ذمہن فاسد نہ ہوتے، عبادتوں فاسد نہ ہوتیں، ایمان فاسد نہ ہوتے تو یہ سب سے پہلے یزیدیت کو چیلنج کرتے اور روکتے۔

اگر امت بیدار ہو تو کبھی بھی یزیدیت کو مسلط نہ ہونے دے۔ اگر یزیدیت مسلط نہ ہوتی تو پھر کبھی بھی نواسہ رسول شہید نہیں ہوتا، کبھی بھی نبیؐ کی بیٹیاں اسیر نہیں ہوتیں اور دربار و بازار میں نہیں جاتیں۔ یہ کام کناہ ہے؟ یہ صرف یزید کا کناہ نہیں بلکہ اس تماشائی امت کا بھی کناہ ہے کہ جو چپ کر کے اپنی رسمات میں لگی ہوئی ہے اور اس کو پرواہ دی نہیں ہے کہ یزید ہمارے ساتھ، ہمارے دین کے ساتھ اور ہماری سرزنش کے ساتھ کیا کر رہا ہے۔

فاسد یزید اور اصلاح امت کی!

## عبدالتنیں کرنے اور بچانے کے اوقات

کچھ وقت کسی کام کو انجام دینے کا ہوتا ہے لیکن کچھ وقت کسی کام کو بچانے کا ہوتا ہے۔ سید الشہداء علیہ السلام جب حج کیلئے گئے تو حج کا احرام کھول کر آٹھ ذی الحجه کو کربلا کیلئے روانہ ہو گئے۔ امت کی معتبر شخصیات اور حجاجوں نے امام کو روا کر ابھی حج کا وقت ہے اور آپؐ بعد میں بھی جاسکتے ہیں۔ سید الشہداء امام حسین علیہ السلام نے ان بڑی معتبر شخصیات کو جواب دیا کہ یہ حج کرنے کا نہیں بلکہ حج بچانے کا وقت ہے۔ آپؐ امت کو یہ بتانا چاہئے تھے کہ اے امت! اے حاجی! اے نمازگزار، اے تہجدگزار، اے خدا پرست یہ وقت عبدالتنیں کرنے کا وقت نہیں بلکہ عبدالتنیں بچانے کا وقت ہے۔ تم نے حج کرنے کیلئے احرام باندھے ہیں لیکن میں نے حج بچانے کیلئے کفن باندھا ہے۔ مساجد و امام بارگاہ بنانے سے زیادہ اہم اہمیت بچانا ہے، نماز پڑھنے سے زیادہ ہم نماز کی حرمت بچانا ہے، مسیاد منعقد کرنے سے زیادہ اہم مسیاد کی حرمت کو بچانا ہے، عزاداری منعقد کرنے سے زیادہ اہم عزاداری کی حرمت بچانا ہے لیکن کوئی مسلمان یہ حرتشیں تھا نہیں بچا سکتا جونکہ اس کا دشمن فقط شیعہ یا کسی کا دشمن نہیں ہے بلکہ اسلام کا دشمن ہے۔ جو بھی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا کلمہ پڑھتا ہے وہ اس کا دشمن ہے۔

حسین ابن علی علیہ السلام کی مطلق میں وہ حج حج نہیں ہے جو بزریت کے ساتے میں انجام دیا جائے۔ عبدالتنیں اس وقت بچتی ہیں کہ جب عبادتوں اور سرمیتوں کے اوپر بزریت کی حکمرانی نہ ہو۔ محفوظ عبادتوں کو جہاں مرضی بیٹھ کر انجام دیتے رہو، عزاداریاں کرتے رہو جو نکہ یہ محفوظ ہے، کیوں محفوظ ہے؟ اس لئے کہ عالمی سطح پر بزریت کی حکومت نہیں ہے لیکن جب عالمی سطح پر بزریت چھا جائے، جب امریکہ دیور ہیں یو تین جیسا بزریت اور نیٹ جیسی فوج آ کر اسلامی ممالک کو تحریر کرنا شروع کروے، مسلمانوں کا ناق خون بہانا شروع کروے، مسلمانوں کو آپؐ میں لڑانا شروع کر دے، آئے دن مسلمانوں کی لاشیں اٹھنی شروع ہو جائیں تو پھر آرام سے گمراہی بیٹھ کر عزاداری کرنے کا وقت نہیں بلکہ عزاداری بچانے کا وقت ہوتا ہے۔ یہ حسین ابن علی کا درس اور عزاداری کا پیغام

۔

ہمارا مكتب و مدرسہ کر بلا ہے۔ ہمارا دین حسین و کربلائی ہے۔ ہم نے کربلا سے یکھنا ہے۔ کربلا پوری

انسانیت کو یہ درس دیتی ہے کہ بعض اوقات کسی عمل کے انجام دینے کا وقت ہوتا ہے اور بعض اوقات اسی عمل کو بچانے کا وقت ہوتا ہے۔ عقل مندوہ ہے جسے یہ معلوم ہو جائے کہ کب عمل کرنے کا وقت ہے اور کب اس عمل کی حرمت کو بچانے کا وقت ہے۔ کربلا تو موسیٰ کی حنفیتی کی آزمائش ہے۔

لبی لبی نسبت<sup>۱۷۸</sup> جب کوفہ مکہ مسجد تودیکھا کہ کچھ لوگ رور ہے ہیں۔ آن کاروناد کیم کربلی بی<sup>۱۷۹</sup> کو غضب چڑھ گیا اور آپ<sup>۱۸۰</sup> نے کوفہ کے بھرے بازار میں اعلان کیا کہ اسے کوفہ والوں سے علی کی بیٹی کچھ کہنا چاہتی ہے۔ میں کربلا سے لے کر کوفہ تک عزاداری کرتی آئی لیکن تمہیں دیکھ کر اب میں عزاداری نہیں کروں گی بلکہ عزاداری بچاؤں گی، اب مجھے کربلا بچانی پڑ گئی ہے لہذا آپ<sup>۱۸۱</sup> نے وہاں خطبہ دے کر کربلا اور پیغام کربلا کو بچایا۔ آج بہت سارے لوگ کہتے ہیں کہ ہم تم تھا ہیں، ہم مجبور ہیں، ہمارے پاس وسائل نہیں ہیں۔ انہیں یہ سوچنا چاہئے کہ بنت علی کے پاس بازاڑ کوفہ میں کتنے لوگ اور کتنے پیسے تھے؟ کیا آپ بہت علی سے زیادہ مجبور ہو؟ آپ میں سے کس کے ہاتھ میں گروہ بندھے ہوئے ہیں؟ آپ میں سے کس کے عزیزوں کی لاشیں نیزوں پر اٹھی ہوئی ہیں؟ آپ میں سے کون ہے کہ جس کی بیٹیاں اُس کے ہمراہ رسیوں میں جکڑی ہوئی ہیں؟ اور جو قیمتوں کا قابلہ لے کر بازاروں میں جا رہا ہو؟ ہم میں سے کوئی بھی ایسا مجبور نہیں ہے لیکن اُس وقت بی<sup>۱۸۲</sup> نے احساس کیا۔ ابھی کربلا بچانے کا وقت آگیا ہے۔ اگر دین محفوظ ہو تو اُس پر ساری عمر عمل کرتے رہو لیکن جب دین ہی محفوظ نہ ہو تو نہ تم رہو گے، نہ تمہارا دین رہے گا اور نہ ہی ملک رہے گا۔ انہیں آپ نے بچانا ہے اور بچانے کا واحد راست وحدت ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
الْحٰمِدِ الْمَدْحُودِ  
الْمَلِكِ الْمَلْكُوْتِ  
الْمَلِكُ الْمَلْكُوْتِ

### زیارت ناموں میں شیطانی مثلث کی نشاندہی

لیکن افسوس کے ساتھ درج کرنا پڑتا ہے کہ آج وہی پرانا شیطانی مثلث وجود میں آیا ہوا ہے۔ زیارت وارثہ میں ذکر کیا گیا ہے کہ قتل کرنے والا، اس کی تائید و حاصلت کرنے والا اور اس ظلم پر چپ رہنے والا خاموش تراشائی بھی ظالم ہے۔ آج وہی شوم مثلث اور منہوس تاریخی ٹرایکا (Trica) بن چکا ہے جس سے ہمیں دین نے خبردار کیا تھا تینی



**لَعْنَ اللَّهُ أَمْةً قَاتَلَكَ، وَلَعْنَ اللَّهِ أَمْةً ظَلَمْتَكَ، وَلَعْنَ اللَّهِ أَمْةً سَمِعَتْ بِدِلْكَ**

فَوْضَيْثُ بِهِ.....

یعنی لعنت ہواں گروہ پر جس نے آپ کو قتل کیا لعنت ہواں گروہ پر جس نے آپ پر ظلم کیا اور لعنت ہو

اس گروہ پر جس نے یہ سب کچھ سناد اور اس پر راضی رہا۔

کربلا کا واقعہ انہی تین طبقوں کی طرف سے پیش آیا اور انہی طبقوں نے مل کر فوائد رسول کو شہید کیا۔ ہمیشہ کی طرح آج بھی امت مسلمہ کے اندر یہ تین طبقے مل کر ظلم کر رہے ہیں۔ یہ زیارت نامے درحقیقت امت کیلئے مستور و منثور عملی تھے لیکن ہم نے ان کو ورد ہمالیا کیا ہے۔ یہ صرف رسم اور ثواب کے حصول کا ذریعہ نہیں ہیں۔ ان زیارت ناموں کو اس طرح سے دیکھیں کہ جس طرح آج ہم ان سے رکی استفادہ کر رہے ہیں۔ یہ زیارت نامے ان مقاصد کیلئے نہیں تھے کہ جن کیلئے انہیں آج استعمال کیا جا رہا ہے۔ جس طرح قرآن کتاب بہاءت و نجات اور کتاب انتقام تھی لیکن ہم نے اسے کتاب ثواب ہمالیا اسے صرف مردوں پر پڑھتے ہیں اور زندوں سے اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔

یہ زیارت نامے ہمیں راز سکھا رہے ہیں اور ان کے اندر کوڈز (Codes) موجود ہیں جنہیں کھونے کی ضرورت ہے۔ ان تینوں طبقوں سے یہ زیارت کا اظہار کریں۔ دہشت گرد کے ماں باپ عورت و مرد نہیں بلکہ یہی طبقے ہیں۔ خالم حکومتوں اور خاموش قوموں کے اندر دہشت گرد پیدا ہوتے ہیں ورنہ یہ زیستیت کی حکومت ہو، یہ زیستیت کا سایہ چھایا ہوا ہو، اخباریت، استخاریت اور آمریت کے سامنے میں خاموش زندگی ببر کرنا زندگی نہیں کہلاتا۔ ایسے نظام میں زندگی اسلامی والی زندگی نہیں کہلاتی اور اس سے خدا راضی نہیں ہے۔

۱.....(مفاتیح الجنان، زیارت امام حسین عليه السلام) (بحار الأنوار، المولف: العلامة الشيخ محمد باقر

المجلسی،الجزء ۹۸،صفحة ۱۰۳۶۱)

## دین اسلام میں تماشائیوں کی سخت مذمت

زیارت ناموں کے علاوہ بھی اسلام کی تطہیمات ظلم پر خاموش تماشائیوں کو مجرم قرار دیتی ہیں۔ اگر کوئی اپنا من گھڑت و خود ساختہ اسلام ہنالے تو وہ پھر بھی ان ذمہ داریوں کو انجام نہ دے کر مجرم ہی محسوب کیا جائے گا۔ نبی اسرائیل نے دین میں تحریف کر کے اپنا خود ساختہ اسلام بھی بنا یا ہوا تھا اور اسی پر خوش تھے۔ وہ کہتے تھے کہ

لَنْ تَمْسَأَ النَّارُ إِلَّا أَيْمَانًا مَعْذُوقَاتٍ.....۝

جہنم کی آگ میں چھروز کے سوا چھوٹیں سکتی.....۝

چونکہ ہم خدا کے لاؤ لے ہیں۔ قرآن نے اس کی نفع کی کہ رجک نسل کی وجہ سے جنت و جہنم کی تسمیہ نہیں ہوگی۔ وہ کبھی یہ کہتے تھے:

لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُؤُلَا أُوْ نَصْرَى.....۝

جنت میں یہودی اور نصرانی کے علاوہ کوئی ہرگز داخل نہیں ہو سکتا۔

قرآن نے اس کی بھی نفع کی اور فرمایا کہ یہ تمہاری من گھڑت آرزویں، تجھیے اور اندازے ہیں۔ من گھڑت دین پر خوش رہتا اور اسی پر ساری عمر بر کر دینا دین نہیں ہے بلکہ دین وہ ہے جو قرآن، حجیرہ اکرم ﷺ و ائمہ اعلیٰ پیش کر رہے ہیں۔ دین وہ ہے جو دین شناس علماء نے سمجھا یا اور بتایا ہے۔ اس دین کے اندر تماشائی بنا جرم و گناہ ہے۔ خداوند جبار ک و تعالیٰ اس انسان کو پسند نہیں کرتا جس کا محاشرے میں کوئی روپ (Role) نہ ہو اور جو مسلمین کے امور کے متعلق کوئی قدم نہ لٹھاتا ہو۔

مشکل کر کت میں چند کھلاڑی سکھیں رہے ہوتے ہیں اور کروڑوں کی تعداد میں امت پیش کر تماشا دیکھ رہی ہوتی ہے۔ اگر ان کی فیورٹ ٹیم جیت جائے تو لوگ تالیاں بجاتے ہیں اور اگر ہار جائے تو آنسو بھاتے ہیں لیکن نہ ان کی تالیاں اس ٹیم کے کام آتی ہیں اور شان کے آنسو، کیونکہ اسٹیڈیم میں تماشائیوں کی کرسی پر پیش کریے کام

دین اسلام میں تماشائیوں کی کام نہ رہے

۱۔.....(سورہ آل عمران، آیہ ۲۴) (۱۱۱)

کر رہے ہیں۔ اگر انہوں نے تمیم کی مدد کرنی ہے تو انہیں خود میدان میں اتر کر کھینا پڑے گا۔ انہیں تمیم کا حصہ بننا پڑے گا ورنہ تماشائیوں کی طرح کافی افسوس ملتے رہنے سے تمیم کو کوئی فائدہ نہیں ہوتا۔

خداوند تبارک و تعالیٰ، انبیاء ﷺ و ائمۃ الہادیین علیہما السلام میں تماشائی دیکھنا نہیں چاہتے بلکہ تماشائیوں کی نعمت کی ہے۔ جب کہ بلا میں اہل بیت علیہم السَّلَامُ کو اسیر کر کے کوفہ کے بازار کے اندر لے گئے تو جنابِ تعالیٰ زہر آنہ نب علیہم السَّلَامُ نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ رورہے تھے۔ ان کو روتا دیکھ کر بنتِ علیؑ کو بڑا غضب پڑھا اور اس غضب کی حالت میں

کوفیوں سے خطاب کیا:

بِأَهْلِ الْكُوْلَةِ، يَا أَهْلَ الْخُتْلِ وَ الْغُدْرِ وَ الْعَدْلِ.....

اے کوفیوں! اے مکارو! اے غدارو! اے پے وفا! اے ہزار چہرہ لوگو!

أَتَبْكُونَ أَخِنِي؟.....

تم میرے بھیا کو رو تے ہو؟

تمہارا یہ روتا تماشائیوں کا روتا ہے۔ جب حسین علیہما السلام کر بلا میں دریخنگر تھا اس وقت کیوں نہیں آئے؟ اب تمہارے رونے کا کوئی فائدہ نہیں کیونکہ تم تماشائی ہو۔ اگر روتا ہے تو یا کر بلا کے شہداء میں ہوتے یا پھر قافلہ اسارتی میں ہوتے۔ نہ تمہارے سرنوک نیزہ پر ہیں اور نہ تمہارے ہاتھوں میں بندے ہیں اور باہر پڑھ کر رورہے ہو۔ یہ تماشائیوں کا روتا ہے۔ اہل بیت علیہم السَّلَامُ خود بھی رورہے تھے، بی بی علیہم السَّلَامُ خود بھی رورہی تھیں۔

رونے کا کوئی مقام ہوتا ہے اسی طرح ہنسنے کا بھی کوئی مقام ہوتا ہے اور وہ ہے میدانِ عمل۔ میدانِ عمل میں آکر ہنسنے کا بھی فائدہ ہے اور رونے کا بھی لیکن توئین رساالت ہو رہی ہو اور لوگ تماشائیوں کی طرح تالیاں اور جشن مناتے رہیں تو دین کی نظر میں یہ جرم ہے۔

ل۔.....(چہرہ درخشان حسین بن علیؑ) (حماسۃ حسینیؑ استاد شہید مرتضیٰ مطہریؑ)

## مسلمانوں کی تماشا بینی، توهین رسالت و موجودہ حالات کا سبب

تفرقہ سے زیادہ رنج و دکھ کی بات ان تمام خواست و اتفاقات پر اُمّت کے مختلف طبقات کا تماشائی بن چانا اور ساکت و خاموش رہنا ہے۔ نہ حکمرانوں کے کانوں پر جوں ریجکٹی ہے نہ علماء و عوام کے۔ سیاستدان اپنے اپنے افتخار اور کرسیوں کو مضبوط کرنے میں لگے ہوئے ہیں۔ آج اگر وہ انسان کسی چیز کو مانے والے ہوں تو اس کی توہین نہیں کی جاتی۔ ہولوکاست (Holocaust) کو انہوں نے اتنا مقدس ہنادیا کہ چند لیٹنی یہودی کہتے ہیں کہ اس کے پارے میں بات نہیں کرنا اور اگر کوئی بات کرے تو اٹھا کر جبل میں ڈال دیتے ہیں۔ لیکن ایک ارب سے زیادہ مسلمان جس تہذیب پر ایمان رکھتے ہیں اور جس کی یہودی و اجنبی کرتے ہیں اس کو ہالینڈ، ڈنمارک اور امریکہ بار بار توہین کا نشانہ بناتے ہیں۔ وہ ایک ارب مسلمانوں کو خاطر میں نہیں لاتے اور جو جی میں آتا ہے کر رہے ہیں۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک ارب مسلمانوں کے اندر ایک ایسا کلکٹہ ضعف و کمزوری موجود ہے جس سے وہ جری و دلیر ہو گئے ہیں۔ وہ کمزوری یہ ہے کہ مسلمان نے میدانِ عمل میں اتر کر اپنا کردار بھانے کی بجائے تماشائی کی سیٹ پر بیٹھ کر بعض و اتفاقات پر افسوس کرنا شروع کر دیا اور بعض و اتفاقات پر خوش ہونا شروع کر دیا۔ یہ مسلمانی نہیں ہے۔ یہ اسلام نہیں ہے کہ آئے دن وہ توہین قرآن و رسالت کریں اور ہم افسوس کرتے رہیں اور پیاتاں ریکارڈ کراتے رہیں۔ آج ہم احتجاج کی صورت میں عکسِ العمل دکھاتے ہیں لیکن وہ ہمارے احتجاج کی بھی پرواہ نہیں کرتے چونکہ انہیں معلوم ہے کہ وہوں کی آبادی میں اگر کچھ لوگ باہر نکلتے ہیں تو اس کا مطلب یہ ہے کہ گویا باقی لوگوں کا رسول ﷺ سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے۔ کوئی اپنی دکان کھوں کر بیٹھا ہوا ہے، کوئی اپنے دفتر میں بیٹھا ہوا ہے، کوئی اپنی مسجد میں بیٹھا ہوا ہے، کوئی اپنے کار و بار میں بیٹھا ہوا ہے، کوئی اپنے اسکول، کالج و یونیورسٹی میں بیٹھا ہوا ہے اور کوئی اپنے گھر میں بیٹھا ہوا ہے یعنی عملاً یہ تاژدیتے ہیں کہ اس اسلام و رسول ﷺ سے ان کا کوئی لین دین نہیں ہے۔

اس ملک میں کوئی دن، کوئی ہفتہ ایسا نہیں گزرتا کہ جب یہاں پر کسی بے گناہوں کا خون نہ گرے۔

اللهم إني تتوسل إليك بالغور من نعمتك و مهنتك

پولیس افران، فوجی افران، فوج کے سپاہی، بے گناہ مسلمان، مسجدیں، امام پارگا ہیں، جلوس مجلس عزا بھی دہشت گروہوں کا نشانہ بن رہے ہیں لیکن امت کا کام یہ رہ گیا ہے کہ نظرات کو بیٹھ کر تی وی چیل لٹک کر کہ یہ نوث کرے کہ فلاں چیل کیسے خرد ہتا ہے؟ اور فلاں چیل واردات کو کیسے پیان کرتا ہے؟ یعنی ایک ٹیم کھیل رہی ہے اور کروڑوں لوگ تماشاد کیجوہ رہے ہیں۔ وہ ٹیم جس کے کروڑوں تماشائی ہوں اس کی کوئی قوت نہیں ہوتی بلکہ اس نیکی کی قوت ہوتی ہے جس کے کروڑوں کھلاڑی عمل کے میدان میں کھیلنے کیلئے موجود ہوں۔

اسلام ہرگز انسانوں کا تماشائی بننا پسند نہیں کرتا۔ قوم تماشائی میں رعنی تو ملک یہاں تک جا پہنچا کر دہشت گروہ دناتے پھر رہے ہیں۔ مٹھی بھر دہشت گرد اور کروڑوں کی تعداد میں تماشائی ہیں۔ اس ملک میں سب سے بڑی مشکل یہی ہے کہ اکثریت تماشائی بن گئی ہے۔ حمارا کام اپنے ڈرائیک روڈ میں بیٹھ کر صرف خبریں سننا اور اعداد و شمار رکھنا ہے کہ آج اتنی لاشیں گریں، پچھلے ہفتے اتنی گریں تھیں، اس ہفتے کا رینشو اس ہفتے کے مقابلے میں کم رہا جبکہ ایمان اس حالت کو قبول نہیں کرتا۔ ایک تفرقة باز منبر پر بیٹھ کر تفرقة آئیز گنگو کرتا ہے اور نیچے بیٹھ کر ہزاروں لاکھوں لوگ فقط سرد ہختے اور تماشائی بنے رہتے ہیں۔ آج مسلمانوں کی ذلت کا سبب بھی یہی تماشائی ہی

۔

### دشمن سے عزت و امن کی بھیک نہ مانگیں

خدا نے مومنین کو کسی بھی حال میں ذلیل ہونے کی اجازت نہیں دی ہے۔ آج امریکا ایک ارب مسلمانوں کے خیبر دشنه ایکم کی توہین کرتا ہے تو یہ مسلمانوں کی توہین ہے لیکن مسلمان تماشائی بنے ہوئے ہیں۔ آج ایسے بھی فرقے موجود ہیں کہ جن کے پیروکار چند سو ہیں لیکن حقوق کے نظرے لگانے والے ان کے حقوق کا دفاع کرتے ہیں۔ وہ آج مرزا سیست کو تحفظ دیتے ہیں، قادریانیت کو تحفظ دیتے ہیں، بجا سیت کو تحفظ دیتے ہیں کہ ان کے بارے میں کچھ نہ کہا جائے اور ان کو آزادی ہونی چاہئے۔ اگر چند ہزار لوگوں کا مدھب محترم ہے تو کیا ایک ارب کے مقدسات محترم نہیں ہیں؟! کیا ایک ارب مسلمانوں کا نبی اور قرآن محترم نہیں ہے؟!



ان لوگوں سے اخراج کی بھیک نہ مانگیں۔ علام اقبالؒ بھی یہی کہتے تھے کہ  
ان شہیدوں کی دیست اپل کلیسا سے نہ مادگ ...  
شہداء صمیح اسلام ہیں۔ شہداء اسلام کے روشن چراغ ہیں۔ یہ ہمیں زندہ و بیدار کرنے کے لئے  
 موجود ہیں۔

آج لوگوں نے درندوں سے پاکستان، عراق، لبنان اور ساری دنیا کیلئے اُن کی بھیک مانگنا شروع  
کر دی ہے۔ ان سے بھیک نہیں مانگنی۔ اُن رقرار کرنے کا آسان طریقہ ہے۔ آج اس ملک کے احق حکمرانوں  
کی غلط پالیسیوں، غلط نیکھلوں اور سب سے بڑھ کر دشمن کی نوکری اور دشمن کا آکڑ کار ہونے کی وجہ سے یہ ملک  
افراغتی و دہشت گردی کا فکار ہے۔ یہ اُنی کے بوث چائٹے ہیں اور انہی سے ذیل (Deal) کر کے واپس  
آتے ہیں۔

آج اسی ملکست پاکستان میں کہ جس کے بارے میں ہم خبر سے کہتے ہیں اور کہنا بھی چاہئے کہ اسلام کے  
نام پر یہ سرزیں وجود میں آئی لیکن حتی تذیل اس سرزیں کے اندر رہنے والے مسلمین کی ہوتی ہے شاید یعنی کسی اور  
خطے میں بننے والے لوگوں کی ہوتی ہو۔ جہاں پر سرمایہ اس ملک کا ہوتا ہے لیکن پہنچ اور جیسیں دوسروں کی بھرتی  
ہیں، جہاں پر عمومی یہ بھی مشکل ہیش آجائے لیکن ہبہون ملک سے لوگ آ کر اُس گردہ کو ہمارے لئے کھولتے  
ہیں۔ حکومت کی نہایں بھی کسی مغربی یا امریکی سفیر پر گلی ہوتی ہیں کہ کب وہ آئے گا اور انہیں کوئی خوشخبری اور نوید و  
مزدہ سنائے گا۔ سیاستدانوں کی نہایں بھی اُنہی کے اوپر گلی ہوتی ہیں کیونکہ انہی سے ذیل (Deal) کر کے  
انہیں اقتدار میر آتا ہے۔ انہیں نہ اپنے دین پر اعتماد ہے، نہ اپنے اللہ پر بھروسہ ہے اور نہ یعنی اپنی قوم پر بھروسہ و  
اعتماد ہے یہی وجہ ہے کہ یہ کمزور اور ذلیل ورسا ہیں۔ عرب ممالک یعنی کو دیکھ لیں حالانکہ ان کے پاس رثوت کے  
عظیم منابع اور ذخیرے موجود ہیں اور تسلیم جیسی اقتصادی رگو حیات موجود ہے لیکن اس کے باوجود یہ خود انہی کے

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بمار افريضہ 325

سامنے ذمیل و رسوایہں جوان کے تھاں ہیں۔

پاکستان میں دوست پاکستانی ذاتی ہیں لیکن رئیس اور حکومت کے سرپرست کا تین واٹکن سے ہوتا ہے۔ یہ ایک قوم و ملت کی توبیہ ہے۔ یہ ملت عزیز ہے۔ اس کو خدا نے عزت دی ہے لیکن حکراں نے یہ ملک کرائے پر دے دیا ہے۔ دین اس تذلیل کی اجازت نہیں دیتا ہے۔ مومنین عزت کا سودا نہیں کر سکتے۔

سید الشہد ﷺ نے کربلا میں فرمایا تھا:

اللَّهُ أَكْبَرُ  
أَلَا وَإِنَّ الدُّعَى إِنَّ الدُّعَى قَدْ رَكِزَ بَيْنَ النَّعْنَى، بَيْنَ السَّلَةِ وَالدُّلُلِ وَهَنَّهَاكَتْ مِنَ  
الدُّلُلَ.....

یعنی اس (عبداللہ) نابکار کے نابکاریہی نے مجھے چکتی تکواروں اور ذلت کے درمیان لاکھڑا کیا ہے اور ذلت ہم سے کوسوں دور ہے۔

اس نے مجھے عزت و ذلت کے درواہ پر لاکھڑا کیا ہے۔ ایک طرف عزت کا راستہ ہے لیکن وہ چکتی تکواروں کا راستہ ہے اور ایک طرف ذلت کا راستہ ہے اور وہ زندگی کا راستہ ہے لیکن میں ظالموں کے ساتھ زندگی پر کرنے کا پہنچنے موت سمجھتا ہوں،

فَإِنَّمَا لَا أُرِيُ الْمَوْتُ إِلَّا سَعَادَةً وَالْحَيَاةَ مَعَ الظَّالِمِينَ إِلَّا بَرَّا مَا  
میں جانبازی اور شجاعت کی موت کو ایک سعادت سمجھتا ہوں اور ظالموں کے ساتھ زندگی گزارنا میرے نزدیک ذلت اور حقارت ہے.....

یعنی میں قلم کے سامنے میں زندگی بس کرنے کا پہنچنے نکل دعا سمجھتا ہوں اور عزت کی راہ پر مر جانے کو فتح سمجھتا ہوں۔ خبر اسلام اور نواسہ رسول ذلت پر راضی نہیں ہیں۔ نواسہ رسول کا یہ پیغام ابدیتک آنے والے

۱۔ (اللهوف۔ سید علی بن موسیٰ بن طاووس، صفحہ ۴۷۹) (مقتل الحسين

خوارزمی، الجزء ۲، صفحہ ۷۶) (تاریخ شام ابن عساکر،الجزء ۴، صفحہ ۳۳۳) (نفس المہوم، صفحہ ۱۴۹)

۲۔ (بحار الانوار، جلد ۴۴، صفحہ ۱۹۲) (سخنان حسین بن علیؑ از مدینہ تا کربلا)

مسلمانوں کیلئے ہے چنانچہ آج بھی امام حسین علیہ السلام کی یہ آواز میں ظالم سے نبرداز ماہونے کا درس دے رہی ہے۔ لیکن دشمن نے اس جدید دور میں منصوبے بھی جدید و موحیدہ بنائے ہیں جن کو سمجھے بغیر ہم اس کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔

### جدید دور کے جدید تقاضے

اس بات کو قبول کر لیں کہ زمانہ بدل گیا ہے اور بدلتے ہوئے زمانے میں لوگ، عادتی اور ہر چیز ماذرن (Modern) ہو گئی ہے۔ اس جدید دور میں داخل ہونے کیلئے موبائل فون، لیپ تاپ، ٹیکسٹ میڈیا اور کمپیوٹر کافی نہیں ہے بلکہ ماذرن زمانے میں داخل ہونے کے لئے آپ اپنے ماذرن دشمن کو بھی سمجھیں، ماذرن دشمن کی ماذرن وحیدہ پالیسیوں، چالوں حریوں اور منصوبوں کو بھی سمجھیں اور ان کیلئے ماذرن را حل بھی آپ کے پاس موجود ہوئی چاہئے۔ اس طرح ہم نئے زمانے کے لوگ کہلانیں گے ورنہ پرانے زمانے کی باتیں سوچ کر نئے زمانے میں رہنے سے مشکلات بڑھ جائیں گی۔ ان چیزوں کو سرسری نہ سمجھیں کہ ہم کسی کو نہیں چھیڑتے تو ہمیں بھی کوئی نہیں چھیڑتا۔ میکی ہماری غفلت ہے کہ ہمیں دشمن کی پرواہ نہیں ہے لہذا دشمن کو بھی ہماری پرواہ نہیں ہے۔ آپ کے لئے اس نے کیا کیا سوچا ہوا ہے؟ کیا کیا منصوبے بنا کر رکھے ہوئے ہیں؟ اور کتنے مہرے تیار کر کے رکھے ہوئے ہیں۔ جس طرح درباریوں، بادشاہوں، مہاراجوں، امراء، امروں، بے دردوں اور رفسین کے جعلی دین نے خاص طور پر ایسے افراد پال رکھے تھے جو پھوٹ ڈالانے میں ماہر تھے اور اس مجھوں دین نے ان تفرقہ بازوں کو بہت تقویت دی اسی طرح اس جدید دور میں بھی میکی سرکاری درباری افراود جو سفارتخانوں یا ڈائریکٹ اُن سفارتخانوں کے پایہ تخت و مرکز سے وابستہ ہیں انہیں تفرقہ پھیلانے کا ٹاسک (Task) دیا جاتا ہے۔

ماذرن زمانے میں ہمیں بہت ساری چیزوں کو Moderate کرنا پڑے گا مثلاً سوچ کو ماڈریٹ کرنا پڑے گا، ذہنی پڑے گی، نظر بدلتے گی تو نثارے بدلتیں گے در حالیکے دنیا ہمارے لئے کب کی بدلتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ دشمن کے جدید اسلحوں سے آشنای بھی ضروری ہے۔ کسی زمانے میں تکوار خنجر سے جنگ ہوتی تھی لیکن آج اس طور پر کرتا ہوا Space Weapons کی حصہ بنتی گیا ہے۔ اسی طرح بڑیت کے

بندہ پرہیز  
بندہ پرہیز  
بندہ پرہیز  
بندہ پرہیز

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فریضہ      327

دشمن کا ایک پرانا اسلوٹ ترقہ ہے۔ اس کے ذریعہ بغیر کسی رحمت کے ملتوں میں بھوت ڈال کر ایک دوسرے کے سر قلم کروادیتے ہیں اور ان کے وجود کو چھوٹی کر دیتے ہیں۔ انہوں نے ترقہ کو سی ماڈرنائز (Modernize) کیا ہے اور اسے بیچیدہ بنادیا ہے۔ اس جدید ترقہ کے کمی پہلو ہیں جنہیں سمجھنے اور ناکام ہنانے کی اشد ضرورت ہے۔

### عالم و ابراہیم زمان بنشی کی صورت

آج ترقہ کے اسباب اور وحدت کی راہ میں حائل موائع کے مطالعہ کی شدید کی ہے۔ اسی ابہام کو دور کرنے کیلئے رہبر انقلاب نے پوری امت کے علمائے اسلام پر یہ ذمہ داری عائد کی ہے کہ آپ کا کام فقط رواجی انداز سے کتابیں پڑھنا، پڑھانا اور لاجر بریاں بھرنا نہیں ہے بلکہ حالات کا مقابلہ کریں اور وقت کے تقاضوں کا جواب دیں۔ عالم زمان نہیں۔ اس دور میں ماضی کے عالم بن کر بینے کا کوئی فائدہ نہیں ہے۔ امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

الْعَالَمُ بِزَمَانِهِ لَا تَهْجُمُ عَلَيْهِ اللَّوَابِسُ.....

جو اپنے زمانے کا عالم ہو اس کے اوپر فتنے کبھی بھی تھا جم یعنی ہجوم نہیں کرتے۔ Up-to-date عالم کبھی بھی قتوں کی لپیٹ میں نہیں آتا۔ Up-to-date عالم وہ نہیں ہے کہ جس کے پاس Latest Model کی گاڑی ہو اور جب چلے تو اس کے آگے پیچے لٹکر چلا ہو بلکہ وہ عالم مراد ہے جسے معلوم ہو کہ میرے زمانے کا دشمن کون ہے؟ میری زمانے کے دشمن کی دشمنیاں کس طرز کی ہیں؟ اس کے حریبے، جیسے، مکار اور سازشیں کیا ہیں؟ وہ کیا سوچ رہا ہے؟ کیا کرنا چاہتا ہے؟ اور مجھے امت کو کیسے پہنانا ہے؟ ہم وہ عالم ہیں جو ماضی کو زیادہ جانتے ہیں اور دیرینہ قصے از بر کئے ہوئے ہیں۔ وہی قصے ہم شہروں اور قلم دشمن کے ذریعہ سنتے سناتے

ل..... (اصول کافی -الکلینی،الجزء ۱،صفحة ۲۹۰) (مراۃ العقول فی شرح اخبار آل الرسول - العلامة

الملجی) ،الجزء ۸،صفحة (۲۴۴)

ہیں اور ان پر سرد ہستے رہتے ہیں لیکن اپنے زمانے کے دشمن، مشکلات، مسائل اور فتوں سے یکسر بے خبر ہیں۔  
نوح البلاغ، خطبہ ۱۶ میں ہے کہنی اسد قیلے سے تعلق رکھنے والے ایک شخص نے مولا علیؐ سے پوچھا:  
”کیا وجہ ہے کہ لوگوں نے آپؐ کو اس منصب سے الگ رکھا حالانکہ آپؐ اس کے زیادہ حق دار تھے۔“

حضرتؐ نے اُس کو سخت ڈانٹ پائی اور کہا کہ ”اے برادر بنی اسد! تم بہت بخی دل آدمی ہو اور بے راہ ہو کر جل لٹکہ ہو۔“ پھر آپؐ نے فرمایا کہ ”چھوڑ واس لوث مار کے ذکر کو جس کا چاروں طرف شور چاہو احتا۔“ اب تو اس مصیبت کو دیکھ جو ابوسفیان کے بیٹے کی جس سے آئی ہے۔ یعنی امام علیؐ نے فرمایا کہ تو پھیس سال پرانے مسائل میں دچپی رکھتا ہے لیکن آج کے مسائل میں دچپی نہیں کیوں رکھتا؟ آج کے بارے میں کیوں نہیں سوچتا؟ یہ کیوں نہیں پوچھتا کہ مجھے آج کی مشکل درمیش ہے؟ جو امام اتنا بھی پسند نہیں کرتا ہو کہ اُس کے سامنے پھیس سال پرانی بات کی جائے تو کیا انہیں یہ بات ناگوار نہیں گزرتی ہوگی کہ ہم چودہ سو سال گزرنے کے بعد اپنے زمانے کے مسائل، مشکلات اور فتوں کو نہ دیکھیں اور ان سے پہلو تھی کریں۔

ہمیں مخصوصین یعنیؐ کا اُسہہ بتاتا ہے کہ اپنے زمانے کے فتوں کا مقابلہ کیا جائے۔ اگر رسول اکرمؐ حضرت محمد مصطفیؐ ﷺ کا اُسہہ بتاتا ہے تو فرعون و نمرود پر لعن طعن کرتے رہتے اور اپنے جد کیلئے مخلیں منعقد کرتے رہتے۔ اگر آپؐ ﷺ کے مقابلہ میں نہ اٹھتے تو اسلام کو کسی بھی غلبہ حاصل نہ ہوتا۔ حضرت ابراہیمؑ نے اپنے دور کے نمودے گفرنی، حضرت موسیؑ نے اپنے زمانے کے قتنہ کا مقابلہ کیا اسی طرح رسول اللہ ﷺ نے اپنے زمانے کے فتنہ کا سد باب کیا۔ اگر سید الشہداءؑ ﷺ کا مقابلہ کیا تو ماہی کے فرعون اور نمرود پر لعن طعن کرتے رہتے لیکن پھر یہ کا مقابلہ کون کرتا؟!

یہ سیرت سید الشہداءؑ ہے کہ اگرچہ تاریخ فرعونوں اور یزیدوں سے بھری پڑی ہے لیکن تھا رافیضہ اپنے زمانے کے یزید سے نہنا ہے۔ مرے ہوئے یزیدوں پر لعنت کرنا آسان ہے لیکن زندہ یزیدوں کی نثاروں میں نٹا ہیں ڈالنا اور ان کا پنجہ مردوڑا مشکل ہے۔ پس دین ہمیں سکھاتا ہے کہ ہم اپنے عہد کے انسان بنیں لیکن لوگوں نے دین کی بہت سی اہم اور بنیادی تعلیمات کو پس پشت ڈال دیا ہے جس کے نتیجہ میں دین کے

بہت سے ارکان فراموش کر دیئے گئے ہیں لہذا آج سب سے بیوادی ضرورت یہ ہے کہ دین کے ان متروک حصول کو حیا کیا جائے۔

### ہر صریح مدد و دین کا مقتضی

تمام کتب روایی مشمول الہی سنت دام امیہ میں خبر دی گئی ہے کہ ہر عصر کو ایک مجدد کی ضرورت ہے۔ اب ممکن ہے کہ وہ مجدد ایک صدی بعد آئے یا چند صدیوں کے بعد۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ دین یا امت کو مجدد کی ضرورت کیوں ہے؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ خواستہ و خواستہ طور پر کچھ اختیاری و غیر اختیاری اسباب یا امت کے روزمرہ کے سائل، اتفاقات، حادثات اور آفات کے نتیجے میں دین کا اکثر حصہ فراموش ہو جاتا ہے اور یہ اتفاق ہر چند گاہ رونما ہوتا ہے۔ اگر یہ سلسلہ مسلسل جاری رہے تو ممکن ہے دین بالکل ہی فراموش ہو جائے۔ جیسے آج تک کھدائیاں ہوتی ہیں تو اس کھدائی میں نئے نئے شہر تلتلتے ہیں جو کئی ہزار سال پہلے دب گئے تھے۔ سنہ میں ایسے آثار قدیمہ موجود ہیں جو خاک کے نیچے دب ہوئے تھے اور آج ان کو کھود کر کا لا گیا۔ تیکلا میں بہت ساری اسکی آبادیاں تھیں جو کئی ہزار سال پہلے آباد تھیں لیکن بعد میں ان پر خاک پڑ گئی۔ یہ آثار قدیمہ جہاں بڑی بڑی آبادیاں موجود تھیں ذرا لوں، سیلا بلوں، طوفانوں اور بیماریوں کے نتیجے میں جانی سے دوچار ہو کر زمین میں دب گئیں۔ یہ نہ بھئے کہ صرف شہر اور سوسائٹیز دب جاتی ہیں بلکہ حق، مذاہب، ادیان اور خدا کی تعلیمات بھی دب جاتی ہیں لیکن رہیت اور مٹی کے نیچے نہیں بلکہ خرافات، انسانی ذہن کے من گھر خیالات، نظریات، افکار، مفہوموں، تخيلات، بدھتوں، رسوم و رواج اور کلپن کے غبار و حمول کے نیچے دب جاتی ہیں۔

لہذا خداوند جارک و تعالیٰ نے پہلے یہ اہتمام کیا تھا کہ ایک مدت گزرنے کے بعد ایک نیی مسیوٹ ہوتے تھا لیکن جب پیاس ببر خاتم ﷺ پر نبوت کا سلسلہ ختم ہوا تو اس کے بعد خداوند جارک و تعالیٰ نے اسے اطہار بُنَانِ الْمُقْرَرِ مقرر فرمائے کہ یہ دین دبنے اور منشے دپائے۔ عصر حاضر کو شیعہ اپنی اصطلاح میں غیبت کہری کا زمانہ کہتے ہیں اور تمام مذاہب اسلامی میں یہ زمانہ انتظار کہلاتا ہے۔ حقی مجدد کا انتظار ہو رہا ہے۔

قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ پالا خراس زمین کے وارث مخصوصین جہاں ہیں گے۔  
 وَتُرِيدُ أَنْ تُمْنَعَ عَلَى الَّذِينَ اسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ وَتَجْعَلُهُمْ أَئْمَةً وَلَا جَعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ ۝۵۰  
 اور ہم یہ ارادہ رکھتے ہیں کہ جنہیں زمین میں بے بس کر دیا گیا ہے ہم ان پر احسان کریں اور ہم انہیں پیشوایاں میں اور ہم انہی کو وارث ہیں۔

یہ تم رسیدہ والیادگان جن پر مغضوب تم گاروں اور سرمایہ داروں نے غصب ڈھایا ہے انہیں خدا ایک دن عزت و غلبہ عطا فرمائے گا۔ اسی لئے ظہور کی روایات میں ہے کہ جب حضرت جنتِ جبل اللہ تعالیٰ فرج الشریف ظہور فرمائیں گے تو سب سے پہلا طبقہ جو امام صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلے میں کھڑا ہو گا وہ متین و دیندار لوگوں کا طبقہ ہو گا اور وہ سبی اعراض کرے گا کہ آپ نیادین لے کر آئے ہیں۔ حالانکہ امام صلی اللہ علیہ وسلم کھدائی کر کے جو دین کا لیں گے وہ دین قدیمی ہو گا نہ کہ دین جدید لیکن ان لوگوں کو جدید لگتا ہو گا چونکہ ان کے افکار کے نیچے دب چکا ہو گا۔ حضرت امام مهدی صلی اللہ علیہ وسلم اس غبار کو ٹھاکیں گے اور نیچے سے اصلی دین، ناب دین، رسالت کا دین، علوی دین، حسینی دین نکال کر دنیا کے سامنے پیش کریں گے تو یہ کہیں گے کہ یہ تو آپ نیادین لے کر آئے ہیں۔

اسلام کی اس آخری و نہایتی کا میلی بیک پیغ کے دورانیہ میں خداوند بارک و تعالیٰ نے یہ اہتمام کیا ہے کہ ہر چند گاہ ایک مجدد پیدا ہوتا ہے اور اس مجدد کا کام دین کے فراموش شدہ حصوں کو دوبارہ زندہ کرنا ہوتا ہے۔ اسی لئے دین کو ہر صدی کے بعد کھدائی کی ضرورت ہے بلکہ اب تو صدی ختم ہونے سے بھی پہلے مجدد کی ضرورت ہے۔ مجدد کا تصور ایک قرن و صدی کے بعد ماس لئے ہوتا تھا کہ پہلے دین کی اصلی شکل کو دب جانے میں ایک صدی لگتی تھی لیکن آج جبکہ دنیا ترقی کر چکی ہے اور سائنس، تکنیلوژی، میڈیا اور ٹیکنیکیشن کا زمانہ ہے، روابط اتنے کلوز ہو گئے ہیں کہ آج ہر دس سال بعد کھدائی کی ضرورت ہے تاکہ اسلام ناب یعنی حقیقی و خالص دین محفوظ رہے۔ آج دین کی نئے سرے سے ٹلاش ڈھجتو کریں کہ جس کے اوپر بہت سارے غبار اور جہیں چڑھ چکی ہیں۔

ل.....(سورہ قصص، آیہ ۵)

اے عالم  
مجھ پر  
دن کا شفاف

آج حقیقتاً دین کا ایک بڑا حصہ فرماوش شدہ ہے۔ بالفاظ و مگر دین کا صرف تیر ہواں حصہ زندہ ہے کہ جس سے مسلمین تسلیک کئے ہوئے ہیں اور اسی کو تمام دین سمجھتے ہیں جبکہ باہر حصہ فرماوش شدہ ہیں۔ قرآنی دین کا اکثر حصہ امت فرماوش کر رکھی ہے۔

### دین کا حقیقی مقام اور ہمارا رویہ

دین کا مقام یہ ہے کہ اس کو منصور حیات انسان قرار دیں۔ جاؤ دین لوگوں کی زندگی ہے۔ اسے آئین، قانون اور Constitution ہائی کمیٹ، اسے Culture ہائی کمیٹ اور لوگوں کی زندگی کے اوپر نافذ کریں۔ دین کس چیز کو سناوار نے آیا تھا اور کن شعبوں اور خلاء کو مجرّ نے آیا تھا؟ دین کا کام فقط ہمیں ثواب پہنچا کر جنت پہنچانا نہیں تھا کہ ہم لڑیں تو بھی جنت جائیں اور آپس میں متفرق و منتشر ہو جائیں تو بھی جنت جائیں یعنی ہر راستے سے حکوم پھر کے جنت میں چلے جائیں گے۔ جنت اسلام آباد کی مرکزوں کی طرح نہیں ہے کہ آپ کوئی بھی یورن (U-turn) لے لیں گے تو سیدھا جنت میں جا پہنچیں گے، بلکہ جنت ایک صراط مستقیم ہے اور اس کے اپنے اصول، قاعدے اور ضابطے ہیں۔ ان سارے مرائل کو طے کرنے کے بعد وہاں جانا ممکن ہے اور پھر جنت بھی مقصدِ حیات و مقصدِ خلقت انسان نہیں ہے بلکہ انسان کا مقصد خلقت جنت سے ماوراء اور کمیں زیادہ بالاتر ہے۔

اسی طرح قرآن کو فقط مقدس کتاب سمجھ کر ثواب کیلئے پڑھ لینے سے اس کا حق ادا نہیں ہوتا۔ مثال کے طور پر اگر کسی مملکت میں کوئی آئین نافذ ہو تو اس آئین کو از بر کرنے والے یعنی وکیل جو عالم قانون ہیں اسے نظر ثواب کیلئے یاد نہیں کرتے بلکہ چاہتے ہیں کہ یہ آئین نافذ بھی رہے۔ جیسا کہ وکلاء بظاہر اپنی تحریک کے ذریعہ آئین پاکستان کیلئے کوشش ہیں کہ یہ معطل نہیں ہونا چاہیے با اینکہ یہ انسان کا بنا ہوا آئین ہے۔ لیکن کچھ وکیل ایسے ہیں جو قانون خدا کے وکیل ہیں، جو قانون خدا کے عالم ہیں۔ یہ قرآن کے عالم قرآنی احکامات اور Constitution کے معطل ہونے پر کیوں راضی ہیں؟ یہ کیوں فقط تلاوت، ثواب، حفظ اور کثیر تعداد میں Print Quranic کے تقطیم کر دینے پر راضی ہیں۔ قرآن معاشرے میں نافذ بھی ہونا چاہیے کیونکہ انسان کیلئے اللہ کا قانون سب

سے زیادہ اولیٰ حق دار ہے۔ اس لئے اکثر دین فراموش شدہ ہے۔ وحدت، عدالت اور دیگر زندگی اقدار میں ماحول کے اندر فراموش شدہ ہیں اور ان کے احیاء و تجدید کی ضرورت ہے۔

### امام خمینیؑ مجددِ دین

امام خمینیؑ اس عصر کے مجددِ دین ہیں کہ جنہوں نے دین اسلام کے کئی فراموش شدہ حصوں کو دوبارہ زندہ دتا ہے کر دیا۔ اس فراموش شدہ دین کے کئی پہلوؤں میں سے ایک اہم حصہ ”وحدت مسلمین“ تھا جس پر قرآن کی خاص تاکید ہے۔ مقامِ رسالت کی اس معرفت کی وجہ سے امام خمینیؑ رضوان اللہ علیہ نے بیانِ اکرم ﷺ کے میلاد مسحود کے ایام کو وحدتِ اسلامی کے عنوان سے منانے کا اعلان کیا کہ سرورِ دو عالم ﷺ را بخاتم دو عالم ہیں۔ ان ایام کے اندر مناسب ترین اقدام وحدتِ امت ہے جس کی اشد ضرورت ہے اور یہ کام بیداری سے انجام دیا جاسکتا ہے۔

جب بھی امت بیدار ہو جائے اور مویؑ اجیسا رہبر مل جائے تو اس زمانے کا فرعون ناہو ہو جاتا ہے۔ کتنے فرعون ایسے ہیں جو ہر امت کے مویؑ کے ہاتھوں ڈوبے ہیں۔ امام خمینیؑ نے بھی یہ کام انجام دیا۔ امام راحلؑ کے کارنامول میں سے کچھ کارناٹے ایسے ہیں جو بھی کتنے ہیں اور سبھی کو معلوم ہیں مثلاً شہنشاہیت کا تختہ اللہ، آمریت کو نکال باہر کرنا، اپنی قوم کو غلامی سے نکالنا اور امریکہ جیسی شیطانی طاقت کے مخوس سائے سے اپنی سرزشیں کو آزاد کرنا اور انہیں رسوا کرنا۔ یہ وہ کام ہیں جو دوسروں نے بھی انجام دیئے ہیں مثلاً ویتمان نے بھی امریکہ کو ٹکلست دی ہے اور کئی ایسے ممالک ہیں جہاں شہنشاہیت اور آمریت کا تختہ گول ہوا ہے۔ یہ کام امام خمینیؑ نے پہلی دفعہ نہیں کیا بلکہ امامؑ کا سب سے بڑا تاریخی کارنامہ جس کو خود امامؑ نے بارہا اپنے خطبوں میں بیان فرمایا وہ یہ تھا کہ امام راحلؑ نے فراموش شدہ دین، دلبے ہوئے دین کہ جس دین کو بھلا دیا گیا تھا اسے زندہ کیا ہے۔ اس دین کو عوام، خواص، امت اور علماء کتب کے بھول چکے تھے۔ امامؑ نے اس دین کو غبار، خرافات، سکوت، لاتفاقی، بے تفاوتی اور سرمات سے باہر نکالا اور وحدت اس گشیدہ فراموش شدہ دین کا حصہ تھی۔

آپ نے بہت ساری چیزوں کے نیچے دبا ہوادین باہر نکالا، کتابوں، لاہبریوں، ذہنیت، مفروضوں اور رسومات کے نیچے سے اصلی دین نکال کر لوگوں کو تجایا کہ دین ناب محدث ملکیت اللہ یہ ہے۔ ان فرماؤش شدہ امور میں سے ایک اہم ترین چیز جو دلی ہوئی تھی اور صدیوں سے اس کیلئے کوشش نہیں ہوئی تھی بلکہ اس کے بعد عکس کوششیں ہو رہی تھیں وہ وحدت کا مسئلہ تھا۔ امام نے آکر امت مسلمہ کو تحدی کیا، اسے دعوت اتحادی اور اس کو ضروری قرار دیا۔ مفت وحدت کے دنوں کا انتخاب کرنا معرفت رسول ﷺ و ائمہؑ اور دین شناسی کا تیج ہے۔

### احیاء و نفاذِ دین، مرکز فکر امام خمینی

امام راحلؑ کے عظیم کارنامہ کو فقط ظاہری اور سطحی چیزیں کے طور پر نہ دیکھیں کہ انہوں نے پ्र طاقت کو بخست دی اور ایک شہنشاہ کو ملک سے باہر نکال دیا۔ اتفاقاً یہ حادثات ذہنیا میں کئی دفعہ وفا ہوئے ہیں کہ قوموں نے امریکہ جیسی شیطانی طاقت کو بخست دی ہے۔ امریکہ اس سے پہلے ویتمان میں بخست کھاچا تھا اور اب انشاء اللہ عراق میں بھی اس کی بخست قریب ہے۔ ایسی علامات موجود ہیں کہ انشاء اللہ پوری زمین پر یہ منحوس وجود ختم ہونے کے قریب ہے۔ ایک **Dictator** کو ملک سے چلا کر نا صرف امام خمینی کا طرہ اتنا زیادیں ہے بلکہ دوسرے ممالک میں بھی اسی شایلیں موجود تھیں جہاں پر لوگوں نے کسی شہنشاہ یا آمر کو اپنے ملک سے نکال باہر کیا ہے۔ اگرچہ ان کا نام ہب و دین سے بھی زیادہ تعلق نہیں تھا لیکن اس کے باوجود اسی زندہ، باخیر اور با شور قومی موجود رہی ہیں کہ جنہوں نے آمریت کے ساتے میں زندگی کو پسند نہیں کیا اور مستبد حکمرانوں کی حکمرانی کے سامنے گرد نہیں جھکائیں۔

لیکن امام خمینی کا سب سے بڑا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے دین کو جوروں، مسجدوں، مدرسوں، ذہنوں، سینوں، لاہبریوں، کتابوں اور سطحی فنحوں سے نکال کر وہاں لاگو کیا جہاں اس کا مقام تھا۔ اگر چہ مدنے کو شش کی کہ دین و سیاست کو جدا جدا کر دیا جائے تاکہ دین معاشروں میں آئین کی صورت اختیار نہ کر جائے۔ دین و سیاست کی جدائی کی استعاری سازش پر بہت سے سنی و شیعہ علماء نے آواز اٹھائی ہے لیکن ان سب میں سرفہرست امام خمینی ہیں کہ جنہوں نے اس **Propaganda** اور **Conspiracy** کو بہ طور پر بے نقاب کیا

ہے۔ ان کے علاوہ علامہ اقبالؒ کو بھی دین و سیاست کی جدائی کا الیہ محسوس ہوا۔ دین و سیاست کی جدائی کا نقصان سیاست اور دین دونوں کو پہنچا۔ جب دین سے سیاست جدا ہوئی تو اس نے چیزیت کی خل اختر کر لی اسی طرح جب سیاست دین سے جدا ہوئی تو دین نے خاتا ہیت کاروپ دھار لیا۔ اس طرح دین و سیاست اپنے محور سے ہٹ گئے۔ سیاست چیزوں کے اختیار میں پہنچ گئی اور دیانت کی اور طبقے کے اختیار میں کہ جو اس کو مجاہدات گا ہوں، مدرسوں، کتابوں، لاجبریوں، سینوں اور ذہنوں کے اندر لے کر مدد و ہو گئے در حالیکہ نہ دین ان جگروں کیلئے تھا اور نہ سیاست ان ایسا انوں کیلئے تھی جہاں آج محسوس ہے۔

اہم کاموں میں امام راحلؒ نے جن مہم کاموں کا احساس کیا ان میں سے ایک "وحدت مسلمین" ہے۔

وحدت فراموش شدہ موضوع ہے لیکن امام خمینیؒ نے اس کو احیاء کیا ہے اور بہترین ایام میں اور رسول اکرم ﷺ کو ہفتہ وحدت قرار دیا ہے۔

بُنَاءُ الرِّبْوَانِ لِلْجَمَعَةِ قَمَّيْهُ كَوْكَبٌ

### بُرَانُونَ سَيِّكَانِيْ كَيْلَانِيْ اَهَامُ خَمِينِيْ كَيْ دُونَكَات

امام راحل امام خمینیؒ نے دیکھ بعض سابقہ علمائے اسلام کی باہم امت مسلمہ کے درد کو محسوس کیا اور امت مسلمہ کو بُرَانُونَ سے نکلنے کیلئے دوسرا دفعہ سخن بیان فرمائے جن کا ایک درستے کے ساتھ گہر اعلق ہے۔ ان میں ہی چیز امت مسلمہ کی بیداری ہے یعنی خواب ی غفلت سے نکلتا، سکوت کو توڑنا اور اپنے مسائل و مشکلات کی جانب توجہ دلانا، اور دوسری چیز وحدت امت ہے۔

بعض اوقات لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ہمارے ہاتھ میں کچھ بھی نہیں ہے کیونکہ اقتدار، پاریسٹ

اور ایسا انوں میں کوئی اور بیٹھا ہوا ہے لہذا ہم کیا کر سکتے ہیں؟ اتفاقاً آپ ہی بہت کچھ کر سکتے ہیں۔ دراصل آج اسلامی ممالک کے حکمران بیساکھیوں کے سہارے پر کھڑے ہوئے ہیں۔ یہ اپنی امتوں کے اندر ترقہ ڈال کر امتوں کی گرونوں پر حکومت کر رہے ہیں اور ان کا عوام کے دلوں سے کوئی اعلق نہیں ہے۔ نہ عوامی پاوار ان کے ساتھ ہے اور نہ یہ اپنے ممالک کے ساتھ تخلص ہیں۔ مختلف مصنفوں اور شاعروں نے اپنی تحریروں اور نظموں میں اس کو

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فرضہ      335

خوبصورت انداز سے بیان کیا ہے کہ مبھی نادار، بے کس، افداگان اور ستم رسیدہ لوگ جن پر سرمایہ داروں اور حکمرانوں نے خصیبہ ڈھایا ہوا ہے اگر یہ بیدار، ہوشیار اور متعدد ہو جائیں تو یہ حکمران، وحمن کے آئندہ کار، کوہ پتلیاں اور مہرے ایوان چھوڑ کر بھاگ جائیں گے۔ جس دن امت نے ان کو دھکار دیا اُس دن کوئی شیطان بھی ان کو قبول کرنے کیلئے تیار نہیں تھا کیونکہ یہ مہرے اُسی وقت کا رام ہوتے ہیں جب قوموں کے اوپر مسلط ہوں۔

امام عینی فرماتے ہیں کہ آپ کو تھیار والی خانہ اور مسلح جنگ کی ضرورت نہیں ہے بلکہ اگر یہ مسلمان تحد ہو کر ایک ایک بائی پانی اسرائیل کی طرف بھاڑیں تو یہ ناسور اسی وقت مٹ جائے گا۔ عوام اور خصوصاً جوان بہت بڑی طاقت ہیں۔ اس نسل کو بیداری، ہوشیاری اور اتحاد کی ضرورت ہے لہذا اس کو تفریقہ کا دین نہ سکھا جائیں بلکہ دین قرآن و رسول ﷺ کے ذریعہ یہ پرائیندہ نسل وحدت کی بڑی میں پروائی جاسکے۔

حزب اللہ نے ثابت کر دیا ہے ہمیں شعور اور بیداری کی ضرورت ہے۔ آج اس ملک میں نہ شیعہ بیدار ہے نہ سنی۔ اگر شیعہ بیدار ہوا تو حزب اللہ کی طرح بن جائے گا اور اگر سنی بیدار ہوا تو حساس کی طرح بن جائے گا۔ حساس اور حزب اللہ کا کام مسلمانوں کا قتل عام نہیں ہے بلکہ یہ دونوں اسرائیل کے دشمن ہیں۔ انہوں نے اپنا دشمن پہچان لیا ہے۔ اگر یہ ایک ارب مسلمان بیدار ہو گئے تو اسرائیل مسلمانوں کے تحکوک کے اندر بہہ جائے گا۔

ہم چند عبادتیں کر کے سمجھتے ہیں کہ ہم نے دین کا پورا حق ادا کر دیا ہے اس کے بعد لا تعلق ہو کر بیٹھے ہوئے ہیں۔ وحدت اور حب واجبات یعنی سب سے بڑے واجبات میں سے ہے۔ اگر امت آجیں میں لڑ جھڑ پڑے اور تفریقہ و تقسم ہو جائے تو بیداری کا کوئی فائدہ نہیں ہے اور اگر متعدد ہو جائے لیکن بیدار نہ ہو، اسے یہ معلوم نہ ہو کہ ہم کس جہان اور کس عالم میں ہیں؟ ہمارے ارد گرد کیا ہو رہا ہے؟ ہمارے لیے کیا سوچا گیا ہے؟ ہمیں کیا خطرات درپیش ہیں؟ ہمیں کرتا کیا ہے؟ تو اس صورت میں اتحاد کا بھی کوئی فائدہ نہیں ہے۔



## بقاء مسلمین کیانے امام خمینیؑ کے دو نکات

امام خمینیؑ نے ایک اور کلمہ کو بہت خوبصورتی سے بیان کیا ہے بالبتہ امام سے پہلے بھی بعض علماء نے یہ جملہ بیان کیا ہے کہ مسلمانوں کی بقاء و حیزروں کے اندر ہے ایک کلمہ توحید کے اندر اور دوسری توحید کلمہ کے اندر۔ کلمہ توحید، توحید کلمہ کا باعث بنتا ہے۔

### کلمہ توحید.....

لا الہ الا اللہ راز بقایہ مسلمین ہے اور آج اس کلمہ توحید کے اظہار کی اشد ضرورت ہے۔ لا الہ الا اللہ فقط قول و ذہنیت نہیں ہے بلکہ لا الہ الا اللہ ایک عمل ہے، ایک زندگی ہے۔ ہم توحید کو اپنی زندگی میں عملی کرنا ہے کہ اللہ کے علاوہ ہمارا کسی معبود پر ایمان نہیں ہے، ہم اللہ کے علاوہ کسی سے نہیں ڈرتے، ہم اللہ کے علاوہ کسی کے سامنے نہیں جھکتے، ورشلا اللہ الا اللہ کہہ کر ان نام نہاد پر طاقتوں اور شیطانی طاقتوں سے ڈر گئے تو ہم نے جھوٹ کھا تھا۔ اگر لا الہ الا اللہ کہا ہے تو ہم جیسے بت کے سامنے نہیں جھکتا اسی طرح کسی ظالم و تم گار کے سامنے بھی نہیں جھکتا۔

کلمہ توحید کے ذریعہ انسان دائرہ دین کے اندر داخل ہوتا ہے اور اس کے نفس و جسم کا احترام پیدا ہوتا ہے۔ کلمہ توحید کی برکت سے انسان جو مخدود و زلدہم تھا وہ مختون اللہم ہو جاتا ہے۔ کلمہ توحید کا اثر نظر انسان کی زبان تک محدود نہیں ہوتا بلکہ دل و دماغ اور سر اپاوجو دیں اپنا اثر چھوڑتا ہے حتیٰ انسان کو توحید کے رنگ میں رنگ دیتا ہے۔ آج لوگ پوچھتے ہیں کہ پوری دنیا نے نیکل پاور کے سلسلہ پر ایران کا حاصلہ کیا ہوا ہے لیکن وہ کسی سے ڈرتے نہیں ہیں۔ لوگ کہتے ہیں کہ یہ چھوٹا سا پر یہ یہ نہ کسی سے ڈرنا نہیں ہے! اس کے نہ ڈرنے کا راز کسی حیز کے اندر ہے؟ اس کے نہ ڈرنے کا راز اسی لا الہ الا اللہ کے اندر موجود ہے۔ جب تک انسان کلمہ توحید کے ذریعہ توحید کلمہ تک نہ پہنچے تو اس کا معنی یہ ہے کہ انسان نے حقیقت کلمہ توحید کا درست اور اک نہیں کیا ہے۔ چونکہ کلمہ توحید اگر انسان کے وجود میں اُتر جائے تو اس کا اثر ہے جیسا کہ دوسری عبادتوں کے اپنے آثار ہیں۔

## توحید کلمہ

امام ثعلبی یہ جملہ کفر فرماتے تھے کہ کفر توحید کا ایک اثر بھی ہے جو مسلمانوں کے اندر ظاہر ہونا چاہیے اور وہ اثر تو حیدر کلمہ ہے یعنی تمہاری بات، تمہاری موقف، تمہاری دلیل، تمہاری ہمدردیاں، تمہارا دوکھ اور درود مشکلات کو دور کرنے کا راستہ وہ ف ایک ہو جائے۔

قرآن، احادیث نبوی و آئینہ اطہار<sup>ؑ</sup> میں مذکور ہے کہ اگر انسان حقیقی عبادت انجام دیتا ہے تو اس عبادت کا اثر انسان کے عمل، وجود اور جسم و روح میں ظاہر ہو جاتا ہے مثلاً نماز کا اثر یہ ہے کہ

**إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ... إِنَّ**

یقیناً نماز بے حیائی اور برائی سے روکتی ہے.....

اگر نماز کا یہ اثر ظاہر ہو تو اس کے معانی یہ ہیں کہ انسان نے یہ عبادت ادا کی ہے۔ اسی طرح روزہ، حج اور تمام عبارات کا اپنا اپنا اثر ہے۔ لکھتے تو حیدر کلمہ تو حیدر دلیل ہے۔ تو حیدر انسان کی سوچ، اعتقاد، عملی روش اور معاشرہ کے اندر اپنا اثر چھوڑتی ہے اور درحقیقت طرز عمل بن جاتی ہے۔ انسان موحد کا عمل ہمیشہ عمل تو حیدر ہوتا ہے اور عمل تو حیدر کا ظہور انسانی معاشرے میں وحدت کی صورت میں لکھتا ہے یعنی تمام لا الہ الا اللہ کہنے والوں کا موقف، درود و رما، مشکلات، مشکلات کا احساس اور ان مشکلات سے نکلنے کیلئے راحیں سب ایک ہو جاتے ہیں۔ اسی لئے پیغمبر اکرم ﷺ نے مومنین کی مثال دیتے ہوئے فرمایا:

**مَثُلُ الْمُؤْمِنِينَ لِيْنِ تَوَاهِمُهُمْ وَتَعَاطُفُهُمْ وَتَرَاحِمُهُمْ مَثُلُ الْجَسَدِ إِذَا إِفْتَكَىٰ مِنْهُ شَيْءٌ**

**نَدَاعِيُّ لَهُ سَابِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهْرِ وَالْحُمْمِ ... إِنَّ**

یعنی مومنوں کی مثال ایک دمرے کے ساتھ محبت کرنے میں سہرا بانی کرنے میں اور رحم کرنے میں

-.....(سورة عنکبوت، آیہ ۴۵)      **أَهْلُ الْبَيْتِ أَسْمَانُهُمْ وَحَقْوَقُهُمْ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ**

الشيخ جعفر السبحانی مدظلله (مسند احمد، الجزء ۴، صفحہ ۲۷۰)

اس جسد کی مانند ہے کہ جب اس میں سے ایک عضو درمیں جلا ہو تو جسد کے باقی اعضاء میں وہ درم حسوں ہوتا ہے۔

اسی طرح امام جعفر صادق علیه السلام فرماتے ہیں:

الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ كَالْجَسِيدُ الْوَاحِدُ، إِنِّي أَشْتَكِي شَيْئًا مِنْهُ وَجَدَ اللَّهُ ذَلِكَ فِي سَائِرِ  
جَسَدِهِ.....

یعنی مومن مومن کا بھائی ہے، جیسے جسد واحد ہوتا ہے، جب جسد کے ایک حصے کو تکلیف ہو تو اس کا درد جسم کے باقی اعضاء کو پہنچتا ہے.....

پس موشن کی مثال جسد کی مانند ہے اور فرد فرداً اس کے اعضاء کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اگر ان اعضاء میں سے کوئی ایک عضو کو کھجائے، زخمی ہو جائے، رنجور دپر پیشان ہو جائے تو اس کیلئے سارے اعضاء تکلیف اٹھاتے ہیں اور ایک عضو کا درد پورے بیکر کے اندر سراہیت کر جاتا ہے۔ یعنی اگر ایک فرد بھی تکلیف میں جلا ہے تو اس تکلیف میں پورا اسلامی معاشرہ جلا ہو جاتا ہے۔ اگر انسان کی آنکھی میں درد ہو اور آنکھ، بازو، پاؤں اور باقی حصوں کو احساس نہ ہو تو اس کے معانی یہ ہیں کہ اس انسان کے اعضاء خنک، شل، مفلوج اور بے حس ہو چکے ہیں اور بے حسی بدن کیلئے موت ہے۔ اگر آنکھی کا درد پورے بدن میں محسوں نہ ہو تو یہ خوف کی علامت ہے الہذا یہاں ڈرنا اور پیشان ہونا چاہئے۔

پس کلمہ توحید کا اثر یہ ہے کہ جتنے بھی الہی توحید ہیں ان کے اندر توحید عمل، توحید سمت و توحید مقصد موجود ہو اور وہ تمام امور جو کہ باہم مشترک امور ہیں ان کے اندر بھی وحدت و یکگنت برقرار ہو۔ آج ہمدرد توحید کا اقرار کرنے والے بہت کم امور پر اتفاق رکھتے ہیں یعنی ہماری توحید نے فقط زبانی اور وہنی شکل اختیار کی ہے لیکن یہ ہمارے عمل اور معاشرے میں نہیں آئی۔ ہم ایک توحیدی سوسائٹی نہیں ہنگے۔

.....(الكافی -الکلبی،الجزء ۲،صفحة ۲۳۸)

علام اقبال کے بقول:

منفعت ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک  
ایک بھی سب کا نبی دین بھی ایمان بھی ایک  
حرم ہاں بھی اللہ بھی قرآن بھی ایک  
کچھ بڑی بات تھی ہوتی چو مسلمان بھی ایک  
فرقہ بندی ہے کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں  
کیا زمانے میں بہتے کی بھی باتیں ہیں.....  
اور سب سے بڑھ کر تمہارا شن بھی ایک ہے۔ اتحاد کی محور کا تھا جو ہوتا ہے اور بہترین محور اتحاد ذات  
گرامی و تعلیمات پیغمبر اکرم ﷺ ہیں۔ آیا جس نبی نے دنیا کو توحید کیا ہوا ہے، جس نے اوس دخراج کو تحد  
کر دیا، مہاجر و انصار کو تحد کر دیا تو کیا اس کے گرد شیعہ اور سنی تحدیں ہو سکتے؟ بلکہ قرآن تو یہ کہتا ہے کہ اے نبی!  
آن لوگوں کو بھی اتحاد کی دعوت دیں جو آپؐ کو رسول اور قرآن کو آسمانی کتاب بھی نہیں مانتے۔  
وہ فداہب جن میں فقط خدا پرستی کا اشتراک ہے قرآن کہہ رہا ہے کہ ان کو بھی دعوت اشتراک دو۔ تو پھر  
جن کا رسول بھی ایک ہے، قرآن بھی ایک ہے، قیامت بھی ایک ہے اور قبلہ و کعبہ بھی ایک ہے کیا وہ  
تحدیں ہو سکتے؟ اللہنا پیغمبر اکرمؐ کی نبوت کا اقرار، پیغمبر اکرمؐ کی رسالت کا اتباع اور محبت پیغمبر اکرمؐ اقتضاۓ  
وحدت پیغمبر اسلامیں کرتی ہے۔  
پس امام شیعی کے مطابق اگر کوئی کفر توحید پر صداقت اور سچے دل سے ایمان لائے تو اُس کا اثر توحید  
کلمہ ہے۔ وحدت میں مسلمانوں کی عزت و بقا کا راز پوشیدہ ہے۔ شیعہ و سنی وحدت کے طفیل باقی رہ سکتے ہیں۔  
وحدت نجات کا واحد ذریحہ ہے۔ وحدت ہمارے لئے کشی نبات ہے۔ اگر ہم تحدیں ہوئے تو چھوٹے چھوٹے

.....(بانیگ دراء، جواب شکوه، صفحہ ۲۱۴)

جزیرے بھی ہمارے مقدسات کی توجیں کریں گے لیکن اگر ہم ایک ہو گئے تو پھر شیطان بزرگ امریکہ، اس کے اذناب اور یورپین یونین کو بھی جرأت نہیں ہو گی کہ اسلام کے خلاف زبان درازی و گستاخی کر سکیں۔

ان کی مذموم سازشوں اور گستاخیوں کا جواب دینے کیلئے ہمیں اسلحے، گولیوں اور کسی اسکی چیز کی ضرورت نہیں ہے جس سے وہ ہمارا چہرہ اور سمع کر کے پیش کریں۔ ہم اگر جواب دے سکتے ہیں تو تمجد ہو کر دے سکتے ہیں۔ اگر مسلمین ایک نماز متمدد تلقن ہو کر پڑھیں، ایک جلوں تحد ہو کر نکالیں، ایک محفل و مجلس اتحاد کے ساتھ منعقد کریں تو دشمنان اسلام کو جواب مل جائے گا اور وہ آپ کی پرواہ کریں گے۔ ایک ارب مسلمان تو بہت زیادہ ہیں اس عزت رفتہ کو بحال کرانے کیلئے صرف پاکستان کے مسلمان کافی ہیں۔ ہمیں اس ذلت سے لکھنا ہے۔ ہمیں امریکہ، ڈنمارک، ہالینڈ اور ان کی پشت پر موجود طاغوتی و شیطانی طاقتوں کو پیغمبر اکرم ﷺ، قرآن و مقدسات تو اسلامی کی توجیں کا جواب دیتا ہے اور فرماوش شدہ دین کے حصوں کو احیاء کرتا ہے۔

### امام خمینیؑ کے فرمان کے منابع

امام خمینیؑ نے جو بیان فرمایا تھا کہ ”اسلام“ گمشدہ است ”تو یہ بھی ائمہ مصویں ﷺ کی تعلیمات سے اخذ کر کے بیان فرمایا تھا۔ نهج البلاغہ میں امیر المؤمنین علیہ السلام فرماتے ہیں:

لَبِسَ الْإِسْلَامُ لَمَّاْ أَفْرَوْ مَقْلُوبَاهَا.

اسلام کا البارہ پوشنیں کی طرح اٹھا اور ٹھا جائے گا۔

یعنی مسلمانوں نے اسلام کا البارہ تو اور ٹھا لیا ہے لیکن اٹھا اور ٹھا ہے۔ فروعی بی بان میں جما کی طرز کے لبادے کو کہتے ہیں۔ اس زمانے میں چڑے کا البارہ اہم بنا کر پہننا جانتا تھا جسے عرب فرو کہتے ہیں۔ مولا نے محتیان ﷺ کے مطابق علماء، حکمرانوں، عبادت گزاروں، والش مندوں اور امت نے اسلام کا البارہ تو اور ٹھا لیا ہے

۱۔.....(نهج البلاغہ، خطبہ ۶) (غیر الحكم و درر الكلم، الجزء، صفحہ ۳۱۶)

تہذیب  
تبلیغ  
لار  
لذت

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بمار افریضہ ॥ 341 ॥

لیکن آٹا اور حاصل ہے۔ جب کوئی چیز اُٹی ہو جائے تو اس کے اندر ہر چیز اُٹی ہو جاتی ہے۔  
اسی طرح سید الشهداء علیہ السلام نے بھی فرمایا تھا کہ کچھ اسلام کی حالت اُٹے برتن کی تہہ میں پیچی ہوئی تری کی طرح ہو گئی ہے۔

وَلَمْ يَقِنْ مِنْهَا إِلَّا صَبَابَةٌ كَصَبَابَةِ الْأَنَاءِ.....

اچھائیوں میں سے صرف اتارہ گیا ہے ہتنا برتن کی تہہ میں رہ جانے والا پانی.....

امام رضی اللہ عنہ فرماتے تھے کہ بھی حالت اب تک ہے بلکہ اب تو اس کی تری بھی خشک ہو چکی ہے۔ فقط چند رسومات، چند عبادات اور چند اقدامات کے اندر دین کو منحصر کر جنت پر قبضہ کرنے کی تیاری کر لیتا وہی اللادین ہے۔

اُٹے اسلام کا ایک اثر یہ ہے کہ اس کے اندر ہاؤی و فرعی چیزیں بہت اہمیت اختیار کر لئی ہیں لیکن بنیادی چیزوں کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی مثلاً امت، معاشرے، عیشت، سیاست اور حکومت کو نظر انداز کر دیا جاتا ہے یعنی صحیح کا کام عبادت گاہ سنگالنا اور قیصر کا کام حکومت کرنا ہے۔ اگرچہ اور قیصر کو جدا کیا تو صحیح سولی پر جائی کے گا اور قیصر معاشرے کو تجاہ کر دے گا۔ بھی کام اسلامی سرزی میں پاکستان پاکستان کے ساتھ ہوا ہے۔ اسی طرح شیر گھی کھو پڑیوں کو وحدت سماڑش لگتی ہے اور تفرقہ عبادت لگتا ہے۔ لہذا ہمیں اس الہادے اور برتن کو سیدھا کر کے اس پر عمل کرنا ہے اور دوسروں کو بھی آگاہ کرنا ہے اور یہ کام مشکل نہیں ہے۔

ل۔.....(الہوف۔ سید ابن طاووس) (بحار الأنوار حعلامہ مجلسی) (مسخنان حسین بن علی از مدینہ تا کربلا) (المجالس السنیۃ) (تاریخ الاسم والمرسل والملوك - الطبری، الجزء ۳، صفحہ ۷۷۰) (تاریخ مدینۃ دمشق و ذکر فضلها و تسمیۃ من حلها من الأمثال - أبي القاسم علی بن الحسن ابن محبہ اللہ بن عبد الله الشافعی، الجزء ۷، صفحہ ۲۱۷)

## امام خمینی "اور احیاء حج

امام خمینی نے سب سے زیادہ توجہ حج مجھی عبادت کو دی کہ جو امت سازی کے لئے تھی۔ لیکن آج یہ عبادت امت مسلم کا فقط ایک کرشل اجتماع بن کر رہ گئی ہے تاکہ اس کے ذریعہ ملٹی پیشکش کپنیوں کے قائدے ہوں، ٹرانسپورٹوں کے قائدے ہوں، ہوٹلز کے قائدے ہوں اور چائیں سیست دوسرا مالک کی کپنیوں کے قائدے ہوں۔ حاجی ہر سال کعبہ کے گرد پکڑ کر بیک کا ورد کر کے تمکات خرید کرو اپنی آجائے ہیں حالانکہ حج کی سرزمیں کے پڑوں میں عراق کی سالوں سے جل رہا ہے لیکن اس حج کے اندر اس کی بات تک نہیں ہوتی۔ سانحہ سال سے اسرائیل فلسطینیوں کے اوپر ظلم ڈھارہا ہے اور قبلہ اول غصب ہو چکا ہے لیکن مظلوم فلسطینیوں کے حق میں بات تک نہیں ہوتی۔ وہ اس کی وجہ یہ بیان کرتے ہیں کہ یہ حج عبادت کی جگہ یہ سیاست کی جگہ نہیں ہے۔ لیکن سب سے بڑا الیہ ہے۔

سید الشہداء علیہ السلام جب سانحہ بھری میں کہ پہنچ تو پری امت حج کے لئے تیار تھی لیکن آنحضرت الحجہ کو سید الشہداء علیہ السلام نے احرام کھول کر کہ سُنْنَةُ كَارَادَهُ كَيَا اور ان لوگوں کو بھی کہا کہ آپ میر اساتھ دو تو انہوں نے بھی کہا تھا کہ آپ یہاں سیاست کرنے آئے ہیں لیکن ہم عبادت کرنے آئے ہیں۔ جس قوم کی سیاست و عبادت الگ ہو جائے اس کی عبادت و سیاست دونوں بے روح ہو جاتی ہیں۔

حج ایک عظیم عبادت ہے لیکن جو حج آج کل ہو رہا ہے اسے امام راحلؒ نے حج ابراء ہی نہیں کی بلکہ پور کوشش کی۔ آج کا حج اگر ابراء ہی تھا تو یہ مسلمانوں کے مذاہات کو فائدہ پہنچاتا لیکن اس کے برخلاف یہ چاکرہ، جانپان اور یورپی یونین کو فائدہ پہنچانے والا، ہوٹلوں اور ملٹی پیشکش کپنیوں کو فائدہ پہنچانے والا حج بن گیا ہے۔ امام خمینی نے اس کیلئے قربانیاں بھی دیں لیکن امت ابھی اتنی بیدار نہیں ہوئی کہ امام راحلؒ کے اس نکتہ کو بھیتی اور ان کا ساتھ دریقی۔

## امام خمینیؑ کے مطابق نماز سے بڑا واجب

امام خمینیؑ فرماتے تھے کہ واجبات سے بڑا واجب مسلمین کے درمیان وحدت ہے۔ بعض اوقات امامؑ نے یہ فرمایا کہ حکومت اسلامی کا دفاع کرنا یا حکومت اسلامی کا برپا کرنا نماز سے بڑا واجب ہے لیکن، بہت سارے روحانیوں اور علماء سے بھی یہ بات ہضم نہیں ہوتی تھی کہ نمازوں سے بھی بڑا واجب کیا ہو سکتا ہے؟ لیکن یہ رتی سید الشهداءؑ سے پڑھتا ہے کہ اسلام کا دفاع نمازوں سے بھی بڑا واجب ہے۔

اگر دین ہے تو دین کی حرمت بھی ہے لیکن اگر ہم فقط دین لے لیں اور دین کی حرمت کا احساس نہ کریں اسی طرح عبادتوں کی حرمت کا خیال نہ رکھیں تو یہ روح اسلام کے منافی ہے۔ سید الشهداءؑ حضرت امام حسینؑ کے زمانے میں جو قوم اس وقت حج کر رہی تھی اُس کو حج کا احساس تھا لیکن حج کی حرمت کا احساس نہیں تھا۔ اگر امت کی نظر میں فقط کعبہ کا طواف کرنا ہی دین تھا تو امام کی ضرورت ہی نہیں تھی جو کہ امام کے بغیر بھی چکر لگائے جاسکتے ہیں۔ خدا متوں کے اندر امام اسی لئے ہاتا ہے کہ متوں کو ہاتے کہ عبادت کا وقت ہوتا ہے اور کب عبادت کی حرمت پچانے کا وقت ہوتا ہے۔

امام خمینیؑ وہ بزرگوار و عالیشان فقیہ ہیں کہ جنہیں دین بھی پڑھتا اور دین کی حرمت بھی معلوم تھی یعنی انہوں نے اسکی فتنہ نہیں پڑھی تھی کہ جس میں فقط تم اور طہارت تھی بلکہ انہیں یہ بھی معلوم تھا کہ اس فتنے کی حرمت بھی موجود ہے۔ اگر حرمت فتنے محفوظ رہی تو آنے والی سلوکوں کیلئے فتنہ بھی محفوظ ہو گی۔ اس لئے حرمت دین پچانا اہم ترین فریضہ ہے۔ آج امام خمینیؑ کے خلف صاحبِ رہبر معظم ائمہ اسلامی حضرت آیت اللہ خامنہ ای و امام خلیفہ العالی نے جو امت مسلمہ کو وحدت کی طرف بلایا ہے تو یہ قرآنی حکمت، قرآنی اصل اور دینی بنیاد کے تحت بلایا ہے لہذا امت مسلمہ کو آپ کی آواز پر بیک کہتے ہوئے بیداری کا ثبوت دیتا ہے۔ آج دن ان اپنے چیخ منسوبوں کے تحت پوری امت مسلمہ کو خطروں کی اتحاد گہرا ہیں میں جو وکننا چاہتا ہے اور ان کے ہمچندوں اور سازشوں سے آگاہ و نبیر دار ہونے کیلئے بالصیرت میر کاروان کی ضرورت ہے۔

تم بھی کہ مطابق نماز سے بڑا واجب

## اقبال کامیر کاروان

قوم و ملت کو یہ خطرے ایک آگہ و بیدار رہبر اور اقبال کامیر کاروان ہی تھا سکتا ہے۔ اقبال کامیر کاروان وہ نہیں ہے جو صرف ہاتھ چواسکتا ہو، پوئے دلواسکتا ہو، اپنے بیزد یکہ کر خوش ہو سکتا ہوں، اپنے گلے میں ہارڈ ہو سکتا ہو یا اپنی کری حاصل کر سکتا ہوں بلکہ اقبال کامیر کاروان وہ ہے جو

موت کے آنے میں تجھے کو دکھا کر رُخ دوست

زندگی تھرے لئے اور بھی دشوار کرے.....  
لیکن، تم ایسا کامیر کاروان ڈھونڈتے ہیں جو کچھ بیوں میں ہماری مدد کرے، ہمارے ڈل بچوں کو بھی اعلیٰ تعلیم کیلئے واٹلے دلواسکے، ہمیں جعلی ویزے دلواسکے، ہمارے غلط اور خلاف قانون کاموں میں ہماری حمایت کر سکے اور ہمیں جیلوں سے باہر نکلو سکے۔

اقبال کامیر کاروان وہ ہے جو تیر اسکھا اور جھین جھین لے، تجھے گھر سے اٹھا کر میدان میں لے آئے اور موت کے آئندہ میں خدا کھا کر تیری زندگی اور بھی دشوار کر دے۔ حضرت شیخ میر مصطفیٰ کامیر کاروان اقبال ہیں اور یہ اقبال کا انہا کہنا ہے:

تھر د سنان و خنجر و شمشیر آڑزوست

ہامن ماما کے مسلک شہیر مر آڑزوست.....  
اقبال کا کہنا کیا ہے کہ میں تھن د سنان کا عاشق ہوں۔ تیر الامام وہ ہے جو تجھے میدان سے کال کر ڈرائیک روں میں بخادے لیکن میر الامام وہ ہے جو مجھے گھر سے اٹھا کر کر بلا میں جابسائے۔ ہامن میا یعنی میرے ساتھ نہ آ کہ میر اسکلک شیخ کا اسکلک ہے۔ میر اسکلک خلقا ہی نہیں ہے کہ میں ایک جگہ بیٹھ کر تسبیح و مصلی سے خدا کو راضی رکھنے کی کوشش کروں بلکہ میر اسکلک وہ ہے کہ را خدا میں اپنی گروں بھی کٹوا سکتا ہوں۔

اقبال کامیر کاروان

آپ میر کاروان کی مزید خصوصیات ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

نگے بلند، سخن دل نواز، جان پرسوز

یہی ہے رخت سفر میر کاروان کیلئے.....

اقوٰل کے مطابق وہ میر کاروان امت مسلم نہیں ہو سکتا جو یک نظر انسان ہو، جو صرف انہا قبیلہ، انی قوم،

انسانی علاقه، این مسلک، این فقہ، این کتاب دیکھتا ہوا در جس کو باقی آدمیت مسلم نظر نہ آئی ہو۔ اقبال<sup>۲۰</sup> کا میر کارروان وہ

ہے جو اگر چڑھتا یا ان میں ہو یکین اُس کا دل فلسطین کیلئے تڑپا ہو، کشیر کیلئے تڑپا ہو، لبنان کیلئے تڑپا ہوا وغیرہ کے مظلومین پر نکالتا ہے۔

وہ اتنی بلند نگاہ رکھتا ہو کہ پوری امت بھی اس کی نظروں میں ہو اور امت کے دشمنوں پر بھی نظر رکھئے رکھے۔ امت کے دشمنوں کو سمجھتا ہو کہ وہ کس وقت کیا سوچ رہے ہیں اور ان کی چالیں کیا ہیں؟ میر کاروال کی جان پر سوز ہو یعنی اس کا سینہ ساری دنیا کے درد سے بھرا ہوا ہو۔

خناں حکمرانوں کا دین و مذهب پر تعلیم دیتا ہے کہ

رندو خراب حال کو زاپندازه چھوڑ تو

نچھے کوہ رائی کیا پڑی اپنی دیڑھ تو

جبکہ اسلام کی تعلیم اس کے برعکس ہے۔ امیر مینا کی کے بقول اسلام کہتا ہے:

دندن جانے کسی بھے تڑپتے ہوں ہم امیر

سارے حقوق محفوظ ہیں۔

اساسن خدا کو بہت سنبھلے کے جس کے اندر تمام مسلمین و مظاہرین جہاں کا درد موجو جودے

لے۔۔۔۔۔ (بال جبریل، صفحہ ۵۶)

## رہبر انقلاب، دردِ دشمنِ امت وداعیٰ وحدت

آج اگر پوری دنیا میں دیکھیں تو پوری قاطعیت کے ساتھ کہا جاسکتا ہے کہ اس وقت امت اسلامی و مظلومین جہان کیلئے سب سے زیادہ درد رکھنے والی اور سب سے زیادہ کوشش کرنے والی شخصیت رہبر انقلاب اسلامی حضرت آیت اللہ خامنہ ای دام ظله العالی ہیں۔ آج پوری امت مسلمہ کو وحدت کی طرف بلانے والی شخصیت رہبر انقلاب حضرت آیت اللہ خامنہ ای دام ظله العالی ہیں۔ آج سب حکمرانوں میں صرف رہبر انقلاب اسلامی حضرت آیت اللہ خامنہ ای دام ظله العالی ہیں اور با بصیرت رہبر ہیں۔ یہ ایک شخصیت پوری شیطانی طاقتون کے مقابلے میں ذہنی ہوئی، ان کی چالوں کو بخشنے والی، ان کی سازشوں کو بخشنے والی اور اُمیٰ مسلمہ کا درد رکھنے والی ہے۔

رہبر مظلوم اُنقلاب اسلامی حضرت آیت اللہ خامنہ ای دام ظله العالی نے ایک سال کو حالات کے تناظر میں اتحادِ مسلمین کیلئے وحدتِ اسلامی کا سال قرار دیا تھا کیونکہ ڈمن نے وہ سال تفریق کا سال قرار دیا تھا۔ اسی سال دشمنانِ دین نے مسلمانوں کو تفییم کرنے کا خطہ تک منظور ہے بنایا تھا اور تفریق کا بازار گرم کر دیا تھا۔ ڈمن نے رسم طور پر ڈیکھر (Declare) کیا تھا کہ ۲۰۰۳ء میں ایران کے اندر انقلابِ ختم ہو جائے گا اور وہاں پر ان کی دلخواہ حکومت آجائے گی، یعنی وہی جمہوریت جو افغانستان و عراق میں آئی ہوئی ہے، وہی جمہوریت جس کے ذریعے جمہور کا ناطقہ بند ہو چکا ہے، وہی جمہوریت جس کے نتیجے میں جمہور سانس بھی نہیں لے سکتے اور وہی جمہوریت جس نے لوگوں کو جمہور کی لاشیں اٹھانا سکھا دیا ہے۔ دشمنوں نے اسی طرح کی پلانگ کئی ملکوں کے لئے کی ہوئی تھی اور پاکستان کو اپنے نارگٹ کے بہت سی قریب پہنچا دیا ہے لیکن ابھی وہاں پہنچنے کیسی بذراں اور کا اعلان کیا ہے اور نئے انداز سے دوبارہ گیم شروع کیا ہے۔ اقبال کے بقول:

بـدـلـتـے رـبـتـے ہـبـسـ انـداـزـ کـوـفـیـ وـشـامـمـیـ.....

یـعنـی بـرـبـرـ نـبـرـ طـاقـتـیـں وـہـیـ ہـیـںـ لـیـکـنـ صـرـفـ چـہـرـےـ اـورـ مـہـرـےـ بـدـلـ گـئـےـ ہـیـںـ۔ـاـنـہـوـںـ نـےـ پـاـکـسـتـانـ،

افغانستان، ایران، عراق، لبنان، فلسطین، لیban، سوریا، جورڈن، کویت، سعودی عرب، اومان، تحدہ عرب امارات، سکن اور ترکی کے حوالے سے گریٹر اسرائیل (Greater Israel) کے قام کیلئے جو نتیجہ اور روڈ میپ (Roadmap) بنا تھا وہ فقط مسلمانوں کو آپس میں لا رانا تھا اور سب سے بڑھ کر شیعہ سنی جنگ کرانی تھی۔ اس وقت میل ایسٹ میں یہ کافی حد تک کامیاب بھی ہو چکے ہیں اسی طرح پوری دنیا نے اسلام اور دیگر ممالک کے لئے بھی ان کے ہمراپر نقشے تھے لیکن رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکولہ نے ان کی سازشوں و چالوں کو بھانپا اور امت مسلم سے وحدت کا تقاضا کیا۔ اگر دشمن نے ہمارے لئے نقشہ بنایا ہے تو ہم بھی نقشہ بنائے ہیں۔

**وَمَكْرُوا وَمَكْرُ اللَّهُ.....**

اور ان لوگوں نے مکاری کی اور اللہ نے بھی اس کے دفعیر کی تدبیر کی.....

انہوں نے بھی مکر کیا ہے اور اللہ نے بھی ان کے مقابلہ میں چال چلی ہے۔ اللہ جب چال چلتا ہے تو اپنے مخصوص بندوں اور مجاہدوں کے ذریعہ چلا ہے لیکن شیطان جب چال چلتا ہے تو بش، اوباما، یورپیین یونیون، نیشن، ولاد بینک اور دیگر عالمی اداروں کے ذریعہ چلا ہے۔

**وَاللَّهُ خَيْرُ الْعَاكِرِينَ ۝۵**

اور خدا سب سے بہتر تدبیر کرنے والا ہے۔

اللہ کے مقابلہ میں ان کی چال چلتی نہیں ہے اور ان کا مکر بے اثر ہو جاتا ہے۔ لہذا رہبر معظم نے تمام امت مسلم سے فرمایا کہ اگر وہ ہمیں تفرقہ کی طرف لے جانا چاہتے ہیں تو ہم اپنی نجات کی خاطر وحدت کی دعوت دیں۔ آپ نے پوری امت مسلم سے چاہا تھا کہ اس سال آپس میں تحد و تشقق ہونے کی ہر سال سے زیادہ کوششیں کریں۔ چونکہ وہ ایک ایسے مقام پر ہیں اور پوری دنیا سے آگاہ و باخبر ہیں، دوست دشمن سے باخبر ہیں کہ

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۵۴) .....( سورہ آل عمران، آیہ ۵۴)

دوسٹ کیا کر رہا ہے اور دشمن کیا کر رہا ہے؟ اس سال ہونا تو یہ چاہئے تھا کہ پاکستان جہاں سے تفرقہ و دہشت گردی کی خبریں آئے دن دنیا میں پھیلتی ہیں اس کے قریب قریب میں وحدت کی مخلیں برپا ہوتیں اور وہ میدیا جو دنیا کو پاکستان سے تفرقہ کی خبریں منتقل کرتا تھا تاریخ الاول کے اندر اور خصوصاً ہفتہ وحدت کے اندر وحدت کی خبریں منتقل کرتا تھا کہ دنیا کو باور کرایا جاتا کہ ابھی اس قوم کے اندر دیندار، ملکدار، محدث اور درود رکھنے والے لوگ موجود ہیں لیکن افسوس بھی ہے کہ لوگ بیدار نہیں ہیں۔

آج بھی رہبر انقلاب اسلامی نے پوری دنیا کے علماء سے درخواست کی ہے کہ آپس میں مل بیٹھیں اور مل بیٹھ کر اس امت کیلئے مشورہ وحدت مہیا کریں۔ رہبر معظمہ نے امام راحلؒ کی بری کے موقع پر بجنوان رہبر، ولی امر مسلمین، مجتهد و ولی فقیر اس بات کا برپا اظہار کیا کہ میرے نزدیک جو انسان بھی زبان یا قلم سے ایسی بات کہے اور لکھے کہ جس سے مسلمانوں کے اندر تفرقہ پڑتا ہے تو اسی بات کرنا حرام ہے۔ آج پاکستان کے اندر کسی بے گناہ کا خون گرتا ہے تو یہی تفرقہ پھیلانے والے اس خون کے ذمہ دار ہیں۔

رہبر مسلمین نے اپنے متعدد خطبات میں بیان فرمایا ہے کہ وحدت اہم ترین واجبات میں سے ہے، یہ سب سے عظیم واجب ہے اور آپ سے پہلے آپ کے پیشوور رہبر کیرا مام عظیٰ نے پوری امت مسلم کو اس نکتے کی طرف متوجہ کیا کہ امت مسلم کا سب سے بڑا ضعف اور کمزوری تفرقہ اور آپس کی پھوٹ و زداع ہے۔ آج مسلمان حکمرانوں نے رسولی اور غلامی کا جو طوق گلے میں ڈال رکھا ہے اور اس کے نتیجہ میں عالم اسلام کو جس کیفیت کا سامنا کرنا پڑ رہا ہے ایسے عالم میں یہ شخصیت امت کا درد بھی رکھتی ہے، اس کیلئے عملی اقدامات بھی کرتی ہے اور فرداں قربانیاں بھی دے رہی ہے۔ انہیں درود امت و درود اسلام کا کتنا عظیم تاداں دینا پڑ رہا ہے اور کیا کچھ برداشت کرنا پڑ رہا ہے ورنہ وہ ذلیل حکمران جنہوں نے خود بھی ذلت کا راستہ اختیار کیا، اپنی قوموں کو بھی ذلت کے راستے پر ڈالا اور اپنی سرزینوں کو بھی ڈالا ان کو بھی مشورہ دیتے ہیں کہ آپ کو ساری دنیا سے گلر لینے کی کیا پڑی ہے؟ آپ بھی سمجھوئے کریں، ان کے ساتھ مل بیٹھیں اور جو باتیں وہ کہتے ہیں انہیں مان لیجئے۔

در اصل الا اللہ کہنا مشکل نہیں بلکہ الا اللہ کہنا دشوار ہے۔ امام عزیز فرماتے تھے کہ یہ "لا" سیکھ لجئے۔ حضرت

دین افغانستان کی امت و امنی وحدت

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ      349

اقبالؒ میں ریز لا الہ سے واقف تھے اور فرماتے تھے:

صنم کدھ ہے جھان اور مرد حق ہے خلیل  
یہ نکتھ وہ ہے کہ پوشیدہ لا الہ میں ہے ...  
آپؑ نے اس نکتھ پر مزید روشنی ڈالتے ہوئے فرمایا:  
خرد دیکھئے اگر دل کی نگہ سے  
جھان دشمن ہے دو لا الہ سے ...  
قرآنی تعلیم یہی ہے کہ  
لَمْ يَكُنْ بِالظَّاغُوتِ وَيَوْمَنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعَرْوَةِ الْوُتْقَى لَا إِنْقَاصَ لَهَا ..... ح  
پس جو طاغوت کا انکار کرے اور اللہ پر ایمان لے آئے اس نے نٹوئے والا منبوط سہارا تھام لیا.....  
در اصل اُس کے ہاتھ میں یہ جل انتہی آتی ہے جو طاغوت کا انکار کرے اور خدا کے اور ایمان لائے۔  
اسی قرآنی نبیاد پر درود اسلام و درود مسلمین رکھنے والے رہبر انقلاب حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکورہ العالی پوری ڈنیا  
کے طاغوتوں کے مقابلہ میں میزدھ پر ہیں اور تمام اہلیان اسلام کو دعوت وحدت و تحداد کے رہے ہیں۔

### رہبر انقلاب اسلامی بابصیرت منذر

آج ہمیں چاری دستز میں نہیں ہیں اور امامؑ ہمیں بحکم خدا پر وہ غیرہ میں ہیں۔ اس بات پر اہل سنت اور  
امامیہ دلوں کا اعتقاد ہے۔ مسلمین کے درمیان وحدت کا نکتہ ہے، الہذا زمانہ غیبت امامؑ میں کوئی تو ہونا چاہئے  
جو امت کو خطرات سے آگاہ کرے۔ الحمد للہ کہ خداوند بارک و تعالیٰ نے اس امت کے اوپر اپنی نعمت تمام کی اور  
رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکورہ کی صورت میں ایک آگاہ و بصیر رہبر عطا کیا۔ اس رہبر نے فرمایا کہ آج

لے..... (باب جبریلؑ، صفحہ ۷۱)      ح..... (ارمغان حجاز، صفحہ ۴۳)      ح..... (سورہ بقرہ، آیہ ۲۵۶)

ذین کی طرف سے امت مسلمہ کو ختم کرنے کے لئے ناپاک سازش بنائی گئی ہے اور اس کیلئے جو اسلوب استعمال کر رہا ہے وہ امت کے اندر تفرقہ ہے۔ ذہب کو دستاویز قرار دے کر، ذہب کے اندر گروہ بنا کر فرقہ بناتا بھروسے بنا اور ان کو ایک دوسرے کے خلاف لڑانا، ایک دوسرے کو دست بگریان کرنا ذین کی چالوں میں سے ایک چال

۴

### رہبر مسلمین کے مطابق نیٹو (NATO) کی اقسام

آگاہ دہبیست رہبر انقلاب حضرت آیت اللہ خامنہ ای حظط اللہ نے ہمیں بتادیا ہے کہ اس وقت چار قسم کے نیٹو (NATO; North Atlantic Treaty Organization) نے عالم اسلام پر حملہ کیا ہوا ہے اور امت مسلمہ کو دراصل انہی چار قسم کے نیٹو سے خطرہ ہے جو شیطان نے بنائے ہیں اور عالم اسلام پر قبضہ کرنا چاہتے ہیں۔

(۱) عسکری نیٹو (Military NATO)

(۲) سیاسی نیٹو (Political NATO)

(۳) کچھری نیٹو (Cultural NATO)

(۴) اقتصادی نیٹو (Financial NATO)

اگر ہم نیٹو کا تعارف کا رکورڈی کے طائفے سے کریں تو نیٹو سے مراد وہ حملہ آور فورسز ہیں جنہوں نے خاص طور پر عالم اسلام پر یلغار کی ہوئی ہے۔ عسکری و فوجی نیٹو تو سب کیلئے واضح ہے یعنی چند ممالک کے درمیان عسکری اتحاد (Military Alliance) جس کا مرکز شیطان بزرگ امریکہ ہے۔ اسی نیٹو نے افغانستان پر قبضہ کیا ہوا ہے اور سینی عراق کے اندر موجود ہے۔ اب یہ سارے اسلامی ممالک پر قبضہ کرنے کیلئے پرتو لے ہوئے ہے۔

رہبر مسلمین کے مطابق نیٹو (NATO) کی اقسام

## کلچرل نیٹو سب سے بڑا خطرہ

اس وقت جو چالنجز (Challenges) میں درپیش ہیں ان میں سب سے بڑا جتنی خطری ثابت یلغار ہے۔ اس وقت آری نیٹ سے زیادہ خطرناک اور پاورفل کلچرل نیٹ ہے کہ جس کا حملہ سب سے زیادہ سخت ہے۔ آری نیٹ کے حلوں سے گری ہوئی لاشیں تو ہمیں نظر آری ہیں لیکن کلچرل نیٹ کی گرائی ہوئی لاشیں جو گلی گلی، کوچ کوچ پڑی ہوئی ہیں ہمیں نظر نہیں آتیں۔

دشمن اسلام نے کلچرل نیٹ کو باقاعدہ طور پر منظم کیا ہوا ہے اور اس کو مختلف نام بھی دیے ہوئے ہیں مثلاً Nollywood, Tollywood, Lollywood, Bollywood, Hollywood وغیرہ کے نام سے کلچرل نیٹ کے جملے اسکواڑ، کالجز، یونیورسٹیز اور گروپوں میں نیٹ، ڈش، سینما اور کبل نیٹ ورک کے ذریعے 24 گھنٹے روزانہ ہو رہے ہیں۔ معاشرے میں جتنے بھی بے حیا مرد، عورتیں اور نی نسل ہے ان سب کو کلچرل نیٹ نے موت کے گھاث اتارا ہے جیسیں اس نیٹ سے مقابلہ کرنا ہے۔ بقول شاعر:

بِمَ امْنِ چَابِدَ بِهِنْ مَكْرُ ظَلَمَ كَيْ خَلَاف  
گَرْ جَنَگَ لَازِمَى بِيْ دُوْبَهْ رَجَنَگَ بِيْ سَمَى  
خُودَسِ جَنَگَ كَآغاَزَنَهْ كَرِيْنَ لِكِنْ جَوْ جَنَگَ ثُونَى جَاتِيْ هَيْ أَكْرَوْهْ نَلَّاَزِي جَاءَ تَوْسِيْسِ مَثَ جَاتِيْ هَيْ۔  
یہ کلچرل وار (Cultural War) بنام کلیش آف سویا لائز بیز (Clash of Civilizations) ہے۔

خُونِی گئی جنگ ہے۔ آپ چاہیں یا نہ چاہیں لیکن یہ جنگ ہمیں لڑنی پڑے گی۔

کلیش آف سویا لائز بیز کے حوالے سے Huntington ای امریکی Political scientist (The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order) نے ایک کتاب لکھی ہے جس کا نام the theoretician ہے۔ یعنی اس سارے محترم کے ہے جو اہمی جاری ہے۔ اس نے اپنے سابقہ سیاسی پیش روؤں کو Blame کیا ہے کہ وہ غلط سوچتے رہے ہیں اور ان کی غلط سوچ کی وجہ سے امریکہ اتنا بچپنے رہ گیا کہ دنیا پر غلبہ نہیں پاس کا۔ ہم ایک صدی سے کوشش کر رہے ہیں لیکن

اب تک ہمارا غلبہ دنیا پر نہیں ہو سکا کیونکہ ہم نے بھی سیاسی اور اقتصادی میدان فتح کرنے کی کوشش کی ہے۔ ایک زمانے میں ہمارا مقابلہ کیموزم اور سو شلزم کے ساتھ تھا لیکن ہم نے وہ اقتصادی جنگ جیت لی اور آج سرمایہ داری نظام دنیا کا تھا نظام ہے جو غالب ہے اور اسی طرح سے ہم نے سیاسی نظام بھی جیت لیا کہ پوری دنیا کے اوپر ہم نے غالب ہوتے مفری جمہوریت اور لبرل ڈیموکریسی رائج کر دی لیکن اس کے باوجود اُج بھی ہمارا خواب اور اُسرا ہے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ایک اصلی گروہ تھا جو ہمارے سابقہ تھنک تینک (Think tank) نے نظر انداز کیا ہوا تھا اور وہ کچھ لیئی شافتی میدان ہے۔ جب تک شافتی میدان ہووار نہیں ہوتا اس وقت تک سیاسی و اقتصادی فتح ہمیں اپنے مقصد تک پہنچنے نہیں دے گی۔ اس کے مطابق اس وقت آٹھ بڑی شافتیں و تہذیبیں دنیا کے اندر موجود ہیں اور ان تہذیبوں میں سے سب سے بڑی خطرناک تہذیب جو ہمارا راستہ روکتی ہے وہ اسلامی تہذیب ہے۔

ہم ڈیموکریسی لے کر افغانستان میں جاتے ہیں لیکن وہ اس کا انکار کرتے ہیں۔ عربوں کے لئے ڈیموکریسی کا نہ لکھتے ہیں لیکن انہیں بھی یہ نظام نہیں چاہئے۔ کون سی چیز انہیں روکتی ہے؟ کہا کہ وہ صرف ان کا کچھ ہے اور وہ بھی اسلامی کچھ لہذا جب تک اسلامی تہذیب سرگوں اور ختم نہیں ہوتی ہم اپنے مقاصد میں کامیاب نہیں ہو سکتے۔ چنانچہ اس وقت چوتھی جنگ عظیم جاری ہے جس کا ہدف اور تاریخ اسلام اور مسلمان ہیں۔ اس جنگ سے غفلت نہ برٹیں۔

دشمن نے تفرقہ کے ذریعہ اسلام کو ختم کرنے کا قصد کر رکھا ہے۔ اس وقت دشمن دین نے ”کلیش آف سویا ایزیشنز“ کے نام سے چوتھی جنگ عظیم شروع کر رکھی ہے۔ پہلی دو جنگوں کے بارے میں آپ جانتے ہیں اور تیسرا جنگ عظیم سرد جنگ تھی لیئی کیموزم اور ایمپریل ازم کے درمیان کہ جس جنگ کا نتیجہ کیموزم و سو شلزم ازم کی گھست تھی۔ اب چوتھی جنگ عظیم جاری ہے اور تہذیبوں کی اس جنگ کا رازخ اسلام و مسلمین کی طرف ہے۔ اس جنگ میں بندوق کا استعمال کم ہے اور فلکر یعنی فتوں اور منصوبوں کا استعمال زیادہ ہے۔ اس جنگ کو عالم اسلام کے

خلاف چیتے کیلئے ان کا عالمی منصوبہ فقط تفرقہ پر استوار ہے۔ یہ وہ اختیار ہے کہ جس سے مسلمان خود مسلمان کو تباہ کر دے گا اور مسلمانوں کے خشک رہن کو گولی نہیں چلانی پڑے گی۔

## کلچرل نیٹوہر گھروں میں موجود

میڈیا نے ہمیں کبھی آگاہ نہیں کیا کہ چار نیٹوں ہیں۔ وہ فقط ایک نیٹ کا تذکرہ کرتے ہیں کیونکہ اسے چھپا بھی نہیں سکتے لیکن ان میں کوچھ کام کر رکھا ہوا ہے۔ اس نیٹ کا کام چڑھائی کرتا ہے اور وہ تین پیسے پر وہ کام کرتے ہیں۔ پاکستان کے اوپر یہ چاروں نیٹوں میں حل آؤ ہے۔ عرصہ دراز سے پاکستانی معاشرے پر کلچرل نیٹ نے قبضہ کیا ہوا ہے اور پوری دنیا کے اوپر "کلیش آف سیوالائزیشن" (Clash of Civilizations) کے نام پر جنگ شروع کی ہوئی ہے کہ ہم یا آخری بیکار ہے ہیں اور اس کے بعد ہمارے مقاصد پورے ہو جائیں گے۔ اس کلچرل نیٹ کا ہر اول دست Hollywood اور اس کی پروڈکشنز ہیں جو آج موشن کے گروں میں موجود ہیں۔ ہر یورپ میں کیبل کے ذریعہ کلچرل نیٹ کی فوج اتری ہوئی ہے۔ ابھی عسکری نیٹوں چھاؤنوں میں موقع کے انتقامار میں ہے لیکن کلچرل نیٹ ہمارے گروں کے اندر گھس آئی ہے۔ اسی طرح یا ای واقعہ ای واقعہ کے اپنے الگ منصوبے اور حیاد ہیں۔ ہمیں اپنی سوسائٹی کو سمجھنے اور اس کی مشکلات کی طرف توجہ کرنے کی ضرورت ہے۔ ہمیں اس کو اپنے حال پر نہیں چھوڑتا اور اگر ہم پڑھ لکھ کر اسے اپنے حال پر چھوڑ کر بھاگ جائیں تو یہ خود خواہی ہے اور اس طرح نجات ممکن نہیں ہے۔ ہمیں اسی ملک میں رہتے ہوئے خود کو اور اپنے ملک کو پچانا و سنوارنا ہے۔

## نیوورلڈ آرڈر کیلئے کلچرل وار

پاکستان کے اندر جو کچھ ہو رہا ہے اس کا عالمی سیاست سے کہرا تھا ہے۔ یہ باقاعدہ نہیں پر وہ کیا اندر گراوڑ نہیں ہیں بلکہ میڈیا پر بھی آجھی ہیں، ان کے مختلف افراد نے اپنی گفتگووں میں کبھی ہیں اور کتابیں بھی لکھی ہوئی ہیں۔ یہ لوگ نہ ان چیزوں کا انکار کرتے ہیں اور نہ ہی چھپاتے ہیں۔ انہوں نے واضح طور پر نیوورلڈ

آرڈر (New World Order) کا اعلان کیا ہوا ہے۔ یہ ایک اصطلاح ہے جو دنست سے استعمال ہو رہی ہے جس سے مرا دنیا کیلئے علم جدید ہے۔ اس نیو ولڈ آرڈر (NWO) کا مرکزی تکمیل ہے کہ ہم نے پوری دنیا میں چند چیزوں Globalized کرنی ہیں مثلاً پوری دنیا میں ایک حکومت ہو، ایک سیاسی نظام ہو، ایک اقتصادی نظام ہو، ایک تعلیمی نظام ہو، ایک آئینہ یا لوگی اور ایک پلٹر ہو۔ ایک سیاسی نظام کے لئے انہوں نے جس سیاسی نظام کا انتخاب کیا ہے اسے وہ اپنی سیاسی یا علمی زبان میں لبرل ڈیموکریسی (Liberal Democracy) کا نام دیتے ہیں۔ یہ ایک الگ اور خاص قسم کی ڈیموکریسی ہے اور جو ملک اس نظام کو قبول نہیں کرے گا اس سے طاقت کے ذریعہ زبردستی قبول کروائیں گے۔ اسی طرح لبرل کپیل ازم (Liberal Capitalism) ساری دنیا میں نافذ ہو، جو ہمارے ملک میں بھی ہے۔ جس کے نتائج یہ ہیں کہ غریب غرب سے غریب تر اور امیر امیر سے امیر تر ہوتا چاہے۔ لہذا آپ دیکھ رہے ہیں کہ پہلے جن بچوں کو پڑھایا جا رہا تھا اب یہ توفیق بھی نہیں ملتی کہ انہیں اسکوں میں واپس کرائیں۔ دوسری جانب ہر ملک میں دوڑگی ہوئی ہے کہ کتنے لوگ لاکھوں پتی، کروڑوں پتی، اربوں پتی بن گئے ہیں۔ یہ سرمایہ دار اس نظام کی دوڑ ہے۔

اسی طرح انہوں نے اس شبہ پر زیادہ توجہ دی ہوئی ہے کہ پلٹر (Culture) ایک ہونا چاہئے۔ نائن لیون کا واقعہ اسی کا کفتوں آغاز تھا پونکہ جب وہ افغانستان میں جمہوریت کی بات کرتے ہیں تو وہ ہنستے ہیں کہ جمہوریت کیا ہوتی ہے؟ چونکہ افغان پلٹر ہی ایسا ہے کہ جس میں جمہوریت کی کوئی مخالفت نہیں ہے مثلاً قائمی نظام میں جمہوریت کی بات کریں تو نہیں آتی ہے، اسی طرح وہ عربوں کے اندر جمہوریت کی بات کرتے ہیں تو قبول نہیں ہوتی۔ اس وجہ سے انہوں نے یہ تشییص دیا اور اعتراض بھی کیا کہ گزشتہ پچاس سال سے ہم ایک غلطی کر رہے ہیں۔ وہ ظلطی یہ ہے کہ ہم نے ساری توجہ سیاسی، عسکری اور اقتصادی شعبوں پر لگائی ہوئی تھی اور کلپر فیلڈ (Cultural Field) نظر انداز کی ہوئی تھی جس کی وجہ سے ہمیں کوئی کامیابی نہیں مل رہی۔ یعنی نہ سرمایہ دار اس نظام اس طرح پہنچ رہا ہے اور نہ لبرل ڈیموکریسی قبول کی جا رہی ہے۔ وجہ یہ ہے کہ پلٹر ہی ڈیموکریسی کے لئے سازگار نہیں ہے۔ ہر قوم اپنے اپنے الگ پلٹر کے مطابق زندگی بس کر رہی ہے۔ اس لئے انہوں نے کہا کہ بہترین

مذکورہ نظر انداز کیلئے ملکدار

لکھر مغربی لکھر ہے جس میں ہر طرح کی آزادی (Liberalism) ہے۔ اگر پوری دنیا کے اندر یہ لکھر ہو گا تو پھر لوگ ہماری باتیں سمجھے۔ اس طرح وہ تیودور لٹ آرڈر کے لئے گراڈ بنانے کی کوشش کر رہے ہیں۔

### کچھ میدانوں کی مشکلات

اس تناظر میں انہوں نے تشپیش دیا ہے کہ پہلے ہم نے کچھ میدان فتح کرنا چاہئے پھر بعد میں دوسرے میدانوں میں اتریں گے۔ کچھ میدانوں میں انہیں مشکلات قیش آرہی ہیں مثلاً اقتصادی شبے میں جب دکھیل ازم کی طرف آئے تو اس کے مقابلے میں سو شل ازم (Socialism) تھا لیکن انہوں نے سو شل ازم کو خلخت دے دی۔ روں کے ٹوٹنے کے بعد دنیا کے اندر سو شل ازم عملاً موجود نہیں ہے حتیٰ جنین بھی سرمایہ دارانہ نظام کے تحت زندگی برقرار رہا ہے۔ اپنی ظاہری ترقی دیکھ کر انہوں نے یہ نظام قبول بھی کیا ہوا ہے۔ لیکن کچھ یا ثقافتی میدان میں ان کیلئے سب سے بڑی رکاوٹ دنیا کی سات یا آخر بڑی تہذیبیں ہیں۔

ان سب تہذیبوں میں ان کیلئے سب سے خطرناک تہذیب اسلامی لکھر ہے کیونکہ اسلام و قرآن اسکی ذہنیت بنا دیتا ہے کہ جس کی روشنی میں لوگ نہ ڈیکھو کر سیکی کی طرف آتے ہیں، نہ لبرل ازم کی طرف آتے ہیں اور نہ کھیل ازم کی طرف آتے ہیں مثلاً آپ دیکھ لیں کہ اس وقت غیر سودی بینکاری کو تئی مقبولیت ملی ہے اگرچہ وہ بھی برائے نام ہے اور اس میں اصل روح وہی سوداگری ہے۔ حتیٰ سی بینک یا اس طرح کے بڑے بڑے ٹکوں نے بھی غیر سودی بینکاری یعنی اسلامی بینکاری کے نام کا شعبہ شروع کیا ہے جو نکل لوگوں میں اسلام کی جزیں ہیں۔ اگرچہ مسلمان اسلام سے اتنے آشنا نہیں ہیں۔ علامہ اقبال کے کلام کے مطابق یہ حامل قرآن نہیں ہیں۔ یہ فقط محب قرآن ہیں اور قرآن سے فقط عقیدت رکھتے ہیں لیکن یہ اس پر عمل نہیں کرتے۔ لیکن پھر بھی قرآنی تعلیمات کی جزیں لوگوں کے اندر ہیں۔ وہ اسی سے ڈرتے ہیں خصوصاً ایران کے اندر انقلاب اسلامی کے بعد انہیں یقین ہو گیا ہے کہ اسلام ایک پُتنچل (Potential) ہے، اسلام میں اتنی پاور (Power) ہے کہ کسی بھی وقت کسی بھی سر زمین پر ایک بڑا انقلاب برپا کر سکتا ہے۔ اس لئے انہوں نے پہلے نارگٹ کے طور پر اسلام کو نظر میں رکھا ہے۔

## کلچرل وار میں کامیابی کیلئے دشمن کی مراحل

اسلامی تہذیب کے خلاف اس جگہ میں کامیابی کیلئے دشمن نے اپے منسوبوں کوئی مرافق میں تقسیم کیا ہے۔ اسلام میں بھی انہوں نے مختلف سیکٹرز (Sectors) پر تقسیم کی کہ ہم کہاں کہاں اسلامی تہذیب کو نقصان پہنچا سکتے ہیں یا اسلام کو بد نام کر سکتے ہیں اور لوگوں کو اس سے دور کر سکتے ہیں۔ اس دشمن میں اسلام کو سرکوب کرنے کے لئے، اسلام کا چھوڑ بھیاںک بنا نے کے لئے، اسلام کا منع شدہ وحشی چھوڑ بھیش کرنے کے لئے اور اسلام کو دہشت گردی کا نہ ہب بنا کر پیش کرنے کیلئے انہیں پاکستان کی سر زمین بہترین نظر آئی۔ لہذا انہوں نے پاکستان میں یہ عمل تقریباً ۱۹۸۰ء کی دہائی سے شروع کر دیا نتیجتاً یہاں جہادی لٹکر بننے لگے، جگہ جگہ جہادی کمپ لگے اور پاکستان کا ذرہ ذرہ ذرہ جہاد کر رہا تھا۔ یہ اس کا پہلا فیز (Phase) تھا۔ پھر یہیں جہادی بعد میں بنیاد پرست (Fundamentalists) بن گئے اور وہی بنیاد پرست آج تیرہ سو سال (Terrorists) بن گئے ہیں۔ یہ سب باقاعدہ ایک پری پلاننگ (Pre-Planning) کے تحت ہوا ہے جیسی اگر وہ مشرق و مغرب کی جوان نسل سے کہیں گے کہ اسلام چھوڑ دو تو یہ اور زیادہ اسلام کی طرف آئیں گے لیکن اگر اسلام کو نظرناک اور حوشی صورت میں پیش کریں تو یہ خود اسلام سے بھاگیں گے۔

انقلاب کے بعد لوگوں میں اسلام کی طرف بہت رجحان پیدا ہوا۔ اگر دشمن یہ کہتا کہ اسلام کی طرف نہ جاؤ تو یہ اور زیادہ آتے چونکہ مسلمانوں کی عادت ہے کہ جس سے روکیں اس طرف زیادہ جاتے ہیں، لیکن انہوں نے روکا نہیں بلکہ دوسری سر زمینوں میں دنیا کے سامنے اسلام کا چھوڑ بھیاںک بنا کر پیش کر دیا، اب لوگ اس اسلام کو پسند نہیں کرتے اور کہتے ہیں کہ ہمیں پا اسلام نہیں چاہئے۔ دوسری طرف سے دشمن نے میدیا کے ذریعہ پر جیگنڈہ پھیلایا ہوا ہے کہ اسلام تو بس بھی شیرازم ہے اور کچھ بھی نہیں ہے۔ انہوں نے پاکستان میں اسلام کو کڑواہنا کر پیش کیا جو نکل کسی اور سر زمین پر یہ کام نہیں ہو سکتا تھا۔ یہاں کا مالا صرف ڈالروں پر نظر رکھے ہوئے تھا اور دونوں جنگیں ڈالروں سے بھری ہوئی ہوتی تھیں جن سے جہادی کمپ چلا رہا تھا۔ اسے نہیں پتہ تھا کہ یہم سے کیا کروار ہے ہیں۔ دشمن نے گمراںوں، سیاستدانوں اور جنرالوں کی جیبوں کو ڈالروں سے بھر دیا اور سب نے مل کر اسلام کا چھوڑ

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بماری فرضہ      {357}

سخ کر کے پیش کیا۔ ان کی سازشوں کے نتیجہ میں بھائی بھائی کا خون گرا رہا ہے، مسجد، امام بارگاہوں، جلوسوں میں بم بلاست ہو رہے ہیں اور نمازی نمازی کو مار رہا ہے لہذا یہ کام فرقہ واریت نہیں بلکہ دشمن کی سازش کا حصہ ہے۔ ایک طرف سے یہ تھارست کابرین واش (Brainwash) کرتے ہیں اور دوسری طرف سے پیدا (Paid) انہیں ان سے سارے کام کرواتی ہیں۔

لیکن اب دشمن نے تحریری بدل دی ہے۔ پہلے استخاری دور ہوتا تھا جیسے انگریزوں نے آکر ہندوستان پر قبضہ کر لیا تھا۔ استخاری دور کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ لوگ کسی ملک کی تحریر و ترقی یعنی نوآبادیاتی نظام کے بھانے سے اس ملک پر قبضہ کر لیتے ہیں۔ یہ طریقہ انہیں مہنگا پڑتا تھا لیکن اب انہوں نے اس سے ستانظام ڈھونڈ لیا ہے۔ اب استخاری نظام ہے۔

پہلے وہ خود نظریے ہا کران کی ترقی کیا کرتے تھے اور بائے فورس (By Force) لوگوں کو مجبور کرتے تھے کہ ان کی پتائی ہوئی گاہ مذکور (Guidelines) پر جلیں لیکن اب یہ کام نہیں کرتے۔ چونکہ زمانہ ترقی کر گیا ہے لہذا سائنس و تکنالوجی کے وسائل سے مدد لے کر انہوں حالات ایسے ہو دیئے ہیں کہ جیسا یہ چاہتے ہیں ویسا ہی ہم بھی سوچیں۔ وہ اپنا تھنک ٹنک (Think-tank): تھا کرتھری تیار کر کے نہ دیں تاکہ ہم یہ نہ کہیں کہ کسی نے ہمیں ڈکٹیٹ (Dictate) کیا ہے بلکہ جو وہ چاہتے ہیں ہم وہ خود سوچیں۔

شاہ فرض کر لیں کہ فرقہ واریت کی جگہ میں کسی قوم کو اتنا رنا چاہتے ہیں تو ایک طریقہ یہ ہے کہ پیسے دے کر کہیں کہ اس سے اسلو خریدو، ٹولہ ہنا اور مارو یہ کن آج کل یہ کام نہیں چلتا کیونکہ پوری قوم اس پر اترنے کے لئے تیار نہیں ہوتی۔ اس کی بجائے بہترین اور سستا کام یہ ہے کہ آپ ایسے حالات پیدا کر دیں کہ قوم کا ہر فرد جگ میں اترنے کے لئے جذبات اور طیش میں آجائے۔ یہ جو گلے کاٹ کر ان کی دیہ یوہا کری ڈیاں تقسیم کرتے ہیں یہ کوئی سادہ کام نہیں ہے بلکہ یہ کس لئے کر رہے ہیں؟ یہ اتنا بھاند اور اتنا وحشیانہ مظہر ہے کہ کوئی آدمی ویکھ نہیں سکتا لیکن جو دیکھتا ہے تو اس کی آنکھوں میں خون اتر آتا ہے، پھر وہ آرام سے نکل کر نہیں بیٹھ سکتا۔ کافی ہے کہ ایک آدمی چکاری چلائے اور ساری قوم اٹھ کر کھڑی ہو کر وہ ہمارے ساتھ ایسا کرتے ہیں تو ہم ان کے ساتھ کیوں نہ کریں؟

اس کام پر عمل ہوا ہونے کا مطلب یہ ہے کہ ہم وہی کام کر رہے ہیں جو گھن چاہتے ہیں۔

### سازشوں کی خلاف پلاننگ، ہوشیاری و بیداری کی ضرورت

ہمیں دشمن کی سازشوں کے ان تمام مرحلے سے نبرد آزمائے ہوئے ہوشیاری و بیداری کا ثبوت دینا ہے مثلاً بھی ایران پر اٹاک نیو گلکسی پاور کے لحاظ سے بہت پریشر ہے لیکن ایران بھی ان کی چالوں کو سمجھ گیا ہے اور ان کے خلاف ڈپلو میگی کی جگہ اچھی لڑ رہا ہے۔ پوری دنیا ایک طرف اور وہ اکیلا ایک طرف ہے۔ رہبر معظم حضرت آیت اللہ خامنہ ای مدظلہ العالی کا یہ بہت بہترین جملہ ہے کہ ہمیں ان کے ساتھ لڑنا تو ہے لیکن لڑائی کے میدان کا تھیں دشمن خود کرنا چاہتے ہیں، اور یہ ہماری نیکست ہے کہ ہم اس میدان میں جا کر لڑیں جہاں دشمن چاہتے ہیں۔ ہماری کامیابی اس میں ہے کہ جس میدان میں ہم لڑتا چاہتے ہیں دشمن وہاں آ کر لڑیں۔

بالآخر جو جنگ کی قوم پر ٹھوٹی جائے وہ لڑنی پڑتی ہے۔ یہ جنگ لڑے بغیر چارہ نہیں ہے اور اس سے بھاگنا را حل نہیں ہے۔ اس وقت پاکستانیوں کو جو را حل نظر آ رہی ہے وہ یہ ہے کہ ملک چوڑ کر چلے جائیں، سب دیزدیں کے چکر میں لگے ہوئے ہیں، جس کی تھوڑی بہت رسائی ہے وہ چاہتا ہے کہ ملک سے نکل جائے۔ یہ را حل نہیں ہے اور جو وہ چاہتے ہیں وہ ہم کریں یہ بھی را حل نہیں ہے۔ لیکن پرانی صلاحیتوں کو ثابت کرنے کا وقت ہے کہ ہمیں اس مشکل کا را حل طلاش کرنا ہے۔

کتنے کو اگر پتھر مارا جائے تو وہ پتھر کو کھاتا ہے یا پتھر مارنے والے کو کھاتا ہے۔ اگر باہل کتا ہو تو پتھر کو کھاتا ہے لیکن نارمل کتا پتھر مارنے والے کو کھاتا ہے۔ جب جانور میں اتنا شعور ہے تو انسان کو تو اس سے زیادہ شعور کا مظاہرہ کرنا چاہئے۔ لوگوں کو اس وقت شعور کا ثبوت دینا ہے، ان پر پتھر پھینکا گیا ہے لیکن انہیں کس کو پہنچ دینا سمجھنا ہے؟ پتھر کو پتھر مارنے والے کو؟ یقیناً پتھر مارنے والے کو۔ پتھر کو اگر کاٹ بھی لیں تو ان کا اپنا دانت بھی ٹوٹے گا۔ دشمن کے پاس پتھروں کی کمی نہیں ہے، اگر لوگ ایک پتھر توڑ بھی دیتے ہیں تو وہ دوسرا پتھر پھینک دینا ہے۔ اگر پتھر پھینکنے والا ختم ہو جائے تو پتھر خود ہی ناکارہ ہو جائیں گے لیکن جب تک پتھر مارنے والا موجود ہے تو

ذائقہ کے خلاف میلانی ہے اور ہماری کامیابی کا نہ ہو۔

اگر سارے پھر اٹھا کر دریا میں بھی ڈال دیں تو وہ اور پھر لے آئے گا۔ اگر آپ دوسرا پھر آٹھا کر رکھ لیں تو وہ تیسرا پھر لے آئیں گے۔ آپ خوش نہ ہو کہ چند گروہوں پر پابندی لگتے ہے یا انہیں جیل میں ڈالنے سے اس ملک کے اندر امنیت برپا ہو جائے گی۔ جس دن سے ان پر پابندی لگی ہے اُس دن سے اس ملک کا چین چھوٹا ہے چونکہ ان کے پاس فرداں پھر موجود ہیں بلکہ پھرلوں کی معدنیات ہیں۔ اس ملک کے نادان، ناعاقبت اندیش، احمق، غمیبہ وہی قوف حکمران ان کے آلہ کا رب ہوئے ہیں جو میں ہزار کلو میٹر دور سے اس سر زمین پر خون کی ہولی کھیل رہے ہیں۔ یا اپنے ہی ملک و قوم کو توڑنے کے درپے ہیں اور وہ جو مخصوصہ بدیتے ہیں اُس پر عمل کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ اس جگہ کا منصوبہ انتادیت اور گمراہ ہے کہ ہم اسے جذبات سے نہیں لڑ سکتے۔ یہ جگہ لڑنی ضرور ہے لیکن جذبات سے نہیں بلکہ پلانگ (Planning)، ہوشیاری اور بیداری کے ساتھ لڑنی ہے۔

### کاچرل نیٹو سے مقابلہ کا قرآنی طریقہ

اس کا مقابلہ کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ ہم خانقاہی طریقہ اختیار کریں اور اپنے گھر میں کیبل بھی کاٹ دیں، اپنی خواتین کو بھی گھر میں ہاندھ دیں، خود کی مولانا سے رابطہ بھیں اور صرف نماز و وزہ میں مشغول رہیں۔ یہ وہی خانقاہی نجات ہے اور کافی نہیں ہے۔ آپ اس طرح خود کو کب تک بچائیں گے اور ہو سکتا ہے کہ اس میدان میں اگر آپ نہ بھی جائیں تو آپ کی اولاد ملی جائے۔

اس یلخاڑ سے بچنے، بچانے اور مقابلہ کرنے کیلئے ہم اپنی طرف سے خود ساختہ طریقہ نہ بھائیں بلکہ ہمیں قرآنی طریقہ اپنانا ہو گا جو اسر بالمعروف اور نبی عن انگر ہے۔ اپنی وسعت کے ساتھ اس قرآنی و اسلامی طریقہ سے ہم اس یلخاڑ کا مقابلہ کر سکتے ہیں۔ خود کو بچانے کیلئے پہلے اپنی سوسائٹی (Society) کو بچائیں۔ اگر معاشرہ میں بیماری کی وبا میں چلتی ہے تو پوری سوسائٹی میں اپنے کرنا چاہئے تاکہ گھر میں ہمارا بچہ بھی محفوظ رہے یا اگر ہم چاہتے ہیں کہ وبا بیماری سے ہمارا یہار بچہ بھیک ہو جائے تو اپنے بچے کے ساتھ ساتھ پوری سوسائٹی کو ویکسین (Vaccinate) کرنا پڑے گا اور نہ اگر ہم اپنے بچے کو بچائیں اور پوری سوسائٹی بیمار رہے تو ہمارا

بچ پھر بیار ہو جائے گا۔ اگر آپ چاہتے ہیں کہ آپ کے گھر میں موسم شفعت اور خوفگوار ہو جائے تو کیا خدا سے یہ دعا مانگیں کے کہ خدا یا! تھوڑی ہی باش میرے گھر کے اندر ہو جائے تاکہ یہاں پر پھر اچھا ہو جائے؟ یہ یقیناً فوں والی دعا ہے اور یہ خدا کا قانون ہی نہیں ہے۔ ٹھنڈوں والی دعا یہ ہے کہ خدا یا! اس پرے علاقے میں باش ہو جائے۔ جب پرے علاقے کا پھر پھر معتدل ہو گا تو میرے گھر کا بھی معتدل ہو جائے گا۔ ہم سوسائی کونٹر انداز کر کے اپنے آپ کو نجات نہیں دے سکتے لہذا انہیں سب کو پہچانا ہے پھر ہم خود بھی فتح سکتے ہیں۔ صاحب نظر لوگ جو واقعیات کی حالات و مسائل سے آگاہ بھی ہیں اور درست تجزیہ تحلیل بھی کر سکتے ہیں انہیں چاہئے کہ خصوصاً جوانوں کو آپ نوٹ ڈٹ (Up-to-date) رکھیں۔ اگر یہاں آگاہ نہ ہوئی اور ہم نے انہیں صرف تعلیم اور کتابوں میں یہ ڈالے رکھا تو پھرنا آگاہ یہ معاشرہ کے مسائل کو فیس (Face) بھی نہیں کر سکے گی۔ آگاہی سب سے بڑی ضرورت ہے۔

### ندائے رہبران دین لبیک کی مقتضی

اللہ، رسول اللہ ﷺ کی تعلیمات و سیرت، قرآن، ائمہ الطہار رض، دین، اولیائے دین، امام رض اور ہمارے رہبر مظہم ولی امر مسلمین حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای و امام ظل الاعمال مسلمانوں کو دعوت وحدت دے رہے ہیں۔ چاہئے تو یہ تھا کہ ہم اپنے رہبروں کی آواز پر لبیک کہتے۔ آج اگر امریکہ آواز دتا ہے تو نیوڈاٹاچاوی فورس موجود ہے۔ ساری دنیا اپنے اپنے فوجی اس کے اندر بیٹھ گئی ہے۔ ایسے مالک بھی موجود ہیں جنہوں نے افغانستان و عراق کے اندر اپنے ایک یاد و فوجی علماتی طور پر بیٹھے ہوئے ہیں تاکہ وہ مسلمانوں کی تابودی کیلئے ان کی نمائندگی کر سکیں۔

اس دور میں رہبر نے ہمیں وحدت و اتحاد کی طرف بلا کر قرآن و سیرت رسول اللہ ﷺ کو زندہ کیا ہے لہذا تمام علائے اسلام و امتوں مسلمہ کا فریضہ ہے کہ علائے وحدت و رہبر پر لبیک کہیں اور آپس میں تحد و تفرق ہو جائیں۔ ہمارے اختلافات اتنے نہیں ہیں جو ہمیں ملا نہ سکیں۔ شیعہ اور سنی کے درمیان اگر فتنی، اصولی، فروعی و تاریخی اختلافات اسکے کتاب لکھی جائے تو وہ فیصلہ سے زیادہ اختلافات نہیں ہیں۔ توے فیصلہ میں مسلمان

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افريضہ      361

امت آپس میں تلقن ہے۔ ہم نوے فیصلہ اتنا کونظر انداز کر دیتے ہیں اور وہ فیصلہ اختلافات کو خود بھی اچھا لئے ہیں اور دشمن بھی ان کو ہوادیتا ہے۔ اس طرح دشمن تفرقہ ایجاد کر کے ہمیں ایک دوسرے کا دشمن قرار دیتا ہے۔ اس وقت کوئی ایسا کام نہ کریں جس سے ہم دشمن دین کے ساتھی شمار ہونا شروع ہو جائیں۔ ہم مظلوم ہیں اور اس مظلومیت کا خدا کے ہاں اجر موجود ہے لیکن ایسا نہ ہو کہ اس مظلومیت میں ہماری غلطیاں بھی شال ہو جائیں۔ ہمیں چاہئے کہ تفرقہ با جمیعت ان میں بحکم کرتے ہیں ان سے یہ میدان جھیں لیں اور اس کی جگہ وحدت کا پر چار کریں۔ خدا نے ہمیں وہی امر مسلمین حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکور جیسا آگاہ و با بصیرت رہبر نعمت کے طور پر دیا ہے جو دشمنوں کی چالوں سے آگاہ بھی کرتا ہے اور اس کے پاس قوم کو چھانے کی تدبیریں بھی موجود ہیں۔ ہمارا فریضہ ہے کہ ہم رہبر انقلاب حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مذکور العالی کی وحدت کی کوششوں کی بھرپور بیروتی کریں۔

### وحدت کے منشور پر کام کی ضرورت

آج زہنوں میں وحدت ایک بہم جیز ہے اور زیادہ واضح و روشن مفہوم نہیں ہے۔ وحدت کو پارہ پارہ کرنے والے اسہاب متعدد ہیں اور ان کی طرف توجہ کرنے، سوچنے، مطالعہ، تحریر و تحلیل اور آگاہی کی ضرورت ہے۔ وہی امر مسلمین حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای و مذکور العالی فرماتے ہیں کہ علماء اسلام کی کوششوں سے وحدت اسلامی کے لئے منشور کی تدوین وہ ضروری امر اور تاریخی تقاضا ہے کہ اگر آج اس فریضہ پر عمل نہ ہوا تو آنے والی تسلیم ہمیں ہرگز معاف نہیں کریں گی۔ پس رہبر معظم نے امت مسلم کے علماء سے مطالبہ کیا ہے کہ وحدت کا عملی منشور مہیا کریں اور اس میں یہ مارے مسائل وضاحت سے بیان کریں کہ وحدت کس جیز کا نام ہے؟ تفرقہ کے اسہاب کیا ہیں؟ تفرقہ کے نقصانات کیا ہیں؟ وحدت کی راہ میں کون کون سے موافع ہائل ہیں؟ کون سے اسہاب وحدت کو پارہ پارہ کر دیتے ہیں؟ اور وحدت کے ثرات کیا ہوں گے؟

حقیقت یہ ہے کہ وحدت پر کام نہیں ہوا ہے اور لوگ اس کی طرف آئے ہی نہیں ہیں۔ قبرستانوں میں

وَاعْتَصِمُوا بِحَجْرِ اللَّهِ جَوَيْدًا وَلَا تَنْقِرُفُوا.....

کی آیت بہت پڑھی گئی ہے۔ قاری صاحب فیض نے کربلہ میں اس آیت کی تلاوت خوشحالی کے ساتھ کر رہے ہوئے ہیں۔ مردے شاید تحد ہو گئے ہوں لیکن جو لوگ قبروں سے باہر موجود ہیں وہ پڑھتے ہی مردوں کیلئے ہیں اور خود کو اس آیت کا مخاطب قرار نہیں دیتے۔ اگر غور کیا ہوتا تو آج کوئی مسلمان دوسرے مسلمان سے نفرت نہ کرتا۔

جتنی تفسیر ان آیات کے متعلق بیان کی جانی چاہیے تھی اتنی نہیں کی گئی مثلاً بعض آیات انکی ہیں جن کی تفسیر کیلئے کتابوں کی کئی جلدیں تحریر کر دی گئیں لیکن جب سن یا شیعہ مشر  
وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّٰهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرُّطُوْا.....

کی آیت پڑھنے والا ہے تو وہاں سے دو چار جملے کہہ کر فوراً انکل جاتا ہے کہ جیسے اس آیت میں کوئی پیغام ہی نہ ہو۔ وحدت کے موضوع کو کھولنے کی ضرورت ہے۔ اگر کوئی مجھ سے پوچھے کہ وحدت کے اوپر کوئی کتاب ہتا یے تو کم از کم ایک ناجیز طالب علم کی حیثیت سے میں اس کے جواب سے قادر ہوں۔ واقعاب یہ درد نے کام تام ہے کہ وحدت کے اوپر کام نہیں کیا گیا۔ صاحب امت میں سے ایک بڑی مصیبت یہ ہے کہ دین کے اوپر فراوان پیے خرچ کے جاتے ہیں مثلاً دینی عمارتیں، مدرسے، مسجدیں و امام پارکوں میں تعمیر کی جاتی ہیں اور ماشاء اللہ سے دینی شخصیتیں بھی موجود ہیں لیکن اگر ان کا کارنامدہ کیھا جائے کہ انہوں نے وحدت کیلئے کیا کیا؟ تو ہمیں اس چیز کے اوپر بہت کم مواد ملتا ہے۔ رہبر معظم انقلاب اسلامی نے علماء اسلام کا یہ وظیفہ مقرر کیا ہے کہ سب مل کر قرآن، رسول اکرم ﷺ کی تعلیمات کی روشنی میں امت مسلم کے لئے وحدت کا عملی منصور ہبیا کریں۔

وحدت کے منہج پر کام کی کامیابی

### دشمن متحد لیکن مسلمان لا تعلق

دشمن یہ کام بہت پہلے کر چکے ہیں۔ یورپ کے متفرق ممالک نے اپنا منشور وحدت بھالیا ہے اور یورپیین یونین (European Union) کی کل میں تحد ہو چکے ہیں، لیکن کس کے خلاف؟ اس منتشر جہان اسلام کے خلاف۔ آج ڈنمارک، ہالینڈ اور شیطان بزرگ امریکا مسلسل توہین رسالت کے مرکب ہو رہے ہیں۔ وہ

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور ہمارا فرضہ      (363)

ایک ارب سے زیادہ مسلمانوں کی مقدس ترین ہستی کی توجیہ کرتے ہیں اور انہی دنوں میں اسلامی سربراہان کی کافرنیس ہوتی ہے لیکن یہ سربراہان ممالک اسلامی کھالی کراپنے گروں کو چلے جاتے ہیں۔ یہ نہ ان ممالک کے سفیروں کو اپنے ملک سے باہر نکلتے ہیں، نہ اپنے سفیر ان ممالک سے واپس بلا تے ہیں اور نہ ان ممالک کا بائیکاٹ کرتے ہیں۔ ان کو ڈنمارک جیسے چھوٹے سے ملک کے خلاف کوئی اقدام کرنے کی بھی جرأت نہیں ہوتی کیونکہ اگر ڈنمارک کے خلاف کوئی اقدام کرتے ہیں تو یہ یورپی یونین کے خلاف اقدام ہوگا اور یورپی یونین میں اتحاد ہے۔ اتحاد نے چند ملین یورپیز (Europeans) کو گستاخ رسول پنادیا ہے جبکہ انتشار نے ایک ارب مسلمانوں پر حکومت کرنے والوں کو ذلت و رسائی سنتے رہنے پر مجبور کر دیا ہے۔

تفرقہ دشمن کے ہاتھ میں وہ تند و حیرتی تھیا رہے جس کی دھار سے عالم اسلام کا سر قلم کیا جا رہا ہے۔ جس قدر موثر یہ تھیا رہے اتنا موڑ کوئی تھیا نہیں ہے۔ جو لوگ تفرقہ پھیلاتے ہیں وہ اس ساری قتل و غارت گری کے ذمہ دار ہیں۔ آج خیش دنیا کی شیطانی فوجی طاقتیں جمع کر کے کئی اسلامی ممالک کو خون میں نہلارہا ہے مثلاً فلسطین، عراق اور افغانستان کے اندر جو کچھ ہور رہا ہے وہ آپ دیکھ رہے ہیں، اگر عراق میں پہاڑ سے کم لوگ مریں تو خبروں میں بھی نہیں آتا۔ اب لبنان کو تقسیم کرنے کی تیاریاں ہیں اور ایران کو آئے دن دھمکیاں دے رہے ہیں۔ سب سے بڑھ کر ان شیطانی طاقتوں نے متحد ہو کر مملکت پاکستان کا برا حشر کر دیا ہے۔ آیا امت مسلمہ کو اتحاد کی ضرورت نہیں ہے؟ ہمیں مغلوب اتحاد کی ضرورت نہیں ہے۔

آج بعض لوگ اتحاد کی تعلیم اس طرح دیتے ہیں کہ شیعہ سنی سے کچھ نہ کہہ اور سنی شیعہ سے کچھ نہ کہہ۔ لیکن اس کو تو اتحاد نہیں کہتے بلکہ اس کو لا اعلانی کہتے ہیں یعنی شیعہ سنی سے لا اعلان ہو جائے اور سنی شیعہ سے لا اعلان ہو جائے۔ ہمیں عالم اسلام کا محاصرہ کرنے والے اور تو ہیں مقدسات اسلامی کرنے والے اسرائیلیک دشمن (Strategic Enemy) کے مقابلے کیلئے میکشکل وحدت (Tactical Unity) کی نہیں بلکہ نحال، دشمن لیکن اور اسرائیلیک وحدت (Strategical Unity) کی ضرورت ہے۔

رہبر معظم مدحکلہ یا امام راحلؒ جس وحدت کا حکم دیتے ہیں وہ لا اعلانی کا پہلو نہیں رکھتی کہ بس آپ انہیں

کچھ نہ کہیں اور وہ ہمیں کچھ نہ کہیں۔ اس سے تو اسلام کے دشمن کو کوئی نقصان نہیں پہنچا کر آپ اپنے گمراہ میں بیٹھیں اور ہم اپنے گمراہ میں بلکہ اس وعدت کا حکم دیتے ہیں کہ سنی و شیعہ دونوں اپنے رسول ﷺ کی حرمت کیلئے، اپنے قرآن کی حرمت کیلئے، اپنے کعبہ و قبلہ کی حرمت کیلئے اور اپنے دین اسلام کی حرمت کیلئے تحد ہو جائیں۔ اتحاد کا مطلب سنی کو شیعہ، ہایا اور شیعہ کو سنی بنانا نہیں ہے بلکہ اتحاد کا مطلب یہ ہے کہ مشترکات دین جو سلسلہ دشمنان اسلام کے تیر دیں کا نشانہ نہیں ہوئے ہیں ان کی حفاظت کیلئے مشترک ہو جائیں۔

اس وقت دھنیں دین، دین کے بارے میں اتنا لتعلق نہیں ہے جتنا ہم دین دار دین کے بارے میں  
لتعلق بیشے ہیں۔ امیر المؤمنین ﷺ کا بھی فرمانا ہے کہ  
وَلَا تَنْعَلْ فَلَلَّتْ بِمَغْفِرَةٍ عَنْكَ.....

اور عاقل نہ ہواں لئے کہ تمہاری طرف سے عاقل نہیں ہوا جائے گا.....  
یعنی جو آدمی سو گیا ہے تو دوسراے اُس کی بابت غفلت کا شکار نہیں ہیں۔ اگر کسی گاؤں کا مالک یا ذور ایشور  
سو گیا ہے تو چور عاقل نہیں ہوتا۔ ہم نے دین سے متعلق غفلت کی لیکن ہمارے دشمن نے دین کے بارے میں ذرہ  
برابر غفلت نہیں برٹی بلکہ تفرقد پر بھر پور کام کیا۔ تفرقد ڈالنا زمانہ قدیم سے ایک حربہ رہا ہے۔ جیسے کسی زمانے میں  
سادہ سی چھپریاں، چاقو اور تکوار اسلو ہوتے تھے لیکن آج جتنی اسلو لیزر گائندو اور ٹیکھیں بن گیا ہے اسی طرح سے  
تفرقد کسی زمانے میں بڑا سادہ سا تھیار تھا لیکن آج اُس کو بہت چیخیدہ ہنا دیا گیا ہے۔ تفرقد کی تکوار سے وہ کام  
کیا جاسکتا ہے جو فولاد کی تیواری سے نہیں ہو سکتا۔ تفرقد کی آگ میں وہ کچھ جل سکتا ہے جو قتل کی آگ میں نہیں جاتا  
چونکہ قتل اور لکڑی کی آگ میں انسان کی روح اور ایمان نہیں جلا بلکہ جسم جاتا ہے لیکن تفرقد کی آگ میں انسان کی  
گرد نہیں بھی کٹ جاتی ہیں اور دین و ایمان بھی جل جاتا ہے۔ اس اسلو کو انہوں نے بہت چیخیدہ ہنا دیا ہے اور اس کی  
دھار کو بہت تیز کیا ہے۔ انہوں نے سماں جلائی تو شیعہ و میر و ان الٰل بیت ﷺ کیلئے تھی لیکن یہ آگ بڑھ کر آج خود

١.....(تهییج البلاغه، کلمات فصار ٣٩١)

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور یمارا فرضہ      365

آن کے دامن تک بھی گئی۔ اس وقت پاکستان حاس ترین نقطہ پر جا پہنچا ہے۔ بعض اوقات قوم کی سادگی پر خیال آتا ہے کہ انسان نہیں یارو ہے،

اس سادگی پر کون نہ مرجائی لے خدا  
لڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں  
فقط کسی جگہ پر عبادت کر لینا کافی نہیں ہے بلکہ ایمان ذمہ دار یاں بھی ساتھ لاتا ہے۔ وحدت کیلئے ہمیں  
نہ پسیے چاہئیں نہ جان چاہیے بلکہ تھوڑا سا نام چاہیے اور وہ نام بھی آپ نے کیا ہوا نہیں ہے بلکہ اللہ نے مفت دیا  
ہوا ہے۔ خدا فرماتا ہے:

وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ۝۵

اور جو کچھ ہم نے انہیں عطا کیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔

خدا کہہ رہا ہے کہ جو کچھ ہم نے دیا ہے اسے ہماری راہ میں خرچ کرو۔ یہ عمر اور یہ وقت جو تم اپنی  
خواہشات کیلئے خرچ کرتے ہو اس کو تھوڑا سارا خدا کیلئے خرچ کر دو۔ وحدت گزر جاتا ہے اور کسی کے کان پر  
جوں بھی نہیں ریکھتی بلکہ سب اپنے کاموں میں مشغول رہتے ہیں۔ دن گھنٹہ وحدت میں زیادہ ترقہ پھیلاتا  
ہے اور ہم اس میں وحدت کا نام لکھ نہیں لیتے۔ تفرقہ ڈالنے کیلئے مٹھی بھر لوگ پورے شہر میں آگ لگارتے ہیں جبکہ  
وحدت کیلئے اتنی جیعت ہے لیکن لاطلاق تماشائی بنی پیشی ہے۔ اگر سب عهد کر لیں کہ ہم نے عمر بھر مختلف مناسبوں  
اور فرستوں میں مسلمین و مومنین کو تمحبد کرتا ہے تو یہ سب سے بڑی عبادت ہے۔ چونکہ باقی عبادتیں کرنے سے  
انسان خود ٹو اب حاصل کرتا ہے لیکن وحدت جیسی عبادت کرنے سے عبادتیں بھی حفظ ہوتی ہیں اور انسان دوسروں  
کو بھی عبادت کرنے کا موقع دیتا ہے۔ کربلا نہیں اس کا درس دیتا ہے۔ شیعہ و سنی اور تمام مذاہب کے ساتھ قربت

۱۔.....(سورہ بقرہ، آیہ ۳) (سورہ انفال، آیہ ۳) (سورہ حج، آیہ ۵) (سورہ قصص، آیہ ۵۴)

(سورہ سجدہ، آیہ ۱۶) (سورہ شوری، آیہ ۳۸)

ہونی چاہئے فقط چند مفرد عناصر کو بہانہ قرار دے کر اکثریت سے دور ہونا صحیح نہیں ہے۔ چند غرب افراد ہر قوم میں ہوتے ہیں۔ اگر ہم تحد ہو جائیں، میدان ہموار کریں اور اتحاد و اتفاق کیلئے ڈینٹس ہائی تو ملک بھی اُن کا گھوارہ بن سکتا ہے اور پھر ملک سے بھاگنے کی ضرورت بھی نہیں پڑے گی بلکہ امید ہے کہ انشاء اللہ بھاگے ہوئے بھی واپس لوٹ آئیں گے۔

### حضور امت در میدان عمل

میدان میں اتر آنا بھی ایک پیغام ہے۔ آج کل پہلو انیاں ختم ہو گئی ہیں اور صرف مقابلے پرہ گئے ہیں لیکن جس زمانے میں واقعاً پہلو انی ہوتی تھی تو وہ لوگ مردگانی دکھاتے تھے اور جس کو معلوم ہوتا تھا کہ میں اس میدان میں کچھ بھی نہیں کر سکتا وہ بھی میدان میں ضرور اترتا تھا تاکہ میدان خالی نہ رہے۔ آج اس ملک میں وہشت گروکیوں چھاگئے ہیں؟ آج اس گلستان کی ہرشاخ پر الوکیوں بیٹھا ہوا ہے؟ آج سیاست، مذہب اور اجتماعی وسایان کی ہرشاخ پر الو بیٹھا ہوا ہے کیونکہ جن لوگوں کو یہاں ہونا چاہیے تھا انہوں نے وہ گلستان خالی کر دیا۔ جن جو بیلوں میں کوئی رہتا تھا ہے اُن میں بھوت آجائے ہیں لیکن جن گروں میں لوگ رہتے ہیں وہاں کوئی جن بھوت نہیں آتا۔ پاکستان آج بھوت زدہ ملک کیوں بن گیا ہے؟ اس وجہ سے وہ بلبیس جن کو اس گلستان کی شاخوں پر چکنا چاہیے تھا اور جن غنچوں کو مہکنا چاہیے تھا وہ آج موجود نہیں ہیں، کیونکہ وہ جا ب پیش مصروف ہیں، اُن کا برس ہے، اُن کا خاندان ہے، اُن کی تعلیم اور روزمرہ کی فراؤ ان ضروریات ہیں لہذا پھر ایسا ہی ہو گا کہ اُن کی جگہ تفرقہ پھیلانے والے آجائیں گے۔

تفرقہ پھیلانے والے تفرقہ کیلئے اپنی جان تک دے رہے ہیں لیکن وحدت کا پیغام دینے والے وقت تک دینے کیلئے تیار نہیں ہیں۔ لوگ اپنی جان و عزت بچانے کیلئے گروں اور دکانوں میں جائیتے، آیا ان کی جان و عزت فیکنی؟ وہ بم لے کر آپ کے گروں اور دکانوں میں آگیں گے اور پھر لوگوں کو دیں ایسیں ایسیں والانعروہ لگانا پڑے گا کہ پاکستان سے زندہ بھاگ اور یہ بھی آج بڑی ہست کا کام ہے کہ کوئی زندہ بھاگ جائے ورنہ یہیں

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بھار افريضہ      { 367 }

وہن ہو جائے گا۔ اس بھوت زدہ ملک کو نجات دیں۔ اس کی نجات آپ کے ہاتھ میں ہے۔ آپ خود کو کم نہ سمجھیں۔ جس میدان میں آپ کو ہونا چاہیے وہاں آپ موجود ہوں۔

یہند سمجھیں کہ یہ وحدت کے سلسلے میں بند کرے میں منعقد کی جانے والی محفل سے کس کو پیغام ملے گا اور اس کا کیا اثر ہو گا؟ لوگوں کا ایسے پروگرامز میں شرکت کرنا اس بات کا اعلان ہے کہ ابھی تک یہ میدان تفرقہ بازوں کے اختیار میں تھا لیکن آج سے منادیاں وحدت نے بھی میدان میں حضوری کا اعلان کر دیا ہے۔ اگرچہ تفرقہ پھیلانے والوں کے ہاتھوں میں بھی ہیں، انہوں نے اپنے وجود کے ساتھ جگہیں باندھی ہوئی ہیں اور آپ نہتے ہیں لیکن کر بلائیں یہ بتاتی ہے کہ بے کنایہ ہو یہ شیشہ شیریوں، بیووں اور قاتلوں پر غالب آ جاتا ہے۔ فہرید ہمیشہ غالموں کو منادیتیت ہیں۔ یہ قرآن کا قانون اور کراکار دس ہے کہ نہتے ہیشہ غالب آ جاتے ہیں۔

**كُمْ مِنْ فَيْدَةٍ فَلَيْلَةٌ غَلَبَتْ فِتْنَةٌ كَبِيرَةٌ يَأْذِنُ اللَّهُ.....**

بس اوقات ایک قلیل جماعت نے خدا کے حکم سے بڑی جماعت پر فتح حاصل کی ہے۔

آج نیٹو، یورپین یونین اور عالم کفر متحد ہو کر اسلام کے خلاف لکھ آیا ہے۔ اگر آج ایک شہر کے جوان متحدوں کو کوتولہ پھوٹ کے بغیر نقطہ ایک پر امن جلوں نکالیں اور پرچم وحدت اٹھا کر ان پر یہ شعار لکھیں کہ مسلمانوں ایک ہو جاؤ! رسول کے صدقے ایک ہو جاؤ! قرآن کے صدقے ایک ہو جاؤ! اپنا تفرقہ منادو! اپنی دشمنیاں مٹارو! تو خدا شاہد ہے کہ یہ دشمن اپنی جگہ جا بیٹھے گا۔ تفرقہ کا جواب صرف وحدت ہے، اس کا جواب بھاگ جانا نہیں ہے اور اگر بھاگ بھی جاؤ گے تو وہ باہر بھی آپ کا تعاقب کریں گے۔

ایک ملک میں تبلیغ کیلئے گیا تو وہاں پر کچو لوگ کسی ملک سے بھاگ کر آئے ہوئے تھے اور آ کر اپنی داستانیں سنانے لگے کہ نائن الیون میں ہمارے ساتھ کیا کیا ہوا؟ میں نے اُن کی خدمت میں عرض کیا کہ پڑھنیں کیوں یہ ساری مقلومیت کی داستانیں سننے کے بعد بھی آپ کے دل میں ہمدردی پیدا نہیں ہوتی۔ اس کی وجہ یہ ہے

کہ آپ پاکستان کو نامن سمجھ کر چوڑائے ہیں اور جسے آپ جنت اور نامن کا گھوارہ سمجھ کر آئے وہ بھی جہنم بن گیا ہے۔ آپ بجائے بھائے کے اگر اسی ملک کو نامن کا گھوارہ ہوتا تھا، اُسی ملک کے اندر رہتے اور اتحاد کا مظاہرہ کرتے تو نہ یہیں ہزار کلو میٹر دور سے اٹھ کر آپ کے ملک کو نامن کرتے اور نہ آپ یہیں ہزار کلو میٹر بھرت کر کے بھی اس جہنم میں ہوتے۔ یہ دھل نہیں ہے کہ دینہ لگوا کر یہاں سے نکل جائیں۔ نہ یہ ہماری ذمہ داری ہے اور نہ یہ اسلام اس کو قبول کرتا ہے۔

پس جس میدان میں ہمیں ہونا چاہیے وہاں ہم موجود ہوں۔ اگر ان مسجدوں اور مدرسوں کے اندر ذمہ دار لوگ آتے تو یہ آج بھتوں کے اختیار میں نہ ہوتے۔ اگر اس پارلیمنٹ میں ذمہ دار لوگ ہوتے تو آج دھمن کے مہرے اس پارلیمنٹ میں نہ بیٹھے ہوتے۔ ہمیں ان بھتوں سے کوئی امید نہیں رکھنی چاہئے۔ ہمارے پاس بہترین ذریعہ قرآن، تعلیمات ویسٹ پیغمبر اکرم ﷺ اور پیر رکوں کی تعلیمات ہیں۔ یہی قرآن کی تعلیم بھی ہے، یہی وقت کا تقاضا ہے اور عین بھی کہتی ہے کہ آپس میں تفرقہ نہ کرو۔ جھگڑوں میں بلکہ شرح صدر و حمل سے کام لو۔ ایک دوسرے کے ساتھ الفت و محبت پیدا کریں کیونکہ وحدتِ امت اس ملک، قوم اور ملت کی بقاہ کا آخری چانس (Last chance) ہے۔

تفہم کا  
بنا  
بہترین  
وقت  
ذمہ دار  
کی  
بندوق

## وحدت کیلئے با بصیرت علماء کی ضرورت

یوں تو وحدت برقرار کرنا ہر فرد کا فریضہ ہے لیکن با بصیرت علماء اس سلسلے میں بہترین کردار ادا کر سکتے ہیں۔ تاریخ میں کتب انیجاد <sup>مطبوعہ</sup> کے پروردہ ایسے مصلحین گزرے ہیں جنہوں نے اسلامی تعلیمات کا صحیح درک رکھتے ہوئے اپنے زمانے کے تقاضوں کے مطابق امت مسلمہ کو بیدار اور متحد رکھنے کی فراوان کوششیں کی ہیں خصوصاً سید جمال الدین افغانی، شیخ محمد عبده، شیخ محمود حنفی، علامہ شرف الدین عاملی اور امام موسیٰ صدر اور علامہ اقبال وغیرہ۔

سب سے بڑا کر بیداری و وحدتِ امت کے کاروان کے سرخیل رہبر عظیم حضرت امام جیشی ہیں اور میں

خصوصاً جوانوں سے ہمیشہ عرض کرتا رہتا ہوں کہ اللہ کا ہزار شکر کرو کہ خدا نے چھین عصرِ امام ٹیکی میں پیدا کیا ہے ورنہ معلوم نہیں، ہم کن جہا توں اور گراہیوں میں بستکتے ہوتے؟ اس وقت نہ جانے کہ کاموں میں مشغول ہوتے؟ اور شاید تفرقہ کو عبادت سمجھ کر انعام دے رہے ہوتے۔ امام ٹیکی کو خداوند تعالیٰ نے بہت عالی بصیرت عطا فرمائی اور آپ نے اسلام کے حقیقی چہرے کو مسلمانوں کے سامنے پیش کیا۔ آپ نے مسلمانوں کو درپیش خطرات سے آگاہ کیا اور مسلمانوں کے درمیان تفریقے اور اختلافات کے نقصانات کو دیکھ کر نہادے وحدت بلند کی۔

امام ٹیکی رسول اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا کہ وحدت مسلمانوں کی بناہ کا تہذیب ریحہ ہے۔ آپ نے شیعہ سنی کے درمیان اختلافات کو ہوادینے والوں کے بارے میں فرمایا کہ یہ لوگ نہ شیعہ ہیں نہ سنی بلکہ یا قوادان ہیں یا دشمن کے آل کار ہیں۔

اگر آج انہی کے خلف مارٹ رہبر انقلاب اسلامی حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای و مخلص العالی امت مسلم کی اصلی مسکلات کی طرف نشانہ ہی کر کے ہمیں راہ حل بھی بتا رہے ہیں اور اپنی با بصیرت رہبری میں امت مسلم میں وحدت برقرار کرنے کیلئے گراں قدر رکوشیں انعام دے رہے ہیں۔ رہبر انقلاب اسلامی ولی امر مسلمین حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای و مخلص العالی نے پرچم وحدت انہا کرتا م جہاں اسلام کو وحدت کی دعوت دی ہے۔ آج ملیٹ پاکستان کو وردمند اور با بصیرت علماء اور افراد کی ضرورت ہے کہ جو اس ملت کو نا امیدی و نایبی سے نکالیں۔

یقین جان لیں کہ اسلامی رہبروں میں اس سطح کی بصیرت کی انگشت شارٹخیات موجود ہیں مثلاً سید جمال الدین افغانی اور علامہ اقبال البتہ اس سطح کے علماء و فکریں اور بھی ہیں اور ایسے علماء کی ضرورت ہے۔ امام ٹیکی فرماتے تھے کہ دس دین کافی نہیں ہے بلکہ ساتھ درود دین کی بھی ضرورت ہے اور اگر عالم کے اندر درس دینی بھی ہو اور درود نبھی ہو وہ انسان جمال الدین افغانی ہوتا ہے۔

سید جمال الدین افغانی ایک بہت بزرگوار شخصیت اور منادیان وحدت میں سے ہیں۔ آپ امت مسلم کو بیدار کرنے والی شخصیت ہیں اور امت کو ہمیشہ ایسے ہی علماء اور رہبروں کی ضرورت ہے۔ آپ آگاہ، با بصیرت، نذر، شجاع، قربانی کے جذبے سے سرشار اور پوری امت کا در درستھنے والے تھے جس کو امت کی کوئی

پریشانی دیکھ کر مجھن نصیب نہیں ہوتا تھا۔ جب یہ امت کی مشکلات و مسائل کی طرف توجہ کرتے تھے تو ان کی نیندیں حرام ہو جاتی تھیں۔ آپ نے اپنی عمر زندگی میں گزار دی تھیں امت مسلمہ کو وحدت کا حکم دیا۔ کوئی ایسا مسلمان ملک یا خط نہیں تھا جس کی جمل میں جمال الدین افغانی "نہ رہے ہوں۔ اس سیدزادے کا صرف ایک جرم تھا کہ وہ امت کو بیدار کرتا تھا اور وحدت کی طرف بلا تھا اور اقبال" کے بقول جو بھی امت کو بیدار کرے گا اسے چھن سے نکال دیا جائے گا،

### اقبال کے نفیس سے ہے لالے کی آگ تیرز

ایسے غزل سردا کو جمن سے نکال دو!.....  
وحدت کی بات کرنا آسان نہیں ہے کیونکہ اس کے لئے انسان کو خود اپنے ہی خون میں نہانا پڑتا ہے۔  
کر بلا جیسا مظہر ہوتا ہے کہ انسان اپنے خون میں نہا کر امت کو نجات دیتا ہے۔ سید جمال الدین افغانی کو اقبال  
بھی اپنا عور درشد مانتے ہیں اور ان سے اقبال نے بہت سارے الہامات بھی لئے ہیں، اس انسان نے اپنی ساری عمر امت مسلمہ کی بیداری و اتحاد کے لئے صرف کر دی۔ افغانستان، ہندوستان، ایران، ترکیہ، مصر، یورپ غرض  
جہاں بھی یہ سید بزرگوار گئے انہوں نے اپنے چد کے دین اور مقصد نبوت کو اجاگر کیا۔

سید جمال الدین افغانی کے بعد انہی کے ایک بیروکار یا خلف جناب شیخ محمد حسین کا شفاط الخطاہ جو شیخ جعفر کا شفاط الخطاہ بکری اولاد میں سے ہیں بہت ہی باصیست انسان تھے انہوں نے بھی امتِ اسلامی کی بیداری کیلئے تحریک چلانے چلائی۔ انہوں نے عالمی سطح پر حوزہ علمیہ نجف، مراجع نجف اور مکتب تسبیح کی نمائندگی کرتے ہوئے عالمی کانفرنسوں میں شرکت کی اور دنیا کو قرآن والی بیت ﷺ کا پیغام وحدت پہنچایا۔ جب روں کے اندر کیوںزم (Communism) کا انقلاب آیا تو اُس وقت امریکہ کی سرپرستی میں پورپ میں ایک کانفرنس کا انعقاد کیا گیا۔ اس کانفرنس میں تمام ادیان اور مذاہب مثلاً یہودیت، میسیحیت اور خصوصیت کے ساتھ عالمِ اسلام کی

بر جست شخصیات کو دعوت دی گئی۔ حوزہ علیہ نجف سے بھی تقاضا کیا گیا کیونکہ حوزہ علیہ نجف اس وقت شیعہ مرکز تھا لہذا ہاں سے انہی بزرگوار شخصیت کو بھیجا گیا۔ آپ نے وہاں پر یہ کتنا تھایا گیا کہ چونکہ الحادود ہر ہیت خداوند تبارک و تعالیٰ تمام اقدار دین کا انکار ہے لہذا ہم سب مل کر اپنی تمام طاقتیں و وسائل ہر ہیت کا ر ل اکر کیموزم (Communism) اور سو شل ازم (Socialism) کا مقابلہ کریں۔ لیکن عملی طور پر اگر ہم ظلم و تم کا مشاہدہ کریں اور خصوصاً جہانی اسلام پر ظلم و تم دیکھیں تو یہ سارا ظلم و تم ہم نے اپنے مل ازم (Imperialism) کی طرف سے دیکھا ہے۔ بھی کیموزم نے اپنے مل ازم کا عشرہ شیر ظلم بھی نہیں کیا ہے لہذا اگر ادیان کا کوئی متحدہ عہاذ بنا ہی ہے تو ہم کرسی سے پہلے اپنے مل ازم (Imperialism) کے خلاف عہاذ قائم کریں۔ اپنے مل ازم کا مرکز درحقیقت یہ ہو دنیاری ہیں اور یہ ظلم و تم خود تمہاری جانب سے دیکھا گیا ہے اور آج ہمیں اپنے ساتھ ملا کر یہ کہتے ہو کہ ہم کیموزم کا مقابلہ کریں۔ ہماری نظر میں کیموزم و اپنے مل ازم دونوں شیطانی کتب ہیں اور ہم جس طرح کیموزم کے خلاف ہیں اسی طرح اپنے مل ازم کے بھی خلاف ہیں۔

عبد الرحمن کو اسی جیسی عظیم متفکر شخصیت نے عملی طور پر بیانی محتاجیاں ہیں اور سب سے بڑھ کر امت مسلمہ کے اندر بہت بڑی بیماری کی نشانہ ہی کی ہے۔ انہوں نے کہا ہے کہ استبداد اور آمریت نسبت مسلمه کو سراٹھا نے نہیں دیتی۔ یہ وہی مخوب سایہ ہے جو آج پورے جہان اسلام کے اوپر چھایا ہوا ہے البتہ علامہ اقبال کے بقول کبھی یہ آمریت و شیطانی نظامِ ایجادے اوڑھ کر آ جاتا ہے، یہ کبھی مقدس ایجادے میں، کبھی بغیر ایجادوں کے، کبھی جمہوریت کا ایجادہ اوڑھ کر آ جاتا ہے لیکن ہوتی وہی آمریت ہی ہے۔ اس بزرگوار نے امت کو توجہ کیا کہ امت مسلمہ کی نجات یہ ہے کہ وہ آمریت واستبداد سے نجات پائیں۔

ایک اور اہم ترین شخصیت جو اگرچہ علامہ کے زمرے میں شمار نہیں ہوتی لیکن ایک عالم کے تمام فکری و نظری معیارات اُن کے اندر موجود ہیں وہ علامہ اقبال ہیں۔ علامہ اقبال کی شخصیت در دنیا میں ملت و در دنیا میں امت ہے جس نے بعض بھی دیکھی اور پھر ان در دنیوں کا اعلان بھی بتایا۔ خداوند تبارک و تعالیٰ نے ہمیشہ ایسے ہی علماء کے ذریعے سے امت کو بخرانوں سے نکالا ہے۔ آج علامہ اقبال جیسے فتنہ امید اور در دنیوں کی ضرورت ہے کہ

جس کا دل امت کی لاچارگی اور بے چارگی پر تباہ رہے اور امت سے الخاتم کرتا رہے کہ اے امت آپس میں اتحاد و اتفاق پیدا کر کیونکہ جب تیرا خدا، قرآن، رسول، دین اور قبلہ سب ایک ہے تو پھر مجھے آپس میں ایک ہونے سے کیا چیز مانع ہے؟ امت کی آگاہی و شعور کیلئے اللہ تعالیٰ علامہ اقبال "جسی نعمتوں کو بھیجا ہے۔ اقبال نے حدیثوں کا ترجمہ بڑے خوبصورت انداز میں اپنی اس نظم میں پیش کیا ہے:

لے بار صبا! کمالی والے سے جا کیوں پیغام مرا

قبھی سے امت بیچاری کے دیس بھی گیا ذینبا بھی گئی.....

اے نبی کرم! آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ عراق، پاکستان، افغانستان، لبنان، ایران و شام پر دشمنان دین نے کیا قیامت برپا کر رکھی ہے اور پاکستان کے اندر تو امت کے ہاتھ سے دین و دینیادوں کو چلے گئے ہیں۔ یہ دین کی جگہ سیکولر ازم، لمبی اور روشن اسلام کے نام پر آگ لے آئے ہیں۔

ایک مقام پر اقبال نے اپنے نازنین کلام اور زبان میں امت کو متوجہ کیا کہ

عزت ہے محبت کی قائم لے قوس حجابِ محمل سے

محمل جو گیا عزت بھی گئی، خیرت بھی گئی، لیلی بھی گئی.....

شہوت اور محبت میں فرق ہوتا ہے۔ شہوت بھی کشش در جهان کا نام ہے اور محبت بھی لیکن شہوت رسو ہوتی ہے اور محبت عزیز ہوتی ہے۔ شہوت کی حرمت نہیں ہوتی لیکن محبت کی حرمت ہوتی ہے۔ ہر عاشق خدا، عاشق نبی ﷺ اور عاشق انسانیت کو معلوم ہونا چاہیے کہ اے اس مشق کی حرمت کا بھی خیال رکھنا ہے۔

آج ہمیں پاکستان کے حکمران حب الوطنی کا درس دیتے ہیں۔ یہ کسروں کے سامنے قوم کو جھانس دینے اور ہوتوف بنا نے کیلئے پاکستان زندہ باد، پاکستان پا سندہ باد کے جھوٹے نفرے لگاتے ہیں لیکن جب پاکستان کا سودا کر رہے ہوتے ہیں تو انہیں طلن اور طلن کی حرمت کا خیال نہیں آتا۔ آج مسلمان امت کے ساتھ بھی اتفاق ہوا

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فرضہ      {373}

ہے کہ اس کی لیلی کو لوگ انحصار کے جا پہنچے ہیں چونکہ اس کا محمل نہیں تھا۔ محمل غیرت نہ ہونے کی وجہ سے ختم ہو گیا ہے اور غیرت اس وجہ سے ختم ہو گئی کہ ان کے اندر احساسِ حرمت موجود نہیں ہے۔

آج ڈنمارک جیسا چھوٹا سا ملک اس وجہ سے مسلمان فوجوں کو خاطر میں نہیں لاتا کیونکہ انہیں معلوم ہے کہ ان فوجوں کے اندر غیرت موجود نہیں ہے۔ ایشیم برم سے نہیں بلکہ غیرت سے بچتی ہیں۔ حزب اللہ نے اسرائیل کے اوپر کوں سے ایشیم برم چلائے تھے تھے؟ ان کے پاس ایشی بھی پاور سے زیادہ طاقت موجود تھی اور وہ ایمان و توکل برخدا، غیرت دینی، غیرت وطنی و غیرت ملت تھی۔ ساری عرب ڈنیا مل کر بھی اسرائیل سے اپنی زندگیں واپس نہیں لے سکتے بلکہ اور گنو بیٹھے لیکن حزب اللہ نے اس آئندی طاقت کو اس طرح رسوایا کہ اب انہیں شرم سے منہ چھپانے کی جگہ نہیں مل رہی کہ کس طرح سے اس شر ساری وخت کو منٹائے۔

برصیر کی سرزی میں پر علامہ اقبال وہ شخصیت ہے کہ جس کو خداوند تبارک و تعالیٰ نے اتنی عظیم بصیرت دی کہ اس نے امت کے دردوں کو بھی سمجھا اور ان دردوں کا عالمج بھی بتایا۔ علامہ اقبال نے فرمایا تھا کہ بحرانوں سے نکلنے کا راستہ ہبراں دین کے پاس موجود ہے۔ آپؐ کا ایک خوبصورت شعر ہندی زبان اور اردو لب و پھٹے میں ہے کہ

شکنی بھی شانتی بھی بھگتوں کے گیت میں ہے  
دھرتی کے باسیوں کی مکنی پریت میں ہے.....  
شکنی اقتدار، حکومت و قدرت کو کہتے ہیں اور شانتی صلح، امن اور ہمکن کو۔ یہ سب بھگتوں کے گیت میں مضمراں ہیں۔ بھگت ہندی زبان میں مذہبی پیشو اور ہمکا کو کہتے ہیں۔ رہبر کے فرمان کے اندر تمہاری یہ لئے صلح، امنیت، بھائی چارہ، ہمکن اور حکومت و قدرت ہے۔ اور زمین کے اوپر رہنے والوں کی بقاۃ فقط وحدت کے اندر ہے۔ اگر وحدت ہوئی تو یہ سب محفوظ رہیں گے ورنہ نہیں۔ اقبال کے مطابق اپنے رہبروں کے دل سے اٹھی ہوئی ندا فریاد

شے اور اس پر لبیک کہنے سے ہم سب کچھ بچا سکتے ہیں اور رہبروں کی آواز وحدت ہے۔ آج ہمارے مذہبی و دینی رہنماء و ہبہ یعنی ولی امر مسلمین حضرت آیت اللہ خامنہ ای مدخلہ العالی نے یہ حکم دیا ہے کہ اے امت مسلم! آج کا فرعون جمیں نایود کرنے پر شل گیا ہے اور اس نے اپنی فوجیں تحد کر لی ہیں تاکہ مسلمانوں کو صفویت سے منادے اور مسلمان کی بقاہ صرف وحدت کے اندر ہے لہذا آج سب سے اہم واجب مسلمانوں کے اندر اتحاد و اتفاق ہے۔

علامہ اقبالؒ کے بقول صلح، ہمیں، اقتدار، عزت، احترام اس غزل سراکے پاس ہے کہ جس کی غزل کے نتیجہ میں گل لالہ تازہ تر ہو جاتا ہے۔ درحقیقت بھتوں کی غزل اور نفعی امت کو بخراں سے نکالتے ہیں کیونکہ ان کے گیت خدا، رسول اللہ ﷺ اور قرآن و اہلیت ﷺ کی تعلیمات سے ماخوذ ہیں۔ ان کی تعلیمات کے اندر ہماری ہٹکتی، شانتی، سکتی، وطن کا دفاع اور عزت و احترام موجود ہے۔ آئے اور تکلی کرو نے والی امت کی اور بھی زیادہ یعنی متعال کٹ بھلی ہے یعنی آپ کی حیثیت، شخصیت، کرامت اور شرف کٹ چکا ہے جو خداوندِ عالم نے عطا کیا تھا۔ آپ کا انسانی، اسلامی اور پاکستانی شرف وطن سمیت ناہل و نا لائق بھراں کے ہاتھوں بچا چاکا ہے لیکن لوگ پھر بھی ان سے آس لگائے بیٹھیں ہیں! ہٹکتی اور شانتی بھتوں کے گیت میں ہے اور وہ گیت یہ ہے کہ اے قوم! جس کے اندر یہ دو صفتیں پیدا ہو جائیں یعنی وہ اہل کو نظر انداز کرتی ہو اور نااہلوں کو نااہلوں کی جگہ پر بخاداری ہو اس قوم کو ذلت، رسوانی اور پسپائی سے کوئی بھی نہیں بچا سکتا۔

علامہ اقبالؒ نے آج سے نصف صدی پہلے امت مسلم کو بیدار کرنے کیلئے ہج و دو کی کشیدہ و سی بیدار ہو جائیں ورنہ نہ شید بچے گا اور نہیں۔ امام ٹھیٹ سے بھی پہلے علامہ اقبالؒ جنہوں نے سر زمین پر صیر پر مسلمانوں کو تفرقہ میں جتلادیکھا تو پیغام بیداری دیا:

لے کے نشد اسی خفی را از جلی پشیار باش  
لے گرفتار ابسو بکرو علی پشیار باش.....

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور یمارا تحریک  
﴿375﴾

اسے وہ قوم جس کو ختنی اور جلی میں فرق محسوس نہیں ہوتا بیدار وہ شیار ہو جا اور غفلت سے نکل آ۔ اگر آج آپ تحدیوں نہ ہوئے تو جعلی کا پیر دکار ہے وہ بھی نہیں رہے گا اور جو اب پکر کا پیر دکار ہے وہ بھی نہیں رہے گا۔ چونکہ آج وہ دشمن آپ دونوں کے خلاف اٹھ کھڑا ہوا ہے اور ایک دوسرے کو مٹانے سے آپ اس کی مدد کر رہے ہیں۔ اس وقت غفلت کی نیند سے بیدار ہو کر تفرقہ کی لخت سے باہر آتا ہے آتا اور بکلی ملے یا نہ ملے لیکن ہمیں اپنا نہ ہب، اپنا طبع اور اپنی قوم عزیز ہے۔ صرف امت کا اتحاد و بیداری انہیں بچا سکتی ہے۔

ایک صحف نے اقبال کے بارے میں اپنی کتاب کا بہت خوبصورت عنوان قرار دیتے ہوئے اقبالؒ کو مشترک امید کا نام دیا ہے۔ ماہیں قوم ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ جاتی ہے لیکن اقبالؒ نے خود ماہیں تھے اور نہ انہوں نے ماہی پھیلائی۔ ماہی کی باتیں کرنا خدمت قوم دلت نہیں ہے بلکہ انہیں امید دلانا ہم کام ہے کیونکہ اگر قوموں میں امید زندہ رہی یہ تو میں ایک دن اپنا کھویا ہو امام قام حاصل کر لیں گی۔

ہم آج ان علماء کی ضرورت ہے جو اپنی فکر، اپنے درودین اور اپنے ایمان اور تقویٰ کے ذریعہ امت کو نجات دیں نہ کہ امت کے دش پر سواری لیں اور امت کے ذریعہ اپنے آپ کو نجات دیں ایسے بہت سارے موجود ہیں جو امت کی گردن پر سوار ہیں اور امت نے ان کو سنبھالا ہے گویا امت پر ان کا نان و نقہ واجب ہو چکا ہے۔ الیہ یہ ہے کہ آج بعض مولوی نادانی و حجاجت کی وجہ سے یا کچھ کھانی کر دشمن کے آہ کار بنے ہوئے ہیں۔ پاکستان میں اہل تشیع والی سنت کے اندر ایسے دردمند علماء بھی موجود ہیں جو وحدت کے ذریعہ دشمن کے ہر حریب کو ناکارہ بنا سکتے ہیں۔ امام علیؑ نے اسے تھے کہ عالم کا کام فقط درس دین ہی نہیں ہے بلکہ درودین بھی ہے۔ عالم کھلانے کا سخت نقطہ وہ نہیں ہے کہ جس نے درس دین پڑھا ہوا ہو بلکہ عالم وہ ہے جس کے اندر درس کے ساتھ درودین بھی موجود ہو۔ پورے ملک میں ایسے علماء موجود ہیں اور ان علماء کو چاہئے کہ شریح صدر، وصیع ظرفی و وصیع نظر کا ثبوت دیں اور ان اختلافات کو برداشت و قبول کریں یعنی اختلاف کو تفرقہ نہ بننے دیں، دشمن کے لئے مواد نہ بننے دیں کہ وہ ان اختلاف سے تفرقہ بنادے بلکہ ان اختلاف سے اپنے لیے ایک بہتر راہ نکالیں۔ تاریخ میں درودین رکھنے والے علماء کی رحمتیں اُستوں کیلئے رحمتوں کی نویڈ ثابت ہوئیں ہیں۔



## دین سکھانے کیلئے علماء کی زحمتیں

علمائے کرام نے ہمیں دین سکھانے کیلئے مختلف انداز سے مرحلہ وار کوششیں کی ہیں۔ وہ تمام بزرگان جن سے ہم نے کوئی کلمہ سکھا ہے، جن کی وجہ سے ہم تک کوئی حدیث، قول یا کتاب پہنچی ہے اُن لوگوں کا ہم سب کی گردنوں پر عظیم حنف ہے۔ اگر وہ نہ ہوتے تو آج ہم سب شاید کلمہ توحید سے بھی محروم ہوتے۔ یہ ان کی زحمتوں کا ایک اثر ہے کہ بہت سے لوگ آج خدا پرست و خدا شناس ہیں۔ ان بزرگوں نے دین سکھانے کیلئے جب نہیں تعلیمات کو تدوین کیا تو ان کتابوں کی درجہ بندی کی مثلاً پہلی کلاس میں بنیادی بات سکھاتے ہیں پھر درسی میں اُس سے آگے کا مرحلہ سکھاتے ہیں۔ مؤلف کے بعد اگلی زحمت معلم کرتا ہے اور وہ اس باق کو پھر کیلئے مزید آسان ہٹا کے پیش کرتا ہے۔

یہی کام ہمارے بزرگ علماء نے کیا کہ ہمیں دین سکھانے کیلئے اسے دھصول میں تقسیم کیا۔ ایک حصہ عقائد اور دروس احمد اعمال پر مشتمل ہے جس کو ہم عام زبان میں اصول دین اور فروع دین کہتے ہیں۔ عموماً ہم سب کے ذہنوں میں سیکھی بات رائج ہے کہ اصول دین وہ چیزوں ہیں جن کیلئے ایمان و عقیدہ چاہیے اور فروع دین وہ چیزوں ہیں جن کے بارے میں عقیدہ نہیں بلکہ مل چاہئے مثلاً نماز کے بارے میں فقط عقیدہ کافی نہیں ہے بلکہ اس کیلئے عمل بھی چاہئے اسی طرح روزہ، حج اور باقی اعمال جو خدا نے مقرر کئے ہیں ان پر صرف اعتقاد کافی نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ انہیں انجام دینا بھی ضروری ہے، لیکن توحید پر عقیدہ کافی ہے کیونکہ یہ تو عملی چیز نہیں ہے۔ اگر کوئی مجھ سے کہے کہ آپ نماز انجام دیں تو میں ملا جاتا سکتا ہوں کہ یہ نماز ہے لیکن اگر کوئی کہے کہ توحید پر عمل کرو تو میں اسے فرمیکی نہیں بتا سکتا کہ یہ تو عملی چیز نہیں ہے بلکہ وہی، قلبی و اعتقادی چیز ہے اور اس پر دل سے ایمان لاتا۔

۴

آج کے جوان کمپیوٹر کی زبان زیادہ سمجھتے ہیں۔ کمپیوٹر کے ذریعہ آپ بڑے بڑے حساب و کتاب تفصیل سے بتانے کی بجائے گراف (Graph) یا کرا آسانی سے سمجھ سکتے ہیں مثلاً ایکشن کا رزلٹ ایک تو اناؤنس (Announce) ہوتا ہے اور درس الکھا جاتا ہے کہ کس پارٹی کو کتنے Percent ووٹ ملے۔ آپ نے دیکھا

ہوگا کہ ایک دائرہ بنا ہوتا ہے اور اس کے اندر مختلف رنگ بھرے ہوتے ہیں۔ یہ رنگ اس کی کلیے استعمال ہوتے ہیں۔ انہیں دیکھ کر آن پڑھ کو بھی بحث میں آ جاتا ہے کہ اس پارٹی کو کتنے ووٹ ملے۔

اسی طرح دین کو سمجھانے کیلئے بزرگ علماء نے روایات سے الہام لے کر ہمیں تعلیم دی کہ دین میں اصول دین اور فروع دین ہیں۔ اصل و فرع عربی زبان میں درخت کے بارے میں استعمال ہوتا ہے۔ اصول سے مراد جڑیں اور فروع سے مراد شاخیں ہیں۔ یعنی بزرگ علماء ہمیں یہ سمجھانا چاہ رہے تھے کہ دین سمجھنا کیسے چاہیے؟ دین کی بنیادیں کیا ہیں اور دین کے اوپر بھار کیسے آتی ہے۔ جب پودے کی جڑیں راست ہو جاتی ہیں تو پھر اس کے اوپر شاخیں اگتی ہیں، شاخوں کے اوپر بڑہ آتا ہے اور بڑوں کے اندر پھول و پھل لگتے ہیں۔ وہ ہمیں یہ ہرگز نہیں سمجھانا چاہ رہے تھے کہ ان میں سے ایک عمل کی چیز ہے اور دوسرا کامل سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ صرف درجہ بیار ہے تھے کہ بنیاد کیا ہے اور بنیاد کے اوپر ہی ہوئی عمارت کیا ہے۔ وہ جڑ اور شاخ میں فرقہ بیار ہے تھے ورنہ یہ دونوں دراصل عملی چیزیں ہیں۔

### علامہ اقبال کی توحیدی معرفت

علامہ اقبال کو خدا نے توفیق دی ہوئی تھی کہ وہ دین کے بہت سارے روز بھتے بھی تھے اور بہت کچھ سمجھا بھی گئے۔ وہ توحید کے بارے میں بھی نکتہ کرتے ہیں کہ توحید کسی زمانے میں مسلمانوں کی قوت کا راز تھی یعنی آج فقط ایک مسئلہ علم کلام ہے، یعنی وہ علم جس میں اصول، عقائد اور ایمان کی بحث کی جاتی ہے مثلاً صفاتِ خداوند چارک و تعالیٰ، عدالت، نبوت، امامت اور قیامت کے موضوعات زیر بحث لائے جاتے ہیں۔ ایک علم کو فقط کہا جاتا ہے جس کے اندر اعمال مثلاً نماز، روزہ، حج، ذکوٰۃ و دیگر اعمال پاپان کئے جاتے ہیں۔

اقبال یہ کہنا چاہتے ہیں کہ توحید بھی نماز کی طرح عملی چیز تھی۔ آپ نے ”شکوہ“ میں سوال انھا کر ”جواب شکوہ“ میں اسے حل کیا ہے کہ وہ کیا راز اور کیا فسou تھا کہ صدر اسلام کے ہمارے بزرگ اتنے قوی و مفترم تھے

اور آج ان کی اولاد کیوں ذلت و رسولی کے ساتھ زندگی بس رکر رہی ہے حالانکہ ان کے اور ہمارے درمیان بہت سی چیزیں مشترک ہیں۔ اذانیں وہ بھی دیتے تھے اور ہم بھی دیتے ہیں، نمازیں وہ بھی پڑھتے تھے اور ہم بھی پڑھتے ہیں، سجدے وہ بھی کرتے تھے اور ہم بھی کرتے ہیں لیکن ان میں بہت فرق ہے۔ اقبال فرماتے ہیں:

رہ گئی رسم اذان روح بلا لالی نے رہی۔۔۔۔۔  
رسم اذان تو باقی ہے لیکن اس میں روح بلا لی موجود نہیں ہے۔ سجدے رہ گئے ہیں لیکن ان کے اندر بندگی نہیں ہے۔ ہماری عبادتیں کھو کھلی ہو گئی ہیں۔ اسی طرح تو حید جو رازِ قوت مسلم تھی آج فقط علم کلام کا ایک مسئلہ بن گئی ہے۔ تو حید فقط نہ تنگو، مباحت اور اثباتِ فقی کا موضوع بن گیا ہے درحالیکہ تو حید عملی چیز ہے۔ بہت دامات بھی عملی چیزیں ہیں۔ ایسا نہیں ہے کہ ان کا تعلق فقط عقیدہ سے ہے اور نماز و روزہ کا تعلق عمل سے ہے۔ اگر تو حید عملی نہ ہو تو نماز بھی عملی نہیں ہو سکتی۔

اسلام میں اصول و فروع عملی ہیں

تعلیمات دین پر گہری و دیتی نگاہِ ڈالنے سے ثابت ہو جاتا ہے کہ اصول دین و فروع دین دونوں عملی چیزیں ہیں۔ صرف ہمیں سمجھانے کیلئے اس کے دو حصے کئے گئے مثلاً ایک اسٹار اپنے شاگرد کو کیرے کے بارے میں تفصیل سے سمجھانا چاہتا ہے تو ضروری ہے کہ کیرے کو کھولے اور اس کے سارے پارٹز (Parts) الگ الگ کر کے ہر ایک کے بارے میں سمجھائے۔ سمجھانے کی حد تک تو کھولنا ضروری ہے لیکن اب اس کیرے نے عمل کرنا ہے اور مودی یا تصویر بناਨی ہے لہذا عمل کیلئے اس کھلی ہوئی چیز کو دوبارہ جوڑنا ضروری ہے۔ کھلا ہوا کیرہ کوئی اثر نہیں رکھتا بلکہ اس کو اسٹبل (Assemble) کرنا ضروری ہے کیونکہ اسٹبل (Assembled) کیرہ ہی تصویر بناتا ہے۔ بزرگ خلاء نے کلاس میں ہمیں سمجھانے کیلئے دین کھول دیا تھا، عبادتیں الگ کر دیں، عقیدے الگ

کر دیئے، اخلاق الگ کر دیا، رسومات اور دوسری چیزیں الگ کر دیں لیکن ہم اسے کھلا ہوا انھا کر گروں میں لے آئے لہذا آج اس کا کوئی اثر نہیں ہے۔

عمل اشکب کرے گا؟ جب ہمارا دین اسلام ہو جائے یعنی جس طرح قرآن نے دین پیش کیا ہے۔

قرآن میں توحید اور دیگر اکان دین پر غور کریں کہ کس طرح پیش کئے گئے ہیں مثلاً قرآن میں حج اس طرح سے بیان ہوا ہے کہ یہ فروع کافر و فروع اور توحید کی توحید ہے۔ حج درحقیقت توحیدِ علی ہے۔ اس فروع دین کے اندر ایک روح موجود ہے۔ وہ روح یہ ہے کہ ساری امت روئے زمین سے اکٹھی ہو کر بظاہر کعبہ کے گرد گھوم رہی ہے لیکن حقیقاً اس نے عہد یہ کرنا ہے کہ ہماری زندگی کی حرکات و مکانت، افعال اور تمام طور طریقے فقط خوب خدمائی بر ہوں۔

اگر ہم اصول کو ذہن میں رکھیں اور فروع کو میں لے آئیں تو یہ اسلام چیز نہیں ہے بلکہ مکمل ہوئی چیز ہے لہذا اس کا اثر نہیں ہو گا۔ عقیدہ اٹھ کر علم کلام میں چلا جائے گا اور فروع تو پیش المسائل میں چلا جائیں گی۔ علم کلام اور تو پیش المسائل کو اسلام کرنے کی ضرورت ہے تاکہ تو پیش المسائل میں توحید بھی آجائے اور علم کلام میں عمل بھی آجائے۔ علم کلام بھی علمِ علی ہو جائے اور تو پیش المسائل بھی علمِ توحیدی ہو جائے۔ اس وقت نمازوں اور حج کے اندر اثر ظاہر ہو گا۔

حقیقی حج مسلمین کو مشکلات سے نجات دلا سکتا ہے لیکن آج کل جو حج انجام پار ہے اس سے سعودی گورنمنٹ کی مشکلات حل ہوتی ہیں۔ اس حج سے وہاں کے پلٹنگ مالکان، بن پسروڑ، بٹی، بیشکل کمپنیز، ایر لائنز اور ہوٹل مالکان کی مشکلات حل ہو جاتی ہیں۔ چائے کی فیل فیکش ریاض چنان شروع ہو جاتی ہیں۔ ذیماً کاسار ارجیکنڈ مال حج کے سیزین میں بیچ دیا جاتا ہے لیکن اسی حج کے پڑوس میں فلسطین و عراق کو کوئی فائدہ نہیں پہنچتا۔ اس حج سے پاکستان میں اس برقرار نہیں ہوتا کیونکہ شیعہ اور سنی وہاں ایک ساتھ رہا کہتے ہو کر حج کا ثواب حاصل کرتے ہیں اور پھر دوبارہ منتشر و پرا گنہ ہو کر واپس آ جاتے ہیں۔ اس سے نہ کسی کی مشکل حل ہوتی ہے اور نہ شیعہ کی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے فروع کو سرم بنا دیا ہے اور تو حید کو علم کلام کا مسئلہ۔ ہمیں حج پر اس لئے بلا یا گیا تھا کہ ہم خدا پرست و

خداشاس بن سکیں اور سب مسلمین کو توحید کے گرد جمع کر سکیں۔

## خونی رشتہ توحیدی رشتہ سے بڑھ کر نہیں

درج بالائیات سے ثابت ہے کہ خدا کو ایک ماننا معمولی بات نہیں ہے۔ اکثر دیکھا گیا ہے کہ لوگ اپنے رشتہ داروں کے بڑے بڑے جرموں کو نظر انداز کر دیتے ہیں اور نہیں مجرم کہنے کو تیار نہیں ہوتے مثلاً اکثر مومین مولانا سمجھ کر پاندارِ دل بیان کرتے رہتے ہیں کہ مولانا! عجیب زمانہ ہو گیا ہے، عجیب حالات ہیں کہ ایک آدمی جو ہمارا پاڑش تھا اس نے ہمارے مال، دکان، ارش ویراث سب کو ہڑپ کر لیا ہے اور پھر کیس بھی ہمارے ہی خلاف درج کر دیا ہے۔ جب اس سے پوچھتے ہیں کہ وہ شخص کون ہے جس نے آپ کے ساتھ یہ حشر کیا ہے؟ تو کہتے ہیں اپنا ہی ایک مومن ہے۔ سب کچھ کر کے پھر بھی ابھی مومن ہے۔ اس کا ایمان اتنا نکل بڑا (Concreted) ایمان ہے کہ جو کسی چیز سے خراب ہی نہیں ہوتا۔ اس نے اسے جاہ کر دیا ہے لیکن ہے پھر بھی مومن کا مومن۔

ای طرح بعض اوقات کہتے ہیں کہ اسے کیا کہہ سکتے ہیں کیونکہ ہے تو اپنا ہی خون یا پھر کہتے ہیں کہ ہے تو اپنی ہی برادری کا۔ مثلاً ایک شخص جو معاذ اللہ در ہر یہ دیکھو نہ ہے اور فیشن کے طور پر سرے سے خدا کو مانا ہی نہیں ہے جیسے آج کل لبرل ازم (Liberalism) کافیشن عام ہو گیا ہے اور جو دوچار جماعتیں پڑھ لیتی ہے وہ اپنے آپ کو لبرل کہنا شروع کر دیتا ہے حتیٰ میں نے ایک چینیں پر دیکھا کہ ایک مولانا جن کی الحمد للہ دعا اذمی بھی تھی اور ظاہری طبقے سے بھی صوم و صلات کے پابندگ کر رہے تھے لیکن وہ بھی لوگوں کے ساتھ بیٹھے پڑھنیں کہ کس تر گ میں آئے ہوئے تھے اور کہہ رہے تھے کہ میں بھی آپ کی طرح لبرل (Liberal) ہوں۔

بہر حال اگر ایک در ہر یہ دلخواہ انسان معاذ اللہ ہماری برادری سے تعلق رکھتا ہو اور اس کو کوئی مشکل پیش آجائے تو پھر خاندان کے لوگ اس کے ساتھ مل بیٹھتے ہیں اور بات چیت کرتے ہیں۔ اگر کوئی دوسرا روکے کہ یہ تو مدد و لبرل ہے لہذا آپ کے تعلقات لبرل کے ساتھ کیسے ہو گئے؟ تو کہتے ہیں کیا کریں پھر بھی اپنا خون ہے۔ حتیٰ اگر دور کا رشتہ دار ہے پھر بھی یہی بات کہتے ہیں۔ آپ کے دلوں میں خون کا اس قدر کا احترام موجود ہے کہ اگر خون

خونی رشتہ تو چند کی رشتہ سے بڑھ کر نہیں

﴿ 381 ﴾ فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بمار افریضہ

ایک ہو تو انسان سب کچھ بھول کر اُس کو گلے گالیتا ہے تو آیا ہمارے دلوں میں خدا کی خون جتنی قدر بھی نہیں؟ ہم سب کا خدا ایک ہے۔ خون کے ایک ہونے پر تو ہم برے سے برے فرد کو گلے گالیتے ہیں لیکن خدا کے ایک ہونے پر آپس میں تمدنیں ہوتے۔ اس وقت رنگ، نسل، قوم، قبیلہ، گروہ اور دوازی کے سائز کی مماثلت ڈھونڈنے لگ جاتے ہیں۔ کسی کو اپنا کرنے کے لئے یہ کافی ہے کہ وہ جس خدا کو مانتا ہے میں بھی اُسی خدا کو مانتا ہوں اور جس کو وہ پکارتا ہے میں بھی اسے پکارتا ہوں۔ کیا ہماری نظروں میں توحید کی اتنی اہمیت بھی نہیں ہے کہ اس کے ذریعہ دلوں میں الہت وحدت ایجاد ہو سکے؟!

### اسلام دینِ محبت

اسلامِ محبت کا نمہب ہے۔ پیغمبر اکرم ﷺ نے بھی جب اپنی رسالت کا اجر طلب کیا تو پیسے نہیں مانگے بلکہ فرمایا:

فُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي الْقُرْبَىٰ.....

کہہ دیجئے: میں اس (تمثیلی رسالت) پر تم سے کوئی اجر نہیں مانگتا سو اے قربانیاروں کی مودت کے ..... صرف مودت مانگی۔ اسلام حمییں فقط محبت کرنے والا دیکھنا چاہتا ہوں۔

ایک اور مقام پر فرمانِ خدا ہے:

فُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَأَلْبِغُونِي يُخْبِيْكُمُ اللَّهُ.....

کہہ دیجئے: اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری ابیاع کرو، اللہ تم سے محبت کرے گا.....

محبت کا ایک تقاضا ہوتا ہے، جیسے کہتے ہیں کہ دوست کا دوست، دوست ہوتا ہے مثلاً اسپاں اولاد سے محبت کرتے ہیں اور اپنی اولاد سے اس محبت کا اظہار بھی کریں کیونکہ بعض اسے اپنی شان کے خلاف سمجھتے ہیں کہ

.....(سورہ آل عمران، آیہ ۲۳) (۲۱)

گھر میں اولاد کو بیٹا، بیٹی کہہ کر پکاریں۔ اولاد کو بیٹا یا بیٹی کہنے سے احساس محبت پیدا ہوتا ہے۔ اگر کوئی آپ کے گھر آئے اور آپ کے چھوٹے بچے سے محبت کا اظہار کرے تو آپ کے دل میں اس کیلئے اچھا احساس پیدا ہوتا ہے۔ حالانکہ اس نے پسی نہیں دیئے ہیں فقط اس نے یہ کیا ہے کہ جس سے آپ کو محبت تھی اس سے اظہار محبت کیا ہے۔ بچے کی نسبت تو ہم یہ کام کر سکتے ہیں لیکن جو خدا سے محبت کرتا ہے، جو عاشق خدا ہے، جو اسی خدا کو مانتا ہے جسے میں مانتا ہوں تو آیادہ مجھے اچھا نہ گئے؟ یہ کیا ایمان ہے کہ انسان کو خدا پرستوں سے حنا و پیر اور رشیٰ ہو جائے۔

قرآن کریم نے مومنین کی دعا ذکر کرتے ہوئے فرمایا ہے:

رَبَّنَا أَخْفِرْنَا وَلَا يُخْوِنَنَا اللَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَالَ اللَّذِينَ آمَنُوا

رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ ۝ ۱۵

ہمارے پروردگار! ہمیں بخش دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لاچکے ہیں اور ہمارے دلوں میں ایمان لانے والوں کیلئے کوئی عداوت نہ رکھ، ہمارے رب! تو یقیناً براہم بریان رحم کرنے والا ہے۔ یہ دعا ہمیشہ مالکا کریں۔ قوت میں، نماز کے بعد یا جب بھی دل دعا کیلئے آمادہ ہو خدا سے یہ دعا کریں۔ مومن یہ نہیں کہتا کہ مجھے گندم، چاول اور سرسوں زیادہ سے زیادہ ملے بلکہ اس کی دعا یہ ہے کہ اے پروردگار! ہمیں بھی معاف فرماء اور ہمارے ان مومن بھائیوں کو بھی معاف فرمائو ایمان پر ہم سے سبقت رکھتے ہیں اور اے پروردگار! میرے دل کے اندر کسی مومن کی نفرت نہ ڈالا۔ مبادا کسی مومن کی نفرت کسی کے دل میں آجائے تو ایسا دل میلا ہے لہذا اللہ سے ڈعاماً تھے۔

امام سید الساجدین علیہ السلام کی ”مناجات شرہ عشر“ مثالی مناجات ہیں اور ہر مناجات کا ایک خوبصورت عنوان بھی ہے۔ انہیں ہر میں ایک دفعہ ضرور پڑھیں۔ اگر آپ ان کو ترجیح کے ساتھ پڑھیں گے تو شاید پھر بھی بھی ترک نہیں کریں گے۔ مومن کو مومن سے نفرت نہیں کرنی بلکہ نفرت کیلئے خدا نے الگ ایڈر لیں دیا ہے۔ خدا نے خود

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ      (383)

بنا دیا ہے کہ محبت و نفرت کس کس سے کرنی ہے۔ خدا نے خود فرمایا ہے کہ جن سے مجھے نفرت ہے اُن سے تم بھی نفرت کرو چنانچہ فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ بِرِّيَّةٌ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ هُوَ رَسُولُهُ.....ۖ

اللہ در رسول مشرکین سے بیزار و بربی ہیں اور بھر مومنین سے کہا کہ تم بھی بربی ہو جاؤ،

اور جب محبت کی باری آئی تو پہلے خدا نے خود بتایا کہ

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَةَ نَصْلُونَ عَلَى النَّبِيِّ.....ۖ

بھر مومنین سے کہا کہ

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَنَا صَلْوَاتٍ عَلَيْهِ وَمُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا

یعنی پہلے فرمایا کہ میں اور میرے ملکہ ان سے محبت کرتے ہیں لہذا اے مومنوں تم بھی ان سے محبت کرو اور مشرکین و بست پرست اللہ کو احمد نہیں لگتے لہذا آپ کوئی اعتماد نہیں۔

### توڑنے اور جوڑنے والی اشیاء

پس اسلام تو حید نہیں الفت و محبت کے ذریعہ وحدت کی لڑی میں پروگستے ہیں۔ قومیت اور زبان تقسیم کے ذریعے ہیں مثلاً آپ چھری سے چیزیں جوڑتے نہیں ہیں بلکہ کاشتے ہیں۔ فرض کریں ایک بکرے کا سر کٹا ہوا ہے اور آپ اس کے پاس چھری لے کر جائیں تو لوگوں کے پوچھنے پر آپ کہیں کہ چھری کے ذریعہ اس بکرے کا سر جوڑنے جا رہا ہے۔ چھری کے ذریعہ سر جوڑتا نہیں ہے بلکہ جزا اہوا سر کٹتا ہے۔ چھری اور جوڑے آ لے ہیں جن کے ذریعہ چیزیں جاتیں بلکہ توڑی جاتی ہیں۔ جوڑنے کی چیزیں اور آ لے الگ ہوتے ہیں مثلاً قومیت، زبان، رنگ و نسل کے نظرے آیا توڑنے کیلئے ہیں یا جوڑنے کیلئے؟ یا یہے ہی ہیں جیسے کوئی چھری لے کر

جائے اور کہے کہ میں جوڑ نے جا رہا ہوں۔ یہ چیزیں بشریت کو تقسیم کرتی ہیں۔ وہ ٹولز (Tools) کون سے ہیں جن سے ٹوٹے ہوئے لوگ ملتے ہیں؟ ٹوٹے دلوں کو جوڑنا عبادت ہے۔ صوفیاء شعرا مخصوص طور پر اس مطلب کو بیان کرتے ہیں۔ کسی صوفی کا پنجابی شعر ہے:

مسجدِ ذہانی، مندرِ ذہانی، ذہانی جو کچھِ ذہیندا  
اک بستنی دادل نے ذہانویں ربِ دلاں وجِ ریندادا  
یعنی مسجد بھی گرادے، مندر بھی گرادے اور جو چیز گر سکتی ہے گرادے لیکن کسی بندے کا دل نہیں توڑنا  
کیونکہ دل کے اندر خدا ہوتا ہے۔ حدیث میں آیا ہے:

القلْبُ حَرَمُ اللَّهِ.....

قب اللہ کا حرم ہے.....

مسجد و مندر اگر ٹوٹ بھی گئے تو دوبارہ بن جائیں گے لیکن اگر دل ٹوٹ گیا تو دوبارہ بنانا بہت مشکل ہے۔ انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا نے توڑنے کے لئے مسیوٹ نہیں کیا بلکہ ٹوٹی ہوئی چیزوں کو جوڑنے کے لئے مسیوٹ کیا ہے۔ صوفیاء کے استاد اور مرشد کامل مولانا روم ہیں۔ آپ نے حضرت موسیؑ کی حکایت جو گزشتہ فصل میں بیان کی گئی ہے اسے منظوم پیرائے میں بیان کرتے ہوئے فرمایا:

وَحْسَىٰ أَمْدَسْ سُوِّيٰ مُوسَىٰ إِذْ خَدَا  
بَنْدَهْمَ سَارَ ذَرْمَ سَارَ كَرْدَى جَدَا  
تَوْبَرَ رَأَىٰ وَصَلَ كَرْدَنَ أَمْدَى  
نَسَىٰ بَرَأَىٰ فَصَلَ كَرْدَنَ أَمْدَى.....

توڑنے اور جوڑنے والی آشیا

۱۔۔۔ (بحار الأنوار۔ علامہ مجلسی،الجزء ۶۷،صفحة ۲۵)

۲۔۔۔ (مشتوی معنوی،دفتر دوم: عتاب کردن حق تعالیٰ با موسیؑ از بہر آن شبیان،صفحة ۲۶۷)

آج جن ناموں پر جزو نے کی کوشش کی جاتی ہے وہ چھریاں، خبر اور تواریں۔ لسان پرستی، رنگب پرستی، تزاد پرستی اور علاقہ پرستی سے بشریت تقسیم ہوتی ہے۔ انسانیت کو تحد کرنے کے لئے دین یعنی توحید اور انیماء مبلغہ<sup>۱</sup> کی تعلیمات کی ضرورت ہے۔

اقبال<sup>۲</sup> کے بقول ہمیں منفعت، نقصان، اللہ، حرم، رسول قرآن و دین ایک کریں گے اور یہ آئندیا لوگی کے اجزاء ہیں۔ آج دیکھا جاسکتا ہے کہ کون لوگوں نے ترقی کی ہے؟ ان لوگوں نے ترقی نہیں کی جو ہاتھ میں خبر لہراتے ہوئے لٹکلے اور ترقی کے ہام عروج پر جا پہنچے بلکہ انہوں نے ترقی کی ہے جن کی کوئی آئندیا لوگی تھی، اگرچہ وہ آئندیا لوگی الہی نہ بھی ہو لیکن پھر بھی اس آئندیا لوگی نے انہیں کہیں نہ کہیں پہنچایا ہے۔ یہ چیز جزو نے کے لئے ہے۔ انیماء مبلغہ<sup>۳</sup> سہی لے کر آئے۔ انیماء مبلغہ<sup>۴</sup> کے پاس غیر ازوی وغیر از تعلیمات دین کوئی اور چیز تو نہیں تھی۔ وہ آپاں دین اور اپنے تجربے لے کر نہیں آئے تھے۔ انیماء مبلغہ<sup>۵</sup> دین کی ترویج صرف خدا کی خوشنودی کیلئے کرتے تھے اور انہیں اس سلسلے میں لوگوں سے منفعت حاصل کرنے کی کوئی غرض نہ تھی۔

### اسلام کو دینے والے بخین

قرآن نے ذکر کیا ہے کہ کچھ مسلمان ایسے تھے جو فتح مکہ کے بعد مسلمان ہوئے اور کچھ ایسے تھے جو فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہوئے۔ زیادہ افضیلت ان لوگوں کی ہے جو فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہوئے۔ یہ افضیلت صرف تاریخ یا ہاتم کے لحاظ سے نہیں ہے بلکہ اس وجہ سے ہے کہ فتح مکہ کے بعد بہت سارے علاقوں تھے ہوئے جن میں خصوصاً جنگوں میں کے اندر ایک ایسا علاقہ تھا جو اس میں بہت زیادہ مال غنیمت مسلمانوں کے ہاتھ لگا تھا اور اب بہت المال بھرا ہوا تھا ایک از کم کچھ کھانے پینے کے لئے تھا تو جب کھانے پینے کے لئے کچھ موجود ہوا اور پھر کوئی اسلام کی طرف آئے اس سے بہتر و افضل وہ ہے جو ایسے عالم میں مسلمان ہوا کہ جب مسلمانوں کے پیٹ پر پتھر بندھے ہوئے تھے۔ نہیں ہے کہ جس مجلس میں تمہرک پکا ہوا ہواس میں ہزاروں لوگ جائیں اور جس مجلس میں کوئی تمہرک نہ ہواس میں کوئی بھی نہ جائے۔ جو تمہرک دیکھ کر جائے وہ فتح مکہ کے بعد کا مسلمان ہے اور وہ جو تمہرک کھانے



کے لئے نہ جائے بلکہ اس لئے جائے کہ یہ ایک دینی والی کام ہے جسے میں نے انجام دینا ہے تو یہ فتح کہ سے پہلے کام مسلمان ہے۔

فتح کہ سے پہلے کے مسلمانوں میں ایک بہت عیسر شناس، سرکردہ و معروف شخصیت جناب خدیجہؓ الکبریؓ ہیں۔ آپؓ مسلمانوں کے بیت المال سے کچھ لینے کے لئے مسلمان نہیں ہوئیں بلکہ آپؓ کا گھر پہلے عیتمال سے بھرا ہوا تھا لیکن جب آپؓ نے وفات پائی تو اس بی بی کے پاس اپنے کفن کے پیسے بھی موجود نہیں تھے۔ آپؓ نے نہ صرف اپنا سارا مال را و خدا میں انفاق کر دیا بلکہ اس بی بی کے طلن سے خداوند چارک و تعالیٰ نے عالم اسلام کو جو کوثر عطا فرمائی اس نے دین کے لئے اپنے اس بی بی کی او لا دبھی را و خدا میں خرج ہو گئی۔ یہ خاندان ہمیں بتاتا ہے کہ تم لینے کے لئے مسلمان نہ بذکر دینے کے لئے مسلمان ہو۔

امام شیعی ایرانی قوم سے خطاب میں کہا کرتے تھے کہ بار بار یہ نہ سوچا کرو کہ انقلاب نے ہمیں کیا دیا؟ بلکہ اپنے آپ سے یہ پوچھو کر تم نے انقلاب کو کیا دیا ہے؟ ہم جو خود کو اولاد حضرت خدیجہؓ کا منہ والا کہتے ہیں تو ہمیں بھی اپنے آپ سے سہکا پوچھنا چاہئے کہ ہم نے دین کے لئے کیا کیا ہے؟ آج یہ یہ ہے کہ اول تو لوگ وحدت کے متعلق سوچتے پر آمادہ نہیں ہیں اور جو لوگ اس سے متعلق سوچ بچار کرتے ہیں وہ صرف نصیحتوں پر اکتفاء کئے بیٹھے ہیں لہذا معاشرے میں عملی طور پر وحدت ناپید ہے۔



امام کوثر  
علیہ السلام  
رضی اللہ عنہ

### نصیحتوں پر اکتفاء نہ کریں

وحدت کے لئے صحیحیں کافی نہیں ہیں۔ ہم ہر چیز کو فوراً نصیحتوں کی زبان میں لے آتے ہیں مثلاً فرض کریں ایک پچھہ جوان ہو گیا ہے اور اس کو یہوی چاہئے میکن بڑے اس کو نصیحتوں پر ٹالئے کی کوشش کرتے ہیں کہ بیٹھے پہلے آپ کو اپنی انجوکیش مکمل کرنی چاہئے، پہلے آپ کو کام کا ج کرنا چاہئے یا مثلاً آپ کو شدید بھوک گئی ہو اور مولا نا آپ کو کھانوں کے اوپر دو چار وعظ سنادیں تو کیا بھوک مت جائے گی؟! نصیحت نصیحت کی جگہ ہو اور کھانا

فصل ششم: امت مسلمہ کے حالات اور بمار افرضہ      387

کھانے کی جگہ پر صحت سے کھانے کا کام نہ لیں اور کھانے سے صحت کا کام نہ لیں۔ ہر چیز کے لئے اپنا محل و مقام ہے۔

ہم عمل کرنے اور پڑھنے، لکھنے کے کام بھی نصیحتوں سے حل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ بہت سارے والدین ایسے ہیں جو صرف نصیحتوں کی وجہ سے اولاد کو بگاڑ دیتے ہیں۔ اس سے کوئی ملٹے مطلب اخذ نہ کرے کہ آج سے صحت کرنا چھوڑ دے۔ صحت کے وقت نصیحت کریں لیکن جب اولاد کی کوئی ضرورت ہے تو اس ضرورت کو پورا کریں۔ مثلاً یہاں کسی ضروری چیز کیلئے پیسے مانگتا ہے تو بجائے روپے دینے کے وہاں بھی صحت کرتے ہیں۔ ریاضی کے استاد نے ایک بچے سے ریاضی کا مسئلہ پوچھا کہ فرض کرو تمہارے پاس دس روپے ہیں اور تمہارے ابا بھی جسمیں دس روپے دیتے ہیں پھر تم پانچ روپے کی کوئی چیز خرید لیتے ہو تواب تمہارے پاس کتنے پیسے ہیں؟ تو اس نے کہا میرے پاس پانچ روپے ہیں۔ استاد نے پھر سوال سمجھایا اور کہا کہ غور کر کے جواب دو تو اس نے پھر کہا پانچ روپے ہی بچے۔ استاد نے کہا مجھے لگتا ہے کہ تم ریاضی صحیح طرح سے نہیں جانتے۔ بچے نے کہا کہ میں ریاضی صحیح جانتا ہوں لیکن آپ میرے ابا کو نہیں جانتے۔ وہ دس روپے دینے والا نہیں ہے۔ وہ وہاں بھی صحت کرو دیتا ہے لیکن دس روپے نہیں دیتا۔ لہذا جو ان بچے کی جوانی کی ضرورتیں پوری کریں۔ اسی طرح اگر شدید گری میں بھی کسی آدمی کا پنچھالا نے کام نہیں ہے تو وہ ایسی ایسی دلیلیں دیتا شروع کرتا ہے کہ آدمی کا دل کرتا ہے لگا ہوا پنچھا بھی اتار دے۔

وحدت صرف نعروں اور سینیاروں سے برپا نہیں ہوتی بلکہ اس کے کچھ ارکان و ستون ہیں۔ جب ہم روچ وحدت کو اپنا سیسی گے تو پھر وحدت کی طرف آئیں گے۔ وحدت اور وحدت جیسے موضوعات کیلئے حرکت، تجسس و دو اور جدد و جدد کی ضرورت ہے۔ ہر چیز کی خاص ریکوازمیٹ (Requirement) ہوتی ہے جسے پورا کرنا ہوتا ہے مثلاً جن کاموں کے لئے حرکت ضروری ہوتی ہے وہاں حرکت کرنی پڑتی ہے، جن کاموں کے لئے قریبیوں کی ضرورت ہے وہاں قربانیاں دینی ہوتی ہیں اور جن کاموں کے لئے وقت دینے کی ضرورت ہوتی ہے وہاں وقت دینا پڑتا ہے لہذا جن کاموں کے لئے ہمیں ایک ہونے کی ضرورت ہے وہاں ایک ہو جائے۔ ہم وحدت پر فقط

صیحت کرنے کے قائل ہو رہے ہیں اور وحدت کی میثانگز ہو رہی ہیں۔ مولا نا بھی وحدت پر دو قسم حدیثیں ساختیے ہیں کہ وحدت بہت اچھی چیز ہے اور اس سے بڑا ثواب ملتا ہے لیکن جب ان سے کہو کہ فلاں مولا نا سے ملیں تو کہتے ہیں کہ میں اس سے نہیں ملتا۔

اس وجہ سے ہمیں وحدت کے موضوع کو بہت سادہ و عظی و صیحت کی حد تک نہیں رکھنا چاہئے کہ لوگوں اتحد ہو جاؤ، تحد ہونے کا بہت ثواب ہے، جو تحد ہوتے ہیں وہ خدا کو پڑے پسند ہیں، جو تحد ہوتے ہیں وہ بہشت میں جائیں گے یہ وعظ و صیحت کی زبان ہے۔ مسلمان نے جب یہ تہییر کر کھا ہے کہ وعظ و صیحت ہی نہیں سنتی تو عمل کب کرے گا؟! ہمیں وعظ و صیحت کے ساتھ اس کے اخلاقی، فقہی پہلو انفرادی، اجتماعی اور علمی و عملی پہلو کو بیان کرنے اور اسے سمجھنے کی ضرورت ہے پھر ہم کا میاب ہو سکتے ہیں۔

جب ہم سماج اور سماج سے متعلق سائنسز کی طرف توجہ نہیں کریں گے اور صرف وعظ و صیحت سے معاشرے کو چلانے کی کوشش کریں گے لہیہا مالک ہو گی جو ابھی ہے۔ وحدت کے متعلق علمی تجزیہ و تحلیل کے ساتھ عملی قدم کی بھی ضرورت ہے مثلاً اگر کسی نے اپنی اولاد کو عملی زندگی میں کسی مقصد تک پہنچانا ہے تو اس کے اسباب بھی مہیا کرنے ہوں گے۔ سچ و شام اور جمعہ جمادا اگر اسے فقط وعظ و صیحت کرتے رہے تو یہ بچہ نہ پڑھ پائے گا اور نہ پچھا نہ پائے گا۔ والدین ہونے کے نتے آپ نبی کو وعظ و صیحت بھی کریں اور ساتھ ساتھ تعلیم و ترقی کے وسائل بھی مہیا کریں مثلاً اس کے لئے ایک اچھا قطبی ادارہ تلاش کریں اور پھر اس کی مالی وغیر مالی ضروریات بھی برداشت کریں۔ اس وقت اس بچے سے توقع ہو گی کہ یہ کہیں بھی نہیں پائے گا۔

ہم اپنا فریضہ صرف وعظ و صیحت سمجھتے ہیں اور بعض تو آخر میں کہہ بھی دیتے ہیں:

**وَمَا أَخْلَيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝**

اور ہم پر تو فقط واضح طور پر سیاقام پہنچانا (فرض) ہے اور اس۔

.....(سورہ یس، آیہ ۱۷)

یعنی وعظ و نصیحت کر کے سمجھتے ہیں کہ ساری ذمہ داری ادا ہوگی۔ اب سیاست دانوں اور حکمرانوں نے بھی یہی وعظ شروع کر دیا ہے یعنی ایگر یکٹو (Executive) ہو کر بھی وعظ شروع کر دیتے ہیں۔ آئے دن تھی وہی پر بیٹھ کر بجائے قوم کو ترقی کے منصوبے اور لائگیل دینے کے وعظ و نصیحت شروع کر دیتے ہیں۔ ہر ایک نے اپنا دلیرہ اور محصول بنالیا ہے کہ ہم نے سارے کام وعظ و نصیحت کے ذریعے کرنے ہیں الہ زندگی دنیا، سائنسی دنیا اور علمی دنیا میں کوئی پیشہ فتنہ ہو رہی۔ صرف نصیحت کرتے رہتے ہیں کہ روڈ نجیک ہونے چاہیں، فریق جام نہیں رہنا چاہئے اور بجلی نجیک ہونی چاہئے۔ بجلی کے بارے میں وعظ و نصیحت کرنے سے بجلی پیدا نہیں ہوگی بلکہ بجلی کو بڑھانے کے لئے وسائل مہیا کرنے کی ضرورت ہے۔ وحدت کے لئے سائنسی طریقہ سے علمی، تحقیقی اور تخلیلی سفر کی ضرورت ہے اور اس کی طرف عملاً بڑھنے کی ضرورت ہے۔

ان عظلوں اور مجلسوں سے ٹوپی دارین حاصل ہو جاتا ہے لیکن وحدت کبھی حاصل نہیں ہوتی۔ جس طرح عموماً ایصال ٹوپ کی جا سے اور قرآن خوانی سے ٹوپ دارین مل جاتا ہے لیکن ہماری زندگیوں میں کوئی فرق اور انقلاب نہیں آتا کیونکہ ہم قرآن کو کتاب اور منشور زندگی سمجھتے ہی نہیں ہیں بلکہ صرف ٹوپ دارین کی ایک مقدس درستاویز اور مسودہ سمجھ کر چرم لیتے ہیں۔

## وحدت کے عملی لوازمات اور تک و دوکی ضرورت

وحدت کا کوئی میدان ہوتا ہے۔ ہم سکوت و سکون کی حالت میں بیٹھے بیٹھے تھوڑیں ہو سکتے۔ وحدت کیلئے بیداری اور حرکت چاہئے۔ نیند کی حالت میں انسان شعوری حالت میں نہیں ہوتا۔ حرکت اس وقت ہوتی ہے جب کوئی مقصد پیش نظر ہو اور مقصد کی طرف جانے کے لئے کوئی راستہ موجود ہو اور اس راستے کے لئے کچھ ضروریات و اسباب ہوں تو انسان تھہ ہوتا ہے۔ وحدت بیٹھے بیٹھے نہیں ہوتی بلکہ اس فراغت کی وجہ سے تفرقة اور بھی بڑھ جاتا ہے چونکہ احادیث میں آیا ہے کہ اوقات شیطان میں سے ایک وقت فراغت کا وقت ہے۔ فراغت کے ذنوں میں اسی فساد پیدا ہوتا ہے اور وہ فساد فرقہ واریت، تفرقہ، دہشت گردی اور دوسرا مہلک چیزوں کی صورت

میں سامنے آتا ہے۔

اگر پوری دنیا کا سروے (Survey) کیا جائے تو جس طرح کے فسادات پاکستان کے اندر رونما ہو رہے ہیں دوسری جگہ ان کا ریٹرو (Ratio) اتنا نہیں ہے بلکہ بہت کم ہے خصوصاً صرف قوموں میں مثلاً جمن میں یہ چیزیں کیوں نہیں ہیں؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ وہاں بہت کم لوگ فارغ ہیں۔ ان کی حکومت کا ایک نصب اعین اور ہدف تھا جو انہوں نے قوم کو دیا۔ اگرچہ وہ دنیا وی مقصد تھا لیکن وہاں بھی گئے اور آج اقتصاد کے عروج پر بھی گئے ہیں۔ اس ہدف کے حصول کے لئے انہیں متحمہ ہونا پڑا۔ اگرچہ جس محور میں وہ متعدد ہوئے وہ اتنا مضبوط نہیں تھا لیکن اس ہدف نے انہیں تحریر کر دیا۔

جنہیں اپنے ملک و قوم کو کہیں پہنچانا ہوتا ہے ان کو متعدد ہوتی ہے اور جنہیں بیٹھ کر گپ شپ لگانی ہوتی ہے وہ سارا دن چکالا گانے کیلئے اسٹیڈیم میں تاشے دیکھتے ہیں۔ تاشا بیجوں کے اتحاد کا کیا فائدہ ہے؟ بلکہ یہم کو متعدد ہونا چاہئے۔ کبھی بکھار عجیب و غریب حرم کے وہی مانگ لیاتی لوگ جو بیماریوں کا فکار ہیں اور نام نہاد انسٹیٹیوٹس (So-called Intellectuals) میڈیا پر آبیٹھتے ہیں اور آزادو بے لاغ تبرے کرتے ہیں۔ ان سب کو سپتا لوں میں ایڈمٹ کر کے وہی معاشرے کی ضرورت ہے تاکہ ان کا دماغی توازن درست ہو جائے۔ اگر ہمیں وحدت کی طرف جانا ہے تو اس کیلئے نصب اعین، منشور، سست اور راہ کی ضرورت ہے۔ وحدت کے لیے ہمیں ایک ایسے کانسٹیٹیوشن (Constitution) کی ضرورت ہے جو امت کو وحدت کے سفر کے تمام فوائد سے آگاہ کرے اور نصیب و فراز میں راہ حل میں دھین کرے کہ ہمیں کوئی حر جانا ہے اور کیا بنانا ہے؟ اگر میں ایسے ہی آپ سے کہوں کہ آپ سب ایک ہو جاؤ تو خیال آئے گا کہ کس لئے ایک ہو جائیں؟ مثلاً شادیوں میں آج کل تو یونہ ستم ہے اور کھڑے ہو کر کھاتے ہیں لیکن پرانے زمانوں میں جب روایتی آداب کے ساتھ کھانا کھایا جاتا تھا تو وہاں چار چار آدمیاں کر بیٹھ جاتے تھے اور مٹی کے برخوں کے ساتھ کھانے سے بھری ڈش ان کے پیٹ میں رکھ دیتے تھے لہذا وہ چار چار اسی لیکن پہنچ کر کھاتے تھے۔ اگر کھانا ہے تو چار چار اسی لیکن پہنچتے ہیں کیونکہ ہدف ایک ایک ہوتا ہے لیکن اگر میں ایسے ہی کہوں کہ آپ سب چار چار ہو کر بنیتو تو آپ کے ذہن میں سوال آئے گا کہ کیوں چار چار ہو کر

قد کوئی نہیں کوئی نہیں کوئی نہیں کوئی نہیں

بیٹھیں؟ کس کام کے لئے بیٹھیں؟

ابھی ہم ایری چوٹی کا زور لگاتے ہیں کہ ایک ہوجاڑ لیکن سب کے ذہن آتا ہے کہ کیوں ایک ہوجائیں؟ لہذا پہلے وہ چیز امت کو بتانے کی ضرورت ہے۔ اس لئے رہبر معظم انقلاب اسلامی حضرت آیت اللہ خامنہ ای و امام ظلہ العالی نے علمائے اسلام کو خصوصیت کے ساتھ اور پوری امیت مسلمہ کو جہاں پر وحدت کی دعوت دی تو ساتھ ایک بہت خوبصورت اشارہ کیا کہ منشور وحدت امیت مسلمہ کا ایک تاریخی مطالبہ ہے اور علمائے اسلام آج اس تاریخی مطالبہ کو پورا کریں۔ جس کے ذریعہ امت کو پڑھنے کے کرنا کیا ہے؟ ہمیں جانا کہاں ہے؟ ہمارا مقصد کیا ہے؟ ہمیں سفر کیسے کرنا ہے؟ ہمارا دشمن کون ہے؟ وہ ہمارے لئے کیا سوچ ہوئے ہے؟ اور ہمیں کہاں پہنچانا چاہتا ہے؟ اس وقت انسان وحدت کی اہمیت کو سمجھتا ہے۔ ورنہ وہ عالم دین جو درس کے مجرے میں بیٹھا ہوا ہے اور نام نہادا مُلِّیٰ پچھے کل جسے وحدت کی افادیت کا علم اور احساس نہیں ہے وہ وحدت کی دعوت کس بنیاد پر دے گا؟! جن دو آدمیوں کو کہیں جانا ہے اور جو کچھ کام کرنا چاہتے ہیں ان کو وحدت کا احساس ہو گا۔ اس وجہ سے آج بہت سارے لوگ وحدت کا نام نہیں لیتے بلکہ اس کے برکت وحدت کا نام لینے سے بلبلنا اور وہ مصیحتا کہنا شروع کر دیتے ہیں۔ کیا کوئی امیر المؤمنین علیہ السلام سے برا شیعہ ہو سکتا ہے؟ اگر کوئی سمجھتا ہے کہ میں امیر المؤمنین علیہ السلام سے بھی زیادہ ولایت پر قائم ہوں تو وہ بیمار ہے۔ کیا کوئی سنی ایسا ہو سکتا ہے جو خلافاء سے بھی زیادہ خلیفہ پرست ہو؟ ایسا ممکن نہیں ہے۔ امیر المؤمنین علیہ السلام نے وحدت کی خاطر بہت قربانیاں دی ہیں۔ نجح البلاغہ میں ہے کہ میرے لئے یہ حالات اور مسائل ایسے تھے جیسے گلے میں ہڈی ہے، جونہ نیچے جاتی ہے نہ باہر آتی ہے لیکن اس کے باوجود میں اس کرب، درد اور شدت کو پرواشت کئے ہوئے ہوں، کس کی خاطر؟ دین کی خاطر، امت کی خاطر، وحدت کی خاطر۔ آپ جس مولاً کو ماننے والے ہیں انہوں نے وحدت کی خاطر بہت ناگوار سختیاں تھیں کی ہیں۔

ہم نے وحدت کو بہت سادہ انداز میں لیا ہے اور اسے اخلاقیات، نیکتوں اور وعظ و نصیحت کی حد تک رکھا ہے حالانکہ امام راحل علیہ نظر میں وحدت کا نقطہ ایک اخلاقی پہلو ہی نہیں ہے بلکہ اعتمادی، فقہی، سیاسی، اجتماعی، سماجی اور علمی پہلو بھی موجود ہے۔ آج سب سے زیادہ ہم وحدت کا Strategic پہلو ہے کہ امام نے اسی نقطہ

نظر سے فرمایا تھا کہ امت کو اکٹھا ہو جانا چاہئے۔ امام راطلؒ فرماتے تھے کہ سنی اور شیعہ اپنے خول سے باہر میدان میں آئیں کیونکہ تمہارا دشمن خول سے لکل آیا ہے۔ تم اپنے اپنے خول میں بندہ کر اس کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ ہمیں ایک فعال وحدت کی ضرورت ہے۔ بعض لوگ اس طرح کا درس اخلاق دیتے ہیں کہ لوگوں کی روح ہی کھینچ کر نکال لیتے ہیں۔ وہ اخلاق کے نام پر ایسا درس دیتے ہیں کہ جو جوان اچھا خاصاً بانٹاٹا، فعال اور ایکشو ہوتا ہے اس کو بھی مر جوادیتے ہیں۔ اس کی بجائے شہید مطہریؒ فرماتے تھے کہ ہمیں امام شفیعؓ کے اندر ایسا درس اخلاق دیا کرتے تھے کہ یہ درس اخلاق سنتے ہیں، ہم ایسا چارج ہو جاتے تھے کہ آرام سے نکل کر بیٹھا نہیں جاتا تھا۔ صبح و شام ہم اس درس اخلاق کے نتیجہ میں حرکت کرتے اور چین و سکون نہیں تھا لیکن تھا کاٹ نام کی کوئی چیز نہیں ہوتی تھی۔ اسی طرح ہم وحدت کا پروچار ایسے نہ کریں کہ امت کے اندر سے روح نکال دیں۔

وحدت و عظاء، پند و صحیح اور اسی چند مختلیں جمانے سے برقرار نہیں ہو جاتی بلکہ وحدت کے لئے باقاعدہ ایک منشور اور منیز فیصلو (Manifesto) کی ضرورت ہوتی ہے جس میں امت کا نسب ایعنی مندرج ہوتا ہے کہ امت کو کرنا کیا ہے۔ رہبر معظم حضرت آیۃ اللہ خامنہ ای مظلوم نے فرمایا ہے کہ منشور وحدت اسلامی امت کا تاریخی مطالبہ ہے۔ امت اس منشور کو عالمی اسلام سے صدیوں سے مانگ رہی ہے لیکن امت کو روزمرہ کے مسائل میں الجھاد یا جاتا ہے۔ لیکن امت جس کو آنائزہ ملتا ہو، جس کے گھر میں بھلی نہ ہو، جس کو روزمرہ کی اشیائے صرف بیچے داموں ملتی ہوں وہ اپنے فطری، دینی اور اصلی مطالبات بھول جاتی ہے۔ چونکہ جب امت کی زبان پر روزمرہ کے مطالبات چڑھ جاتے ہیں تو اس کو اپنی بقا اور عزت کے مطالبہ کی فرصت نہیں ملتی۔ ہمیں ان مطالبات کو احیاء کرنے کی ضرورت ہے۔ یہ بھی کافی نہیں ہے کہ ہم حق پر ہیں تو کامیابی ہمارے قدم چوم لے گی۔ اگر ہم صبح و شام بیٹھے اپنے قدموں کی طرف دیکھتے رہیں کہ کب کامیابی آتی ہے اور ہمارے قدموں پر بجدے کرتی ہے تو یہ ہماری بھول ہے، اس طرح کبھی بھی کامیابی آپ کی طرف رخ نہیں کرے گی۔

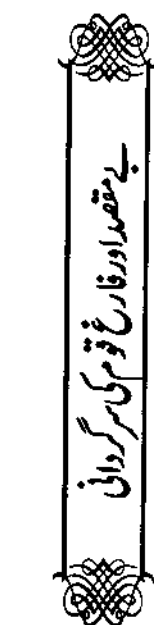
کلمہ امداد اور ارشاد

## ب) مقصد اور فارغ قوم کی سرگردانی

جب تک قوم کے پاس ایک مدون آئینہ یا لوگی موجود نہ ہو تو انہیں پڑھنی نہیں ہوتا کہ ہمیں جانا کدر ہے؟ نتیجتاً یہ سرگردان اور حیران و پریشان رہتی ہیں۔ مثلاً کچھ لوگ اپنی بیویوں سے لاکر باہر آ جاتے ہیں اور سرگردان پھرتے ہیں کہ انہیں خوبی بھی معلوم نہیں ہوتا کہ وہ کہاں جا رہے ہیں؟ یہ کہیں بھی نہیں جا رہے ہوئے لیکن ہر طرف جا رہے ہوئے ہیں! چونکہ یہ ناراض اور دشے ہوئے ہوئے ہیں۔ روٹھا ہوا آدمی سرگردان آدمی ہوتا ہے جو اپنے غم کے مدادے کیلئے گلوں میں اور ادھر پھر رہا ہوتا ہے۔ اسے سانے میں کوئی سگریٹ پیتا نظر آتا ہے تو وہیں چلا جاتا ہے کیونکہ اسے سگریٹ کی روشنی بھی امید کی کرن نظر آتی ہے۔ ممکن ہے وہ ہیر و کن و چس پی رہا ہو گیں وہ اس کو بھی ساتھ ملایتا ہے اور اس کے لئے بھی کے غموں کا مدد ادا سگریٹ کے کش ہوتے ہیں۔

جن قوموں کے پاس نشان راہ، منزل، نصب اصیں، مقصد اور حرکت نہ ہو تو ایسی فارغ قوموں کا بھی یہی حال ہوتا ہے۔ جیسے مداری مخلوقوں اور چوکوں میں بندر یا پچھلا کران کا تماشا دکھاتے ہیں اور ان کے گرد فارغ لوگوں کا ایک حلہ بن جاتا ہے۔ وہ لوگ وہاں کھڑے ہو کر سارا دن تماشا دیکھتے رہتے ہیں۔ فارغ قوم کو تماشائی بنانا مشکل نہیں ہے۔ قوم چونکہ فارغ ہے اور اللہ سے روٹھی ہوئی ہے لہذا اس کو پتہ نہیں ہے کہ ہم نے کہاں جانا ہے؟ ہماری نجات کہاں ہے؟ لہذا جو بھی مداری مجھ تماشا ہے فوراً اس کے گرد جمع ہو جاتے ہیں۔ ایکشن کا ذہنیگ شروع ہوتا ہے تو سب کچھ چھوڑ کر اس تماشاگاہ میں اتر جاتے ہیں اور بعض تو ایسے ہیں کہ جاتے ہوئے کسی پارٹی کے ٹرک پر ہوتے ہیں اور آتے ہوئے کسی اور پارٹی کے ٹرک پر، کیونکہ یہ ان کا ٹھنڈا ہے۔ پوری دنیا میں کہیں بھی اس طرح ایکشن نہیں ہوتے جیسے پاکستان میں ہوتے ہیں۔ یہاں ایکشن تماشا اور مشغله ہوتا ہے۔

جب کہا جاتا ہے کہ پارٹیٹ اپنی مدت پوری کرے تو عوام کو یہ بات بہت بری لگتی ہے۔ کیونکہ تماشاہر سال ہونا چاہئے اور پانچ سال تک ہم کیا کریں گے۔ پارٹیٹ نوٹی ہے تو لوگ خوش ہو جاتے ہیں چونکہ فارغ قومیں ایسی ہی ہوتی ہیں لیکن جو قومیں بیکار نہ ہوں وہ آئے دن یہ تماشا برداشت نہیں کر سکتیں۔ آئیں معطل ہونے سے ان کی کمرٹوٹی ہے۔ حکومت کا ستم درہم برہم ہونے سے ان کی کمرٹوٹی ہے لیکن اپنی قوم کی کمراو مضمبوط ہوتی



ہے۔ اتنی فلکسیبل (Flexible) کر ہے کہ جتنی بینڈ کرواتی نائنٹ ہوتی ہے کیونکہ فراخٰت زیادہ ہے یعنی ہدف و مقصد نہیں ہے مثلاً سرحد میں اہم ترین مسئلہ نئے سیٹ آپ کا تھا لیکن جو لوگ آئے انہوں نے آکر سب سے پڑا پروجیکٹ یہ شروع کیا کہ ہمیں صوبہ کا نام بدلتا ہے! اہم بدلتے کیلئے انہوں نے اتنی تک دو دو اور سخت کوششیں کیں لیکن نام بدلتے کے بعد کیا صوبہ کو ترقی مل گئی؟ صوبہ کے لوگ پڑھ لکھ گئے؟! صوبہ کے نقیر امیر ہو گئے؟ انہوں نے یہ نہیں سوچا کیونکہ قارئ غقوم کے لئے یہی مشغل ہے۔ سارے حکمران اپنی اپنی قوموں کو بزرگ باعث دکھاتے ہیں لیکن ہمیں کالا باعث دکھاتے ہیں کیونکہ انہیں بھی اپنی قوم کا پتہ چل گیا ہے۔

دو یہ دزگار کرنے کے پاس سگریٹ کے پیسے بھی نہیں تھے کسی جگہ بیٹھے ہوئے تھے۔ گپ شپ کے دوران ایک نے کہا کہ میری آرزو ہے اللہ مجھے زیادہ مال دے! دوسرا نے نے کہا کہ پھر کیا کرو گے؟ اس نے کہا کہ اس سے انویسٹمنٹ (Investment) کروں گا اور زیادہ کمائیں گا۔ پوچھا کہ زیادہ کمائیا کرو گے؟ کہا پھر فیکٹری لگاؤں گا۔ پوچھا کہ فیکٹری لگا کر کیا کرو گے؟ کہنے لگا پھر مزید فیکٹریاں بناؤں گا اور جب بہت مال بن جائے گا تو پھر ایکشن لڑاؤں گا۔ کہا ایکشن لڑا کر کیا کرو گے؟ کہا کہ حکمران اور شہنشاہ بن جاؤں گا۔ پوچھا کہ شہنشاہ بن کر کیا کرو گے؟ اس نے کہا کچھ بھی نہیں، تو دوسرا یہ دزگار نے کہا: اگر اتنے پیسے لگا کر بھی کچھ نہیں ہو گے تو میں تو بغیر زحمت کے کچھ نہیں ہوں۔ یہ نفرے ہمیں کہاں لے جائیں گے؟ آخر میں ہم بے مقصد ہو جاتے ہیں۔

## وحدت کیلئے آئندیا لوجی کی اہمیت

وحدت کے لئے ہمیں ایک آئندیا لوجی کی ضرورت ہے یعنی وہ ٹولز (Tools) جو ٹوٹے ہوؤں کو جوڑتے ہیں۔ وہ چیزیں تو منہیں، سانحیں اور رنگ و نسل نہیں ہیں۔ رسول اللہ ﷺ نے اپنے آخری خطبے میں وہی بات کی جو پہلے دن کی تھی۔ فرمایا کہ اسلام کسی گورے کو کامل پر ترجیح نہیں دیتا، کسی عرب کو غیر عرب پر اور غیر عرب کو عرب پر ترجیح نہیں دیتا بلکہ رسول اللہ ﷺ نے جو سماں یعنی وہ لوگوں نے اس طرح قبول کی کہ آپ نے ایک سیاہ جبشی کو ایک قریشی کا بھائی بنا دیا یعنی ایک غلام اپنے سردار کے ساتھ مل کر ایک جگہ بیٹھتا ہے، ایک جگہ

جذبہ  
مالک  
ڈیموکری  
پریمیر

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ      395

نماز پڑھتا ہے، ایک جگہ کھانا کھاتا ہے، یہ کس طرح ممکن ہوا؟ یہ قوم پرستی اور انسان پرستی سے نہیں ہو سکتا بلکہ یہ آئینہ یا لوگی سکھاتی ہے۔ آئینہ یا لوگی دونوں کو ایک کروتی ہے۔ جس کے اندر ہوا بھری ہوئی ہے یہ آئینہ یا لوگی اس کے غبارے سے ہوا نکال دیتی ہے اور جو پا ہوا ہے اس کو اٹھاتی ہے اور دوسرے کے درجے پر پہنچادیتی ہے کہ تم بھی اسی میں سے ہو۔

انہیاء میں<sup>۱۰</sup> الہی آئینہ یا لوگی لے کر آئے۔ وحدت کا منشور لے کر آئے کہ بکھری ہوئی انسانیت کو ایک کر دیں۔ کیا انہیاء<sup>۱۱</sup> نظر وحدت کی صحیحیت کرتے یا اس کے لئے عملی منشور چاہئے تھا اور وہ منشور وہی تھا جو آسمانی کتابوں یا شریعت و دین کی شکل میں آیا۔ یہ چیز اتحاد کا پابعث ہے لیکن ہم نے آئینہ یا لوگی چھوڑ دی ہے اور دوسری چیزیں اپنانی ہیں۔ حتیٰ ہم نے نہ ہب کی بغاود کوئی تھاما اور نہ ہب کی ٹانوی چیزوں کو اہمیت دی۔

واجبات اور مستحبات میں فرق ہے مثلاً خصوکے مستحبات بھی ہیں اور واجبات بھی۔ عسلین و سکین یعنی امامیہ کے نزدیک چہرہ اور دونوں بازوں و دونوں پھرسر اور پاؤں کا شخص کرنا واجب ہے۔ اہل سنت کے نزدیک پاؤں دھونا بھی واجبات میں سے ہے۔ فقیہی آراء مختلف ہیں۔ مستحبات میں کلی کرنا، ناک میں پانی ڈالنا، استھان کرنا شامل ہے۔ لہذا اگر ایک آدمی آپ کی طرح کلی نہیں کر رہا یا کر ہی نہیں رہا لیکن باقی واجبات انجام دے رہا ہے تو اس کا مطلب نہیں ہے کہ آپ اس سے دور ہوئیں اور اس کے وجہ پر نماز ہی نہ پڑھیں چونکہ اس نے کلی نہیں کی یا اس کے ساتھ سفر ہی نہ کریں کہ اس نے ناک میں پانی نہیں ڈالا۔ مستحبات پر جھوڑا نہ کریں بلکہ واجب چیزوں کو اہمیت دیں۔ لیکن ہماری عادت یہ ہے کہ جیسے عرب سائنسے پڑلتے تھے ہم بھی اسی طرح چھپکی پر لٹنے والے ہیں۔ نہ ہبی دنیا کے جھوڑے اسی طرح کے چھوٹے چھوٹے جز بیانات کے اوپر ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم نے نہ ہب کو بخوانی آئینہ یا لوگی قبول نہیں کیا بلکہ بخوانی جنتر قبول کیا ہوا ہے۔ جنتری جنت سے نہیں آئی بلکہ جنتر سے آئی ہے۔ چار کتابیں آسمان سے اتری ہیں اور جنتری ہندوستان سے اتری ہے۔ ہم نے قرآن و نہ ہب کا رنگ بھی جنتری والا ہنا دیا ہے۔

قرآن، آئینہ یا لوگی لے کر آیا ہے نہ کہ زانچے اور وہ چیزیں لے کر جو آخر قرآن کے ساتھ ہو رہی ہیں۔

قرآن کے اوپر اتفاق اسی لئے نہیں ہوتا کیونکہ ہم اس کو آئینہ یا لوگی کی کتاب عنی نہیں سمجھتے اور اس کے کسی حکم پر کان نہیں دھرتے مثلاً قرآن کہتا ہے ”لَا تُفْرِقُوا“ لیکن کوئی اثر یعنی نہیں ہوتا اور اس کے باوجود تفرقہ کرتے ہیں۔ دوسروں نے سائنس و تکنیکاً لوگی پر کام کیا ہے اور چاند پر جا پہنچے ہیں لیکن ہم نے تفرقہ پر کام کیا ہے اور تفرقہ کی معراج پر جا پہنچے ہیں۔ آج کوئی قوم تفرقہ میں ہمارا مقابلہ نہیں کر سکتی لہذا جس کو بھی اپنے ملک میں تفرقہ کرنا ہوتا ہے اس کو پاکستان ضرور آنا پڑتا ہے۔ وہ اپنے اسٹوڈنٹ پاکستان سمجھتے ہیں تاکہ یہاں سے ٹریننگ لے کر پھر وہاں جا کر تفرقہ ڈالیں۔ الہی آئینہ یا لوگی پر عمل پیرانہ ہونا اس بات کا سبب ہنا ہے کہ مسلم ممالک باوجود اس کے کقدری وسائل اور تکنیکاً لوگی سے مالا مال ہیں لیکن آپس میں تفرقہ کے سبب انحراف کے سامنے ذمیل و خوار بنے ہوئے ہیں۔

### قدرتی وسائل اقتصادی ہتھیار

آج اگرچہ مسلم ممالک کے پاس وطاخ (Wealth)، پرولیم (Petroleum)، فوسل فوئل (fossil fuels)، ٹبرز (Timbers) اور دیگر نیچرل ریسورسز (Natural resources) و افر مقدار میں ہیں لیکن یہ انہی ممالک کی غلامی کر رہے ہیں جو خود ان کے بخاتا ہیں۔ روں بالیکہ بہت سے شعبوں میں ایک طاقتور ملک ہے لیکن اس کے پاس گیس کا ایک بڑا ذخیرہ بھی موجود ہے جو وہ یورپی ممالک کو فراہم کرتا ہے۔ جب بھی روں کو یورپ سے کوئی بات منوانی ہوتی ہے یا اپنے خلاف ہونے والے اقدامات کا توڑ کرنا ہوتا ہے تو وہ ان کی گیس کاٹ دیتا ہے۔ گزشتہ چند سالوں سے وہ یورپ میں آزمار ہے۔ سخت سردوں کے زمانے میں گیس کی فراہمی منقطع کر کے روں الی مغرب کو شدید پریشان کر چکا ہے اور اپنی مرضی کے تمام منصوبے ان سے تصویب کر را چکا ہے۔ چونکہ یورپ بر قافی علاقہ ہے اور ان کے پاس انہیں ہے لہذا اگر ان کے پاس گیس نہ ہو تو وہ مر جائیں گے کیونکہ ماں نہ پریچر میں زندگی بر کرنا ممکن نہیں ہے۔ روں کے ہاتھ میں یورپ کی رگ ہے اور وہ اس سے بخوبی استفادہ کرتا ہے۔ اسے معلوم ہے کہ میرے پاس یہ نظر قوت ہے اور میں اس سے یہ فائدہ اٹھا سکتا ہوں۔ اسی طرح پوری دنیا کی میشیت کی رگ حیات اس وقت مسلمانوں کے ہاتھ میں ہے اور وہ تیل کی

قدرتی وسائل اقتصادی ہتھیار

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ 397

قوت ہے جو کہ مذل ایسٹ میں بجا موجود ہے۔ اگر طبع قارس اور اس سے محدثہ مالک ایک دن مل کر طے کر لیں کہ ہم نے تیل نہیں بینا تو اس دن ڈینا کی میہشت میں ایک بھونچاں آجائے گا اور میہشت اتنی بگڑ جائے گی کہ سب جاہ ہو جائیں گے۔

دنیا کی بڑی بڑی میہشتی طاقتیں جیسے چاند، پوری یونین، امریکہ اور جاپان وغیرہ جو آج اپنی اقتصادی قوت کی بنیاد پر دنیا کو تغیر کئے ہوئے ہیں یہ سب کے سب نہ صرف ایک دن میں بیٹھ جائیں گی بلکہ ختم ہو جائیں گی، لیکن مسلمان نہ صرف اس طاقت کو استعمال نہیں کرتے بلکہ سوچ بھی نہیں سکتے کیونکہ ان کے اندر عزت اور احساس عزت نہیں ہے بلکہ ذلت آگئی ہے اور جو قوم ایک دفعہ ذلت کا طوق اپنی گروں میں ڈال لے اس کو کوئی بھی آسودگی و عزت نصیب نہیں کر سکتا۔ امام شمسی نے پہلے دن سے کہا ہوا تھا کہ دنیا کی اقصاری رگِ حیات ہمارے ہاتھ میں ہے لہذا ہم اس سے اشکاری و استخاری مقاصد کیلئے نہیں بلکہ اپنی بقاء، عزت، شرف، دفاع اور تحفظ کیلئے استفادہ کریں۔

### عزت کا پاس رکھیں

خدا و بعد عالم قرآن مجید میں فرماتا ہے کہ

وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ.....

حالانکہ ساری عزت تو اللہ، اس کے رسول اور مونین کیلئے ہے.....

آج روئے زمین پر ایک ارب مسلمانوں کے پاس ہر چیز موجود ہے لیکن تفرقہ کی وجہ سے عزت و احترام نہیں ہے۔ سہی وجہ ہے کہ آج ان کے مقدسات کی توہین ہوتی ہے۔ آج مسلمان حکمران اپنی آموں کو اس نقطے پر لے گئے ہیں جو امت مسلم کا حق نہیں تھا مثلاً پاکستان کا چھپ چپنا اسی ہے، مسلمان کے ہاتھوں مسلمان کا خون بہہ

.....(سورہ منافقون، آپہ ۸)

رہا ہوتا اور پاکستان بدنام ترین ملک کے طور پر دنیا میں جانا جا رہا ہے۔ بزر پاسپورٹ کو دیکھتے ہی فوراً ان کے ذہن میں کسی اسکلپریا ڈیشٹ گردکا خیال آتا ہے۔ اگر ہم پروف (Proof) دے دیتے ہیں تو پھر بھی ہمیں زیرنظر ضرور رکھتے ہیں کہ یہ کیسے ممکن ہے کہ پاکستانی ہو کر یہ ڈیشٹ گرد نہ ہو یا کوئی غلط کام نہ کر رہا ہو۔ پاکستانی قوم کا یہ چہرہ مقاد پرست حکمرانوں اور سیاسی پانیوں نے پیش کیا ہے حالانکہ پاکستانی ایسے نہیں ہیں۔ امام جیسی نے شہید حسینؑ کی شہادت کی مناسبت سے ملت پاکستان کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا تھا کہ ملت غیور و شریف پاکستان یعنی پاکستانی قوم شرافت مندو با غیرت قوم ہے۔

کسی زمانے میں یہ راگ الایسا چارہ تھا کہ مسلمانوں کی ذلت و رسائی کا سبب یہ ہے کہ ان کے پاس شیکنا لو جی نہیں ہے لیکن آج الحمد للہ مسلمانوں کے پاس سب کچھ موجود ہے۔ آبادی اور تعدادِ نفوس بھی دنیا میں برتری کیلئے ایک فیکٹر (Factor) سمجھا جاتا ہے اور یہ بھی مسلمانوں کے پاس موجود ہے۔ اتنی شیکنا لو جی اور عظیم تعداد کے باوجود بھی آج مسلمان ذلت کے ساتھ موجود ہیں۔

ای طرح ایکیش کے زمانے میں یہ رسائے زمانہ مغربی لوگ آتے ہیں اور مختلف سیاستدانوں سے ملتے ہیں۔ کیا دنیا کے کسی ملک میں غیر ملکیوں کو اتنی کھلی چھٹی دی جاتی ہے کہ جہاں پر ایکیش ہوئے ہوں اور اس ایکیش میں ابھی حکومت نے ٹھیک طرح سے نظم و ضبط بھی قائم نہ کیا ہو کہ ایسے میں ڈپلومیٹ آجائیں اور مختلف سیاستدانوں سے ملاقاتیں کرنے لگیں؟ دنیا کا کوئی ضعیف ترین ملک بھی اس کی اجازت نہیں دیتا۔

امام جیسی فرماتے تھے کہ مسلمانوں کی عزت اس میں ہے کہ جب مسلمانوں کی تقدیر کے فیصلے مسلمانوں کے اندر ہوں یعنی ان کی اپنی پارلیمنٹ اور اقتدار کے ایوانوں میں ہوں، واٹشن اور برطانیہ میں نہ ہوں۔ جب تک ہماری تقدیر کے فیصلے واٹشن اور برطانیہ میں ہوتے ہیں، ہم ذلیل ہیں۔

اس کے علاوہ آج ٹکنلوجیوں کی ایک مشکل یہ ہے کہ ان کو اپارول ادا کرنا نہیں آتا یا ادا کرنیں رہے۔ یہ صرف اس وجہ سے بیٹھے ہوئے چیز کہ ہم کسی کو نہیں چھیڑتے۔ اقبال نے بھی ”جوابِ شکوہ“ میں اسی کی ترجیحی کرتے ہوئے فرمایا کہ

جن کو آسانیں دنیا میں کوئی فن تم ہو  
 نہیں جس قوم کو پروانے نشیمن تم ہو  
 بجلیاں جس میں ہوں آسودہ وہ خرمن تم ہو  
 بیچ کھاتے ہیں جو اسلاف کے مدفن تم ہو  
 ہونکو نام جو قبروں کی تجارت کر کے  
 کیا نہ بیجوگے جو مل جائیں صدم پتھر کے.....  
 اسی طرح اقبال فریاد کرتے ہیں:

ہر کوئی مست مٹی ذوقِ تن آسانی ہے  
 تم مسلمان ہو ایسا اندماں مسلمانی ہے  
 حیدری فقر ہے نے دولتِ عثمانی ہے  
 تم کو اسلاف سے کیا سبست روحانی ہے؟  
 وہ معزز تھے زمانے میں مسلمان ہو کر  
 اور تم خوار ہوئے تاریخ قرآن ہو کر.....  
 ہم انہی کے بعد آنے والی نسل ہیں اور آج ہماری تعداد، ثروت، علم و شیکنا لوگی ان سے زیادہ ہے لیکن  
 پھر بھی رسوائیں۔ وہ بوریا شیئین ہو کر معزز تھے اور ہم کا خ نشین ہو کر بھی ذلیل و رسوائیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انہیں  
 قرآنی اصولوں کا پاس تھا۔ انہیں معلوم تھا کہ ہماری عزت کا راز ہماری وحدت کے اندر موجود ہے لیکن امت اور  
 آنکھوں کے مکمل بھول گئے اور وہ دوسروں کے ہاتھوں میں کھلونے بن گئے الہذا انہوں نے ان سے عزت و احترام  
 چھین لیا۔

## اسلامی دنیا نا امنی کی لپیٹ میں

اسی طرح آج دنیا کے کسی خط میں اتنی نہیں ہے جتنی اسلامی دنیا میں نظر آتی ہے۔ عموماً سے پسندیدہ خطہ افریقہ کو سمجھا جاتا ہے جس کی زمین نقوتوں سے مالا مال ہے لیکن اشکاری، استغواری اور شیطانی طاقتوں نے اُس خطہ کو بڑا پسندیدہ رکھا ہوا ہے جس کے نتیجہ میں دہاں جہالت، بھوک، افلاس غربت اور فقر ہے۔ لیکن خطہ افریقہ میں بھی اتنی نا امنی و افترفتی نہیں ہے جتنی مسلمان ممالک میں ہے۔ فقط مشرق وسطی (Middle East) کو نا امنی کا شکار کیا کیوں کیا گیا ہے؟ مشرق وسطی میں مسلمانوں کے قبلہ اول میں یہودیت کا اسرائیل نامی نسور کھڑا کیا گیا تاکہ یہ امت کے پیکر کے اندر وکھتا درستار ہے اور ساری امت بھیش کیلئے درد میں چلا رہے۔ کیوں نقط پاکستان کے اندر نا امنی ہے؟ آیا ساری دنیا کے اندر شیعہ و سنی نہیں رہتے لیکن پاکستان میں کیوں خصوصیت کے ساتھ شیعہ و سنی جھگڑا ہوتا ہے۔ عراق میں امن کی حالت بھی نا گفتہ ہے۔ مشرق وسطی مسلمان ایریا ہے اور اس خطہ کو اسی لئے اختاب کیا گیا ہے کہ یہاں اسلامی سرزنشیں ہیں اور بننے والے مسلمان ہیں۔ لا طینی امریکہ، افریقہ، یورپ اور خود امریکہ کے اندر یہ حالات کیوں نہیں ہیں؟ انہوں نے عدایہ منصوبہ بنایا ہے کہ ہمیں اسلام اور امت مسلم کو نابود کرنا ہے۔

اسلامی دنیا امنی کی پیڈ میں

## شیعیت کا خطرہ، ایک شیطانی سازش

اپنے منصوبہ کو عملی جامہ پہنانے کیلئے بیش نے کچھ عرصہ پہلے مشرق وسطی کا دورہ کیا اور ایک عربی ملک کے اندر پیش کر اعلان کیا کہ ہم عربوں کے ساتھ مل کر ایران کے خطرے کا مقابلہ کریں گے۔ یعنی مسلمان ملک کے اندر پیش کر دوسرے مسلمان ملک کو ان کیلئے خطرہ کہرا ہے تا کہ عربوں کا تسلی اور یاں لے کر انہیں اپنا اسلحہ فروخت کرے۔ عرب ممالک کے اسلحہ ڈپونا کارہ اسلحہ سے بھرے ہوئے ہیں جو شاید جلیں بھی نہیں۔ یہ عرب حکران ہمارے ملک کے حکرانوں کی طرح نا اہل، خیانت کار، حمس اور شہوت ران ہیں۔ میں عرب عوام کی بات نہیں کر رہا بلکہ عرب حکرانوں کی بات کرتا ہوں کہ ان سے بڑھ کر بے حیا و بے شرم دنیا کے اندر کوئی نہیں ہے۔ اگر امریکہ ان

کے ملک کے اندر آ کر ان سے کہہ رہا ہے کہ ہم تمہارے ساتھ مل کر ایران کا مقابلہ کریں گے تو ان بے شرموں نے اتنی بھی جرأت نہیں کی کہ اس کو کہتے ہمارا دشمن اسرائیل ہے جس نے ہمارے قبلہ کا ول پر قبضہ کیا ہوا ہے۔

دشمن نے شیعہ اور سنی کی جنگ کا اعلان کیا ہے اور شیعی ہلال سے عربوں کو ڈرایا ہے۔ انہوں نے شیعی ہلال کی اصطلاح استعمال کی ہے۔ ہلال ابتدائی چاند کو کہتے ہیں اور جب پورا ہو جاتا ہے تو اُس کو بدر کہتے ہیں۔ دشمن نے شیعہ کو خطرہ بنا کر چیز کیا ہے کہ شیعی ہلال طوضع ہو رہا ہے۔ وہ شیعی ہلال یہ ہے کہ شیعہ اکثریت والے ممالک ایران، عراق، بحرین اور اسی طرح لبنان جو نقشہ میں ایک ہلال یعنی چلی کے چاند کی ٹھکل کو ظاہر کر رہے ہیں یہ مفہوم ہو رہے ہیں اور یہ چاہتے ہیں کہ اس طرح دائرہ مکمل کر کے نجی میں غیر شیعہ کو نابود کر دیں۔ ان کے پروپیگنڈے کے مطابق حضراتی طور پر خلیج فارس کے ارد گرد بننے والا یہ ہلالی حلقہ عربوں اور سینیوں کو ہڑپ کر جائے گا لہذا دشمن نے عربوں کو در غلبایا کہ کوئی، سعودی عرب اور UAE کا تسلیم جانے والا ہے چونکہ تسلیم کے علاقوں پر شیعہ کا قبضہ ہونے والا ہے۔ شیعہ تقویت میں آرہے ہیں، ایران میں شیعہ قوت میں آگیا ہے، عراق میں شیعہ قوت میں آگیا ہے، بحرین میں شیعی طاقت موجود ہے، لبنان میں حزب اللہ موجود ہے۔ پھر کمال بے شری سے بیش ایک عربی ملک میں بیٹھ کر ان کے ساتھ پریس کالافرنس کرتا ہے کہ ہم عربوں کے ساتھ مل کر ایران کے خطرے کا مقابلہ کریں گے۔

## عرب حکمرانوں کی وسوسے زدگی اور شیعوں کا کردار

نتیجتاً یہاں اہل واجت عرب حکمران ان کے شیطانی وسوسے میں آگے اور انہوں نے بھی شیعہ کو اپنے لئے خطرہ کبھی لیا۔ میں اس لئے ان کو احمد کہہ رہا ہوں کیونکہ سانحہ سال سے زائد عرصہ سے اسرائیل ان کا منہ چڑھا رہا ہے اور قبلہ اول سمیت ان کی سرزی میں پر قبضہ کر کے بیٹھا ہوا ہے لیکن اس کے خلاف سوچنے اور بیان دینے کی جرأت بھی نہیں کرتے۔ انہوں نے مل کر تین مرتبہ اسرائیل کے خلاف جنگ کی اور ہر دفعہ اپنی ہی سرزی میں اس کے ہاتھوں دے بیٹھ لیکن آج انہوں نے دیکھ لیا کہ دو ہزار شیعہ جوان اُنھے اور انہوں نے سانحہ سالہ قیامت و رسولی کا انقام

لے کر اسرائیل کی ناک خاک میں رگڑوی۔ حالانکہ فلسطین میں تو کوئی شیعہ نہیں رہتا، جماں تو شیعہ گروہ نہیں ہے، غزوہ کے اندر شیعہ نہیں ہے، صرف حزب اللہ شیعہ ہے لیکن اس شیعہ نے اپنے سی بھائی کے دفاع کیلئے اس جنگ کا رخ اپنی طرف موڑ دیا۔ انہوں نے اسرائیل کو ہتھ دیا کہ اے اسرائیل! اب وہ خواب دیکھنا چھوڑ دے کہ جب تیرے مقابلہ میں ناامل اور عیاش حکمران ہوا کرتے تھے بلکہ اب تیرے مقابلہ میں پیروئے حسین ابن علیؑ آئے ہیں۔ اگر شیعہ عربوں کیلئے خطرہ ہوتے تو اتنا برا خطرہ کبھی مولانا لیتے بلکہ شیعہ ان کی عزت و آبرو کو بچانے والے ہیں۔ گریٹر اسرائیل کے منسوبے کو عملی جامد پہنانے کیلئے دشمن نے مسلمانوں کے درمیان اور بھی بہت سے جال بچائے ہوئے ہیں جن کو سختی کی ضرورت ہے۔

شیعہ جو قدس کو آزاد کرنا چاہتے ہیں، جو حماں کو بچانے کے لئے اپنے اوپر جنگ لائتے ہیں، حزب اللہ نے فلسطین وغزوہ کی جنگ کو لبنان میں منتقل کیا لیکن دشمن نے نہ صرف ان قربانیوں کو نظر انداز کیا بلکہ ایسے نام نہاد مخفی پیدا کئے جو فتویٰ سے مخفی نہیں ہیں بلکہ مفت کے مخفی ہیں، ان مفتیوں نے فتویٰ دیا کہ حزب اللہ کے لئے دعا بھی نہ کرو کیونکہ یہ شیعہ ہیں۔ لیکن صد آفرین ان علمائے مصر اور دوسرے علماء کو کہ جنہوں نے نہ صرف یہ کہا کہ دعا کریں گے بلکہ کہا کہ اگر آج حزب اللہ چاہے اور اعلان کرے تو ہم لٹکر بنا کر اس کی مدد کے لئے جانے کو تیار ہیں کیونکہ یہ جنگ شیعہ کی جنگ نہیں ہے بلکہ اسلام کی صیہونزم و یہودیت کے ساتھ جنگ ہے اور ہم اس جنگ میں برادر کے شریک ہیں، پھر انہوں نے حق بھی ادا کیا۔

ان کے سروے کے مطابق اس وقت میل ایسٹ میں سب سے محبوب شخصیت احمدی نژاد اور اس کے بعد سید نصر اللہ ہیں۔ چنانچہ آج عرب عوام میں کوئی جوان ایسا نظر نہیں آئے گا جس کے گھر یا گاڑی میں سید مقاومت کی تصویر نہ گلی ہوئی ہو۔ اس سروے میں اکثریت اہل سنت کی ہے۔ وہ بیدار ہیں اور انہیں پتہ ہے کہ کون ہمارا خیر خواہ ہے اور کون ہمیں فروخت کر رہا ہے؟ پاکستان کے اندر بھی بیداری کی کرن اور لہر موجود ہے لیکن اس بیداری کے ساتھ ایک چیز کا اضافہ کرنا بہت ضروری ہے اور وہ وہی وحدت ہے۔

بُرْعَانِي  
الْمُهَاجِرُ  
الْمُؤْمِنُ  
الْمُؤْمِنُ  
الْمُؤْمِنُ

## القاعدہ، شیطانی تخیلاتی و سیاسی چڑیل

اپنے منصوبوں اور سازشوں کو جاری رکھتے ہوئے دشمن نے مسلمانوں کے اندر القاعدہ کے نام سے ایک ناسور بنایا ہے اور اسے مسلمان کشی کا ناٹک (Task) دیا ہے۔ اس گروہ کو یہ مختلف کاموں کیلئے استعمال کر رہے ہیں۔ جس شیطانی دشمن نے بھی یہ گروہ ڈیزائن کیا ہے اس نے بڑی مہارت کے ساتھ ایک معمولی خرافاتی سوچ سے فائدہ اٹھایا ہے۔ میں آپ کی دیکھی بھالی ایک چیز کی طرف اشارہ کرتا ہوں۔ چڑیل کا تصور پاکستان کے اندر زیادہ ہے جو نکہ ہمارا کچھ اور ماحول ذرا خرافاتی ہے۔ ہم بیماریوں کو بھی کہتے ہیں کہ جن، بجوت، چڑیل یا سایہ آگیا ہے اور اسی طرح گھروں میں دیگر مشکلات آتی ہیں تو لوگ ان کے حل کیلئے بابوں کے پاس چلے جاتے ہیں۔ بابا خود اپنی اقتصادی مشکلات کو حل کرنے کیلئے آپ کا منتظر بیٹھا ہوتا ہے۔ چنانچہ ہاں جانے سے آپ کی مشکل حل ہو نہ ہو لیکن بابا کی مشکل حل ہو جاتی ہے۔ بابا کا بھل کامل ادا ہو جاتا ہے اور آپ کی بھلی کٹ جاتی ہے۔

یہ خرافات ہیں جو معاشرے کے اندر رائج ہیں۔ ایک خرافات میں سے ایک خرافاتی وجود چڑیل کا ہے۔ چڑیل ایک خیالی مخلوق ہے اور اس کا کوئی وجود ہمارے ذہن سے باہر نہیں ہے۔ یہ بزدلوں اور ایک چوروں کو بہت نظر آتی ہے مثلاً فرض کریں کہ چور آپ کا جوتا اٹھا کر لے جاتا ہے چنانچہ آپ جوتا ڈھونڈ رہے ہیں۔ تھوڑی دری بعد چور واپس آ کر آپ سے پوچھتا ہے کہ کیا ہوا؟ آپ کہیں گے جوتا اچاک غائب ہو گیا ہے۔ وہ کہے گا کہ میرا بھی غائب ہو گیا تھا لیکن میں نے وہاں اٹھے قدموں کے نشان دیکھے تو ان کا تعقب کیا لیکن وہ نشانات آگے موجود نہ تھے پس بھی گیا کہ چڑیل اٹھا کر لے گئی ہے۔ تیرا آدمی جوان کی باتیں سن رہا ہوتا ہے کہتا ہے کہ میری بھینس بھی گم ہو گئی تھی؟ چور کہتا ہے کہ وہ بھی چڑیل لے گئی تھی۔ چوروں کیلئے چڑیل اور دیگر خرافات بہترین چیزیں ہیں تاکہ تھانے نہ جانا پڑے چونکہ چڑیل کے خلاف کوئی مقدمہ قائم نہیں ہوتا۔ بہت سارے کیسرا یہے تھے کہ اگر آپ ان کا مقدمی درج کراتے تو یہ چیزیں آپ کے پاس لوٹ آتیں لیکن آپ نے مقدمہ اس لئے نہیں کیا چونکہ چور نے خود کہا تھا کہ یہ چڑیل لے گئی ہے۔

دشمنوں نے جب دیکھا کہ یہ خرافاتی لوگ جب چڑیل سے اتنا ڈر تے ہیں تو کیوں نہ عالم اسلام کے

اندر چیل نہ کوئی گروہ بنا جائے جس کو دیکھ کر لوگ اسلام سے ہی ڈر جائیں۔ اور شاید چیل کا تصور بھی انہوں نے ہم ہی سے لیا ہے کہ اس کا ان کی زندگی میں بہت عمل و خل ہے۔

چیل کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ ہر جگہ ہوتی ہے۔ ابھی یہاں ہے تو وہاں بھی ہے۔ جہاں جہاں مسلمان ہیں وہاں پر چیل ضرور موجود ہوتی ہے۔ دوسری خصوصیت یہ ہے کہ چیل ہوتی بھی ہے اور نہیں بھی ہوتی۔ اس طرح چیل کے نام پر بہت سارے کام کے جاسکتے ہیں لہذا انہوں نے القاعدہ کے نام سے سیاسی چیل بنائی ہے۔ جو جرم و جنایت یہ خود کرتے ہیں اس کے بارے میں کہتے ہیں یہ القاعدہ نے کیا ہے۔ القاعدہ اگر ہے تو ان کا اپنا بنا یا ہو اگر وہ ہے اور ان کی بنا یا ہوئی چیل ہے۔ اس کا نام لے کر کبھی شیعہ مسجد میں بم دھا کر ہوتا ہے کبھی سنی مسجد میں، کبھی حرم سامنہ کو شہید کر دیتے ہیں تو کبھی بغداد کے اندر دھماکہ ہوتا ہے۔ مختلف جگہوں کے دھماکوں کی وجہ القاعدہ کو قرار دیتے ہیں۔

عراق میں ان کے ڈھائی لاکھ فوجی کیا کر رہے ہیں؟ اگر وہ شست گرد اتنے آزاد ہیں تو یہ وہاں کیا لینے آئے ہیں؟ سامنہ اور اس کے گرد تو اس میں ان کے تقریباً پچاس ہزار فوجی موجود ہیں لیکن انہی کی موجودگی میں درہشت گردوں نے حریم عسکریں بیرونی کا گنبد شہید کر دیا۔ اس کے گرد بارود باندھنے کیلئے بھی کم از کم بارہ گھنٹے چاہیے تھے لیکن یہ پچاس ہزار فوج کہاں تھی؟ اس نے حرم کا دفاع کیوں نہیں کیا؟ کیونکہ یہ ان کے منصوبے میں شامل تھا کہ یہ حرم سامنہ ہو گا تو اس وقت شیعہ تی تفرقة پھیلے گا۔ صدام برا جنایتکار اور ظالم ترین انسان تھا جس نے تیس سال حکومت کی۔ آج یہ کہتے ہیں کہ یہ حرم صدام کے حامیوں نے خراب کئے ہیں اگر صدام چاہتا تو اپنے دور میں کر بلہ، نجف، سامنہ و کاظمین کو شہید کرو اسکا تھا۔

انہیں اسرائیل کو وسعت دینے کیلئے مشرق و سطحی میں شیعہ اور سی جنگ کروانی ہے تاکہ اپنے شوم مقاصد حاصل کر سکیں اور ان کا دہ دیرینہ خواب پورا ہو جائے۔ اس تفرقة کے پچھے نقشہ و منصوبے موجود ہیں اور آج جو بھی تفرقة کی طرف جائے گا وہ دراصل یہ زمان کے نقصشوں و منصوبوں کا ساتھ دے رہا ہے اور اس کی جماعت کر رہا ہے۔ بعض لوگ اپنی یہودوں کی وجہ سے نہ چاہتے ہوئے بھی وہی کر رہے ہیں جو وہ من چاہ رہے ہیں۔ وہ

فَقَدْ عَذَّبَهُمْ مِنْهُمْ  
بِإِذْنَ اللَّهِ إِذَا  
أَنْهَىٰهُمْ مِنْهُمْ  
وَمِنْهُمْ  
مِنْهُمْ

ماہول ایسا ہمارہ ہے ہیں کہ ہم تفرقے میں الجھ جائیں اور اس تفرقہ کا فائدہ اٹھا کر وہ سنی و شیعہ دونوں کو نابود کرنا چاہتے ہیں لہذا اپنے اس منصوبے پر Phase wise کام کر رہے ہیں۔ یہ تفرقہ و اشتخار کو ہر اسلامی ملک میں پھیلانا چاہرہ ہے ہیں اور اپنے کاموں کی شروعات کیلئے انہیں پاکستان کی سر زمین آمادہ تر نظر آتی ہے۔

## پاکستان بحیثیت لیبارٹری و نرسی

آج دنیا نے اسلام کی مشکلات پاکستان سے شروع ہوتی ہیں اور پھر باقی دنیا میں پھیل جاتی ہیں۔ پاکستان مشکلات کی فرنٹ لائن (Front Line) بنا ہوا ہے۔ یہاں ایسی قیکشیاں اور کارخانے نصب ہیں جو مشکلات کو ایکسپورٹ (Export) کرتے ہیں۔ آج پاکستان مخصوص نقصوں، فناوی تھیوریوں اور شیطانی سازشوں کیلئے لیبارٹری (Laboratory) بن گیا ہے۔ پاکستان دشمن اسلام کیلئے تفرقہ کی بہترین لیبارٹری (Laboratory) ہے۔ وہ یہاں تفرقہ و دہشت گردی کا تجربہ کر کے اسے ساری دنیا میں Apply کرتے ہیں۔ انہیں اگر اسلحہ آزمانا ہو تو یہاں آزماتے ہیں، فارمولہ آزمانا ہو تو یہاں آزماتے ہیں اور جب کامیاب ہو جاتا ہے تو دوسرے ممالک مثلاً عراق و لبنان لے جاتے ہیں اور لبنان میں کامیاب ہوتا ہے تو ایران لے جاتے ہیں۔ مثلاً اگر کوئی دو ایمانی ہے تو پہلے اس کو چند مریضوں پر نیست کیا جاتا ہے اور اگر تجربہ کامیاب رہے تو دوسرے مریضوں کو بھی وہ دو اپالائی جاتی ہے۔ دشمن نے مسلمانوں کے اندر تفرقہ ڈالنے کے لئے پاکستان کو بعنوان تجربہ گاہ استعمال کیا ہے۔

اس وقت مذہل ایسٹ (Middle East) دشمن کی سازشوں کا محور بنا ہوا ہے جس کیلئے انہوں نے تفرقہ کا بڑا خطہ تاک راستہ منتخب کیا ہے۔ مذہل ایسٹ کے اندر دشمن کا منصوبہ یہ ہے کہ وہ پاکستان کو لیبارٹری بنا کر اور یہاں سے خام مال تیار کر کے ایران، سوریا (شام) اور سعودی عرب کو جاہ کرنا چاہتا ہے جبکہ عراق، افغانستان اور لبنان و فلسطین پہلے ہی جلا دیا ہوا ہے۔ ساری دنیا میں شیعہ سنی اکٹھے رہتے ہیں۔ سعودی عرب، ایران، عراق، لبنان اور اٹھیا میں شیعہ سنی اکٹھے رہتے ہیں لیکن پاکستان کے شیعہ سنی الگ ہی ہیں۔ یہاں کا شیعہ بھی نرالا ہے اور سنی بھی

نرالا ہے۔ ساری دنیا میں سنی شیعہ کوئی بھی اس طرح سے ایک درسے کی جان کے درپے نہیں ہوتا لہذا شمن کو یہ سرزین تفرقہ کیلئے زرخیز نظر آتی ہے۔

لہذا اس وقت دشمن نے پاکستان کونسرسی (Nursery) بنا یا ہوا ہے۔ کچھ فصلیں اسکی ہوتی ہیں جن کی پہلی کسی جگہ نیبری لگائی جاتی ہے پھر وہ نیبری الحاڑ کرایک ایک پودا الگ لگایا جاتا ہے تاکہ وہ خوب پھٹلے پھولے۔ یہ پاکستان آ کر انہا مذموم چیز بوتے ہیں اور پھر اس کی نیبری الگاتے ہیں پھر اسے الھا کر دوسرا جھوپ پر کاشت کرتے ہیں۔ لہذا اگر آج امت مسلمہ اور خصوصاً پاکستانی قوم بیدار نہ ہوئی اور اس نے آپس میں اتحاد و بھائی چارے کی فضا قائم نہ کی تو پھر ہمیں عمر بھر کب افسوس ملنے کی فرصت بھی نہیں ملتے گی۔ ابھی ہم خوش ہیں کہ ہماری باری نہیں آئی لیکن یہ خوشی دیر پا نہیں ہوتی۔ جب سیلا ب کی وجہ سے بالائی حصہ ذوب رہے ہوتے ہیں تو نقشب میں بیٹھے ہوؤں کو خوش نہیں ہونا چاہیے کیونکہ ایک رات بھی نہیں گزرے گی کہ یہ سیلا بی ریلہ ہمارے گھر کو بھی لمیا میٹ کر کے خش و خاشاک بنا کر رکھ دے گا۔

### پاکستان میں بھی وقوفوں کی حکمرانی

ہمارے ملک کے حکمران اپنے آپ کو عقلیٰ کل سمجھتے ہیں لیکن ان کی غفلت، جفا، مجازات، سفاہت و پیروقندی کی وجہ سے بھی ہوئی فصل آج پاکستانی قوم کاٹ رہی ہے۔ انہوں نے اپنے ذاتی مفادات کیلئے ہر چیز دا اور پر لگادی ہے اور آج ملک کو یہاں تک لا پہنچایا کہ اب نہ فوج، نہ سبزی، پیس، سیاستدان لیڈر، عوام، نہ ہمیں تسلیمی مرکزاً اور کوئی چیز محفوظ نہیں ہیں۔ پاکستان کے اندر آج تک بے وقوفوں نے حکومت کی ہے اور بے وقوفیاں بھی دکھائی ہیں۔ مجھے سردار بہادر کا ایک خوبصورت شعر یاد آتا ہے کہ

یہ بساغ دیں اب بساغ رہا سب اپل چمن یہ جان گئے

ہر شاخ پہ الول یعنیہ اے انجام گلستان کیا بوجگا

باس غمی بلبل ہو تو وہ باس غمی ہوتا ہے کیونکہ ہر ٹھنی پر بلبل چیختی ہے اور سننے والوں کو لطیف نئے سننے کو ملتے

پس لیکن اگر ایک خوبصورت باغ کی ہر شاخ پر الوجا بیٹھیں تو وہ باغ ڈراڈنا اور دشت ناک ہو جاتا ہے۔ یہ باغ پاکستان تھا لیکن اس کی سیاسی، مذہبی، فرقی اور یورو کرنسی کی شاخوں پر ہر طرف الوجہ ہوئے ہیں۔

ناعاقبت اندریش، ناالل، یوقوف اور حمق حکمرانوں نے اپنے ذاتی مفادات کی خاطر اس ملک دو قوم کو آگ کے اندر جھوک دیا ہے۔ یا اپنے اقتدار کی خاطر تو سب کچھ کرتے ہیں لیکن احترام رسول ﷺ کی خاطر کوئی قدم نہیں اٹھاتے۔ اگر ان حکمرانوں میں سے کسی حکمران کے بارے میں کوئی ملک بیان دے دے کہ پاکستان میں جمہوریت نہیں آمریت ہے یا اگر کوئی یہ کہے کہ ایکشن میں دھاندی ہوئی ہے تو یہ فوراً اپنا سفر واپس بلا لیتے ہیں اور اس ملک سے اپنے رابطے کا شروع کر دیتے ہیں۔ اگر آپ کو آمر کیا جائے تو آپ کو برالگتا ہے لیکن اگر آپ کے رسول ﷺ کو معاذ اللہ دوست گرد کیا جائے تو آپ کو برائیں گلتا۔

ان بے وقوف حکمرانوں کے باعث آج ہمارے ہاتھ سے بہت کچھ چلا گیا ہے۔ جو لوگ اس ملک کو ایڈوانس دنیا میں داخل کرنے اور ملک کو صریح کرنے کے لئے آئے تھے اور روز اقصادی محیثت کے بارے میں ہاتھ تھے لیکن جب گئے تو اپنے ساتھ آٹا بھی لے گئے۔ جس سال ملک کے اندر ریکارڈ گندم پیدا ہوئی اسی سال ملک میں آٹا نہیں ملا۔ بھلی کی آنکھ بھولی آپ کھبڑوں اور گرمروں میں ملاحظہ کرتے رہتے ہیں۔ ایک شخص نے مجھ سے آکر کہا کہ پچھلی حکومت نے ہم پر بڑا ظلم کیا کرتی آٹا نہیں ملا تھا لیکن اب حالات بدل گئے ہیں لہذا ممکن ہے کہ کچھ بہتر ہو جائے۔ میں نے ان سے طڑا کہا کہ پہلے حکومت نے آٹا غائب کیا لیکن اب اس نمک کی چکنی کا خیال کرو جاؤ نے میں ذاتے ہو۔

پوری دنیا کے حکمران اور سیاستدان اتنے یوقوف نہیں ہیں جتنا کہ پاکستان کے حکمران و سیاستدان ہیں کہ جو بڑی سادگی سے اپنی سرز میں دوسروں کو دے دیتے ہیں کہ وہ یہاں پر آکر کسی کے بھی خون کی ہوئی حکیلیں۔

## پاکستان کرانے پر خالی

ناعقت انڈیش، اجتی اور نادان حکمرانوں نے یہ ملک (Hall) ہال اور تھیٹر روم کے طور پر کرانے پر دے دیا ہے۔ جس طرح ایک کرانے کا ہال (Hall) ہوتا ہے کہ جسے کوئی بھی اپنے پروگرام کیلئے بک کر سکتا ہے۔ آپ ان کی بگنگ بک میں جا کر دیکھ سکتے ہیں کہ وہاں Hall ایک دن مجرے کیلئے بک ہوتا ہے، ایک دن شادی کیلئے، ایک دن میلاد کیلئے، ایک دن سینئار کیلئے، ایک دن یہاں ڈنس (Dance) ہو رہا ہوتا ہے تو دوسرے دن لیفٹس پر بھی جا رہی ہوتی ہیں یعنی ایک دن کفر کیلئے اور ایک دن اسلام کیلئے ہوتا ہے۔ کبھی کسی کو دے دیتے ہیں کہ تم لبرل ازم کا ڈنس کراؤ، کبھی کسی اور کو دے دیتے ہیں کہ تم یا سکول ازم کا گیت گاؤ۔ ایک ہی جگہ پر یہ متفاہ پروگرام اس لئے منعقد ہوتے ہیں کہ یہ کرانے کی جگہ ہے۔ کرانے کی جگہ سے مراد یہ ہے کہ کرایہ دیں اور اس جگہ سے استفادہ کریں۔

جس طرح کرایہ دار نے شادی ہال میں کچھ لوگ لیبر اور دیٹر کے طور پر رکھے ہوئے ہوتے ہیں جو سہماں کو کھانا کھلاتے ہیں، پانی پلاتتے ہیں، میزیں اور کریاں لگاتے ہیں، ڈیکوریشن کا کام کرتے ہیں اور مہماں کی آذ بھکت کرتے ہیں اسی طرح بے خیر حکمرانوں نے پاکستان کو شیطانی طاقتون کیلئے کرانے پر چڑھا دیا ہے اور پاکستانی قوم سے کھدر ہے ہیں کہ آپ سب نوپیاں اور وردیاں پہن کر ان کے سامنے میزیں لگائیں اور پیشیں دھوکر سجا دیں۔ آج عوام کی حیثیت شادی ہال میں ان سروں بواہ کی طرح ہے جنہوں نے رنگ برناکی لباس پہنا پہنا ہوتا ہے اور آنے والے مہماں کی خدمت کر رہے ہوتے ہیں۔ کبھی کھمار عید اور جشن پر خوبصورت لباس پہن کر باہر آجاتے ہیں کہ کسی نے مذہبی لباس پہنا ہوتا ہے اور کسی نے ایلیٹ ٹائم (Intellectuals) کا لباس پہنا ہوتا ہے تاکہ جب باہر سے کوئی فرمان آئے تو اس کو بروڈ شم بجالائیں۔ قوم نادانی میں ان کی خدمت و سیوا کرنے میں گلی ہوئی ہے۔ جس نے بھی یہاں دہشت گردی (Terrorism) کرانی ہے، جس نے میراچن (Marathon) کرانی ہے، جس نے کوئی نہ ہبی کام کرنا ہے یا یا سکول ازم (Secularism) پھیلانا ہے وہاں حکمرانوں کی جیب میں پیسے ڈال کر اس سرزی میں پر جو چاہے کرتا ہے۔ انہوں نے پہلے اس ملک کو توڑ کر دو

حصے کے تھے لیکن اب اس بچے ہوئے ملک کو قوم سمیت تھے چکے ہیں۔

### قوم کی سادگی ایک الہیہ

اسی طرح بعض لوگ ایک قوم کے تجربے دوسرا قوم پر ٹھونتے ہیں مثلاً یورپ کا مطالعہ کر کے آتے ہیں اور پھر پاکستان کو یورپ بنانا چاہتے ہیں۔ ہماری قوم بھی تو خوب ہے کہ ایک دم دام میں اترتی ہے۔ اقبال کے بقول:

تساویل کا پہنچا کوئی صیاد لگائے

یہ شایع شدید من سے اترتا ہے بہت جلد۔۔۔۔۔

یہ خود ہی درخت سے اتر کر جال میں پھنس جاتی ہے حتیٰ ذکاری کو زحمت بھی نہیں کرنی پڑتی۔ ایسی سادہ قوم کو جو بھی جس راستے پر لگانا چاہے لگا دیتا ہے۔ مخذالت کے ساتھ یہ تجیر درج کر رہا ہوں کہ نہ بھی ویکلار سیاستدانوں کا کام مل کر پوری قوم کو بے وقوف ہانا ہے اور قوم بھی یورپی خوشی خوشی بن جاتی ہے۔ اسے بے وقوف بننے میں کوئی عار حسوس نہیں ہوتی مثلاً ان کے مطابق عورتوں کو شکار کرنے سے پاکستان جہل دنیا کا حصہ بن جائے گا۔ جیسے ایک پاکستانی جرنیل وڈی کنٹرینر نے انگلینڈ میں اپنی یورپی کاماتھ کپڑا کر بلند کر کے کہا تھا کہ یہ اسلام کی ماڈل خاتون ہے اور کہا کہ عورت پر دے میں پسماندہ نظر آتی ہے۔

اسی طرح وہ وزیر اعظم جو عوام کو بہلانے کیلئے کیروں کے آگے چکلتا تھا کہ ایکجھے کے اٹکیں آج فلاں جگہ جانچنے ہیں اس ملک کو ایسا بناہ کر کے گیا کہ پھر ملک میں واپس بھی نہ آیا۔ اب یہ سیاستدان پوچھا گانے کی کوشش میں لگے ہوئے ہیں جسے فاری میں شیرہ مالی کہتے ہیں۔ اس ملک میں ایک اور طبقہ پیدا ہوا تھا جس نے کہا تھا کہ ہم رسولوں کے ذریعہ ملک کو ترقی دیں گے۔ جب قوم ہر راگ الائپنے والے طبقے کے یچھے سر پت دوڑ پڑے تو

ٹوکریں کھا کر گرنا اس کا مقدر بن جاتا ہے۔ اتنا ڈران لوگوں کی بیوقوفی سے نہیں لگتا جتنا عوام کی سادگی سے لگتا ہے کہ ہر ایکش کے بعد آس لگاتے ہیں کہاب تبدیلی آئی ہے لہذا بحالات بہتر ہو جائیں گے۔ ان بیساکھیوں کا سہارانہ لیں۔ ڈوبتے وقت تنکے نہ پکڑیں بلکہ ہمارے پاس عروۃ الوفی ہے:

فَمَنْ يُكْفِرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَخْسَكَ بِالْعُرُوهَ الْوَفِيِّ لَا اِنْفِصَامَ لَهَا.....

پس جو طاغوت کا انکار کرے اور اللہ پر ایمان لے آئے اس نے نہ تو شے والا مضبوط سہارا تھام لیا.....

طاغوت کا انکار کرنا اور اللہ پر ایمان لانا عروۃ الوفی ہے۔ آپ ہر طاغوت، اس کے چیلوں واپیٹوں

کا انکار کریں اور ان کی باتوں پر کان نہ دھریں۔ یہ بجات کا تہذیب ریحہ ہے۔ اس کا طریقہ یہ ہے کہ ہم اس قرآنی فکر کو عام کریں، ذہنوں کو آمادہ کریں اور وحدت کیلئے میدان ہموار کریں۔ عوام سادہ ضرور ہے لیکن اس کے خلوص پر کوئی ٹک نہیں کیا جاسکتا۔

### عوام کی گمراہی کا بڑا سبب اور راہ حل

اگرچہ عوام ملک و قوم کو پھانا اور ذلت سے نکالتا چاہتے ہیں لیکن جو لوگ عوام کو راستے بتاتے ہیں وہ غلط ہیں۔ پاکستان اس وقت دو قسم کے بیوقوفوں کے ہاتھ میں ہے۔ ایک سیاہی بیوقوفوں اور دوسرا مذہبی بیوقوفوں کے ہاتھ میں اور ان دونوں نے بے وقوفیوں کی انتہا کرتے ہوئے اس قوم کو سیاست اور نہب کے نام پر بانٹ دیا ہے۔

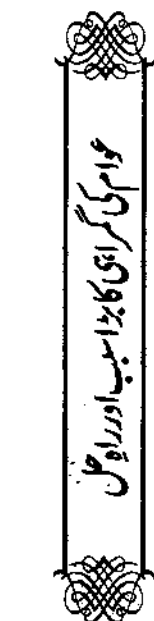
خیبر اکرم ﷺ کی حدیث مبارکہ میں آیا ہے کہ میری امت اس وقت فاسد ہو جائے گی جب اس کے دو طبقے فاسد ہو جائیں گے۔ ایک امراء اور دسرے علماء۔ آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ یہ فساد حکمرانوں کے اندر بھی موجود ہے اور بعض نام نہاد علماء کے اندر بھی جو اپنے آپ کو علمائے دین کہتے ہیں۔ یہ بھی امت کو مختلف

گراہیوں، نفرتوں اور تفرقوں میں مشغول رکھتے ہیں اور حکمران بھی تماشائی بنے ہوئے ہیں۔ یہ دونوں طبقے مل کر عوام کی آنکھوں میں دھول جھوک رہے ہیں اور ظلم کے خلاف آوازیں اٹھاتے۔ بعض نام نہاد جو عالم بنے ہوئے ہیں یا پہنچ کرے کرنے کے لئے امت کے لکڑے لکڑے کرنے میں مشغول ہیں۔

امام راحل مسلسل سمجھ رفرماتے تھے کہ عوام کے اندر بیداری اور اتحاد آجائے تو پھر بخاش نہیں رہتی کہ کوئی انہیں غلط سمت پر ڈال سکے۔ پھر یہ ممکن ہی نہیں رہے گا کہ پاکستان کے ایوانوں میں پیٹھے ہوئے مہرے مغربی اور امریکی مفادات کا تحفظ کریں اور امریکہ کی جگہ اپنی عوام کے ساتھ رہ لیں۔ لیکن عوام پر ایسا خوف مسلط کر دیا گیا ہے کہ جس کی وجہ سے عوام سہی سہی ہے لگتے ہیں اور نہ صرف روں ادا کرنے سے ڈرتے ہیں بلکہ آواز الحنا سے بھی ڈرتے ہیں۔ حالانکہ جب آپ نے ہمہ توحید کا اقرار کر لیا تو کس بات کا ڈر ہے۔ لاسے ڈرتے کیوں ہو؟ جس کو پیچ کر دیا، جس کو نیست کر دیا، جس کا انکار کر دیا، جس کا وجود نہیں مانا تواب اس سے ڈرتے کیوں ہو؟

**قَعْنَ يَكُفِّرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَخْسَكَ بِالْفُرْوَةِ الْوُقْنَى لَا إِنْفِصَامَ لَهَا**.....  
پس جو طاغوت کا انکار کر دے، اسے لا کہہ دے اور اللہ پر محرومہ کر کے ایمان لے آئے اسے کوئی نہیں ڈر سکتا۔ اس ملک کی سیاسی و مذہبی لیدر شپ نے عوام کو غلط راستوں پر ڈالا ہے۔ جن ایوانوں کے اوپر اخباریت اور استماریت کا منہوس سایہ پڑا ہوا ہوان ایوانوں میں جا کر بیٹھنا کوئی اعزاز نہیں ہے بلکہ عوام کے دلوں میں بیٹھنا اعزاز ہے۔

امام عینی شاہ کی پارلیمنٹ میں اپوزیشن بیٹھ کر بیٹھ کر کامیاب نہیں ہوئے۔ اگرچہ شاہ نے تمام مراجع کو خط لکھا تھا کہ آپ مجھے اپنی اپنی تجویز لکھ کر دو، اپنے نمائندے بھیجیں اور میں انہیں کا بینہ میں بھی شامل کرتا ہوں لیکن امام عینی نے ایک ہی جواب دیا تھا کہ میں اپنے نمائندے تیری منہوس پارلیمنٹ میں نہیں بھیجا بلکہ میں یہ چاہتا ہوں کہ میری عوام اور میری مملکت سے تیرا منہوس وجود باہر نکل جائے۔ جب تو باہر چلا جائے گا تو یہ ملک بھی سرفراز ہو جائے گا اور یہ امت بھی سرفراز ہو جائے گی۔ آج انہیں یہ عزت اسی وجہ سے نصیب ہوئی ہے۔ آبر و فروشوں، عزت فروشوں، ڈلن فروشوں، قوم فروشوں اور دین فروشوں کے ساتھ پارلیمنٹ میں مل بیٹھنے سے ملک نہیں پچتا۔ یہ



سب متاع امت لٹا چکے ہیں۔ اقبال کا سبھی دردھا کر آج یہ ہماری متاع لوٹ کر لے جا چکے ہیں اور ہمیں ایک دوسرے کا گربان تھادیا ہے۔

کتنے ایسے حکمران ایسے ہیں کہ جن کی فیملیاں پاکستان میں رہتی ہیں، جن کے اکاؤنٹ پاکستانی بینکوں میں ہیں اور جنہوں نے اپنے مستقبل کے لئے پاکستان ہی کو منتخب کیا ہوا ہے لیکن جمنہ کے طور پر شوکت عزیز جس دن پر اعمش نشریت آتا ہے اس دن پاکستان آتا ہے اور جس دن اس کی فشری ختم ہو جاتی ہے اسی دن ایئر پورٹ سے واپس چلا جاتا ہے۔ اگر اس نے پاکستان کو تحریڈ و رلڈ سے اٹھا کر فرست و رلڈ کا حصہ بنایا ہے تو پھر اس فرست و رلڈ سے بھاگنا کیوں ہے؟ دراصل انہی جیسے لوگوں نے پاکستان کو جہنم بنادیا ہے۔ ان تمام مشکلات سے نبرداز ماہونے کیلئے امام علیؑ کی الہی تعلیمات پاکستانی قوم کیلئے بہترین را حل فراہم کر رہی ہیں۔

### حکمرانوں کا پاکستانی قوم سے ناروا رویہ

آج پاکستانی قوم کو ذلیل کرنے کے لئے یہ جماں دیا جاتا ہے کہ اس ملک کے اندر آپ امریکہ کے خلاف کچھ نہ کہو ورنہ بھوکے مر جاؤ گے۔ اس ملک کا حکمران کہ جس کے ہاتھ میں قوم کی زبان ہے ذلت کی اس انجماں تک آگیا ہے کہ امریکہ کے خلاف بولنے میں اس کو بھوک نظر آتی ہے۔ امریکہ کی جو تباہ چائے سے ان حکمرانوں و سیاستدانوں کی جیسیں بھری ہوئی ہوں گی لیکن قوم آج بھی بھوکی ہے اور اس کے پاس آج بھی وسائل نہیں ہیں، پچھوں کو تعلیم مہیا نہیں ہے، پیغام کا صاف پانی نہیں ملتا، امن و امان، جہنن و سکون سب کچھ ناپید ہو چکا ہے۔ دین خدا ہمیں کہتا ہے کہ تم اپنی روئی سے بھی پہلے اپنی کرامت اور عزت و شرف کی طرف آؤ۔ باشرف قوم بھوکی ہو تو بھی اپنا شرف نہیں پتچی۔ بے وقوف حکمرانوں، بے وقوف نامنہاد علماء کہ جن کو دین سے کوئی دلچسپی نہیں بلکہ اپنے مفادات سے دلچسپی ہے اور بے وقوف نامنہاد دینداروں نے نسل کر اس ملک و قوم کو یہاں تک پہنچا دیا ہے کہ جس کے یہ حقدار نہیں تھے۔

حالانکہ اس قوم میں Potential بھی ہے اور قربانی کا جذبہ بھی۔ جب زلزلہ یا سیلاب آتا ہے تو

حکمرانوں کا پاکستانی قوم سے ناروا رویہ

پاکستان کی بھی بھوکی قوم کہ جس کے پاس خود کھانے کے لئے کچھ نہیں ہوتا اپنا سب کچھ آفت زدہ لوگوں کی فلاج کیلئے صرف کر دیتی ہے۔ انہوں نے سورہ وہر میں الحیت (۷۶) کا تذکرہ پڑھا ہوا ہے کہ جنہوں نے بیماری کی شفا کے لئے مت کے روزے رکھے ہوئے تھے لیکن انہوں نے تین دن تک فقیر، سکین و اسیر کو اپنی افظا رکا سامان اٹھا کر دے دیا۔ اس ملک کے عوام بآئیں کہ معرفت و شعور عالی نہیں رکھتے لیکن اپنے ہم وطن کے ساتھ اتنی ہمدردی ضرور ہے کہ مورتوں نے آفت زدہ لوگوں کی مدد کیلئے اپنے زیورات اور گھر کا ضروری سامان اٹھا کر دے دیا تھا جو اتنا زیادہ تھا کہ سنجالا نہیں جارہا تھا اور ان سے ضائع بھی ہوا۔ یہ قوم قربانیاں دینے کے لئے تیار ہے لہذا یہ هزار نہیں تھی کہ اس کیلئے ایسا ماحول بنادیا جائے کہ جو ناروا دن مناسب ہے۔

### بحرات، بے وقوفیاں چھپانے کی کوشش

یہ حکر ان ملک و قوم کو بتاہ و بر بادر کے اپنی بے وقوفیں و حماقتوں کو چھپانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس کی گھر میو مثال یہ ہے کہ بچے گھر میں چونکہ آئے دن نقصان کرتے رہتے ہیں لہذا ماں کو ہو کر دینے کیلئے ٹیکنکو (Techniques) سیکھ لیتے ہیں مثلاً جب بچے کوئی چیز نکالنے کے لئے فرخ کھولاتا ہے تو وہاں سے کوئی شستہ کا برتن گر کر نہ جاتا ہے لیکن فوراً اپنے اس کام کو چھپانے کے لئے شستہ کے گلزوں کو کسی کوڑے دان میں ڈالتا ہے اور اس کا مقابل پلاسٹک کا برتن گراتا ہے تاکہ ماں کو یہ پتہ چلے کہ کوئی برتن ٹوٹا نہیں ہے بلکہ پلاسٹک کی کوئی ٹوکری گری ہے یا دروازہ اتنا زور سے بند کرے گا تاکہ یہ پتہ نہ چلے کہ اصل نقصان کیا ہوا ہے؟ اگر کوئی پوچھے کہ کیا ہوا ہے تو میں یہ کہوں گا کہ دروازہ بند ہوا ہے۔

یہ حکر ان بھی بچوں جیسے ہیں اور یہ پوری قوم کو بچے ہی سمجھتے ہیں۔ جس طرح وہ بچے اپنی ماں کو یہ وقف بنارہ ہوتا ہے اسی طرح سے یہ حکر ان بھی پوری امت کو یہ وقف بناتے ہیں لیکن ان کو معلوم نہیں کہ جماقتیں کبھی جھپٹی اور دھنی نہیں ہیں بلکہ ان حماقتوں کے اثرات ظاہر ہوتے ہیں اور آج ظاہر ہو رہے ہیں۔ ان حماقتوں کا سب سے بڑا اثر یہ ہے کہ آج پاکستان کی عوام حتیٰ پولیس، رنجرز اور فوج تک محفوظ نہیں ہے۔

یہ بے وقوف حکمران اصل نقصان پر پرداز لئے کیلئے یا اپ کے گرو منسونی طور پر کوئی بحران کھڑا کرتے ہیں تاکہ یہ اندازہ نہ ہو کہ اصل ماجرا کیا ہوا ہے؟ آج ہمیں روزمرہ کی مشکلات میں ڈال کر اصلی بحران سے ٹافل کر دیا گیا ہے۔ ہم اسی میں الجھے ہوئے ہیں کہ ملک میں آنا نہیں ہے، بھلی نہیں ہے، بھنگائی ہے جبکہ یہ منسونی بحرانات ہیں۔ روزمرہ کی مشکلات انسان کو خدا اور دین سے دور کر دیتی ہیں۔

کچھ عرصہ پہلے بھلی معمول پر تھی کہ ناگہاں ایک ہی دن میں بھلی کا بحران پیدا ہو گیا، کبھے زمین میں گزر گئے اور ٹاؤن ٹھم ہو گئے، یہ اچاک کیا ہوا؟ کیا ملک میں جن بحوث بھلی لے گئے؟ یہ بھان اسی نے پیدا کئے گئے کہ اگر پاکستانی قوم روزمرہ کی مشکلات کی جانب سے آسودہ ہوتے پہر اصلی سائل کی طرف سوچنا اور غور کرنا شروع کر دے گی لہذا اس کو روزمرہ کے سائل میں اتنا الجھاؤ کیا اصلی بحران و مشکل بھول ہی جائے۔

### فقر، مقصد تک پہنچنے ہیں ہانع

مشکلات اچھے خاصے دیندار انسان کا نہ سرف دین بدلتی ہیں بلکہ انسان کی ریاضی و دیگر علوم و فنون بھی بدلت جاتے ہیں جیسے مشہور ہے کہ کسی بھوکے سے پوچھا گیا کہ دو اور دو کتنے ہوتے ہیں تو اس نے فوراً جواب دیا: چار روپیاں۔

امیر المؤمنین علیہ السلام نے البلاغہ میں فرماتے ہیں:

**فَأَتْقُوا سَكِّرَاتِ الْيَعْمَةِ وَاحْذَرُوا أَبْوَاقَ الْقِنْمَةِ.....**

عیش و حسین کی بدستیوں سے بچواد عذاب کی تباہ کاریوں سے ڈرو.....

یعنی نعمتیں تمہیں بدست نہ کریں اور محرومیاں بدجنت نہ بنا کیں۔ یہ نہ ہو کہ مال و دولت آئے تو بدست ہو جاؤ اور جب کم ہو جائے یا فقیر ہو جاؤ تو بدجنت بن جاؤ۔ آج آدمی امت بدست اور آدمی بدجنت ہے۔ سب

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فرضہ ۴۱۵

سے بڑا فقر و نیقہ ہے۔ روایت میں بھی ہے کہ سب سے بڑا فقیر وہ نہیں ہے جس کے پاس مال نہیں ہے بلکہ سب سے بڑا فقیر وہ ہے جس کے اندر عقل نہیں ہے۔ عقل کے فقیر سب سے بڑے فقیر ہیں۔ امام علیؑ کا فرمان نورانی ہے:

لَا غَنِيٌّ كَالْعُقْلُ وَ لَا فَقْرَرَ كَالْجَهْلِ... (نهج البلاغہ، حکمت ۵۲)

عقل سے بڑا کر کوئی ثروت نہیں اور جہالت سے بڑا کر کوئی بے مسائل نہیں.....

اسی طرح امام صادقؑ فرماتے ہیں کہ

كَادَ الْفَقْرُ أَنْ يَمْكُونَ تَكْهُورًا.....

یعنی غربت اور فقر انسان کو فرنگ بچا دیتا ہے۔ یہ اسی تناظر میں کہا گیا ہے چونکہ روزہ مرہ کی مشکلات انسان کو مقصد سے دور کر دیتی ہیں۔ اگر کوئی مومن ہوتا وہ ایمان بھول جاتا ہے، اگر کوئی بہت بڑا فلسفہ ہوتا وہ فلسفہ بھول جاتا ہے۔ روزہ مرہ کی مشکلات کی وجہ سے خدا پرست خدا کو بھول جاتا ہے اور آج یہ حریب دشمن کے پاس موجود ہے کہ اس قوم کو روزہ مرہ کی مشکلات میں مشغول رکھو۔ ہماری تاریخی مشکلات بھی ہیں لیکن وہ ہمیں اتنا پریشان نہیں کرتیں جتنی روزہ مرہ کی مشکلات پر پریشان کرتی ہیں۔ مثلاً مل ادا نہیں ہو رہا، مل زیادہ بن رہا ہے، بھلی کی لوڈ شیڈنگ بہت زیادہ ہے، لوڈ شیڈنگ کے باوجود مل بہت زیادہ آ رہا ہے، بھلی موجودتہ ہونے کے باوجود مل اتنا ہی آ رہا ہے یہ ہماری روزہ مرہ کی مشکلات ہیں اور جب تک یہ قوم روزہ مرہ کی مشکلات میں گھری رہتی اسے ہرگز اس کی بخوبی نہیں ہو گی کہ اس کے ملک میں ہو کیا رہا ہے؟ چونکہ سوچنے کا موقع ہی نہیں ملے گا۔ روزہ مرہ کی مشکلات انسان کو سوچنے کا موقع تک نہیں دیتیں مثلاً دین شناسی اور اللہ کی معرفت حاصل کرنے کا موقع نہیں دیتیں۔

کسی مجہد ایک جوان نے مجھ سے کہا کہ یہ باتیں جو آپ کرتے ہیں ہماری سمجھ میں نہیں آتیں۔ میں نے

۱۔.....(نهج البلاغہ، حکمت ۵۴) ۲۔.....(الکافی -الکلینی،الجزء ۲،صفحہ ۴۳۰) (بصائر ذوقی

السمیر فی لطائف السکاب العزیز،المؤلف: مجدد الدین ابو طاهر محمد بن یعقوب

الفیروز آبادی،الجزء ۴،صفحہ ۳۹۹)

کہا کیوں نہیں آتی؟ میری باتیں تو اور دوزبان میں ہی ہوتی ہیں تو انہوں نے کہا اس وجہ سے سمجھ میں نہیں آتیں کہ ہماری روزمرہ کی مشکلات بہت زیادہ ہیں لہذا ہم ان مسائل کی طرف سوچ ہی نہیں سکتے۔ حکومتوں کا فریضہ یہ ہے کہ امتوں کو آسانش و رفاه فراہم کریں تاکہ قومیں آسودگی سے ارتقاء نشوونا کر سکیں اور امتوں کا شعور بلند ہو سکیں جب روزمرہ کی مشکلات انسان کے دامن گیر ہو جائیں تو اس وقت پرکھ بھی نہیں ہو سکتا۔

اس وقت اختلافات کو ہوا دینے اور حماقتوں و بیوقوفیوں کی گنجائش نہیں ہے۔ ہماری مشکل یہ ہے کہ آج امت میں کرامت، شرف اور عزت کا بحران ہے۔ آج خدا سے اس رحمت کو طلب کرنے کی ضرورت ہے کہ جس کے ذریعہ پاکستان، امت، دین اور اس کے مقدسات کی حرمت باقی رہے۔ آیا ہم یہ کہیں کہ خدا یا ہمیں آئا، چنا، چاول اور بکلی زیادہ دے۔ جس بحران سے پاکستان اور دین و ملت کا وجود خطرے میں پڑ گیا ہے کیا وہ آئے و بکلی کا بحران ہے؟ یہ بحران مصنوعی ہے تاکہ آپ اصلی بحران کی طرف متوجہ نہ ہوں اور اگر بکلی پڑی جائے تو آپ کسی کھنٹے بیٹھ کے پیچھے لگے رہیں گے کہ یہ کیا ہو رہا ہے؟ یہ کیا ملک ہے؟ تاکہ اس اندر میرے میں آپ کی نظر وں سے بہت ساری چیزوں چھپ جائیں۔ اسی طرح جب یہ بحران کسی دوسرے ملک جاتے ہیں تو بجاۓ قوم کی مشکلات حل کرنے کے وہاں سے ڈیکشن (Dictation) لے کر آتے ہیں۔

حکمرانوں کا اپنی قوم پر اعتماد نہیں

### حکمرانوں کا اپنی قوم پر اعتماد نہیں

درحقیقت ان حکمرانوں کا اپنی قوم پر کوئی اعتماد دایمان نہیں ہے۔ یہ ہرے اپنی قوم کا ایجذہ لے کر دوسرے ممالک نہیں جاتے بلکہ دوسرے ملکوں کا ایجذہ لے کر اپنی قوم میں آتے ہیں۔ اگر ان کا اپنی قوم پر ایمان ہوتا تو یہ کبھی بھی دوسروں کی طرف نگاہ نہ کرتے اور اپنی قوم کے سہارے بات کرتے۔ آج ایرانی پر یزیدیت پوری دنیا کی نظر وں کا محور ہتا ہوا ہے۔ یہ کس جرأت و شجاعت و شہامت کے ساتھ آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر بات کرتا ہے۔ ایک وقت ایسا تھا کہ جب ایرانی وفد بڑی نیشیں کر کے کسی ملک کے عہدہ دار سے ملاقات کا وقت لیتا تھا لیکن ایک وقت ایسا بھی آیا کہ جرمنی، برطانیہ اور فرانس کے وزراء خارجہ کو بڑی مشکل سے منت کر کے ایرانی

پر یونیٹ سے وقت لینا پڑا۔ انہوں نے کہا کہ آپ پوری یونیٹ کی انویسٹمنٹ روک دیں یہ تم آپ کو فراہم کریں گے تو ایرانی پر یونیٹ نے کہا کہ آپ کس ریٹ (Rate) پر دیں گے؟ جب انہوں نے کوئی ریٹ بتایا تو پر یونیٹ نے ان کو جواب دیا کہ آپ سب اشیٰ پا درز ہو اب آپ انویسٹمنٹ روک دیں، ہم اپنا کام جاری رکھیں گے اور جب کامیاب ہو جائیں گے تو آپ کو اس سے کہیں زیادہ ستامہیا کریں گے۔

یہ زبان انہوں نے کسی مسلمان ملک سے کبھی نہیں سنی تھی لہذا انہوں نے فوراً بیان دیا کہ یہ عجیب پر یونیٹ ہے جو دیپلمی (Diplomacy) کی زبان بھی نہیں بولتا۔ وہ اس لئے ایمان، اعتناد توکل کی زبان بولتا ہے اور اس وجہ سے کسی سے نہیں گھبراتا کیونکہ اسے صرف اپنے سامنے ڈھن ہی نظر نہیں آتے بلکہ یہچہ اپنے عوام بھی نظر آتے ہیں اور سر پر خدا کا سایہ بھی نظر آتا ہے۔ لہذا جب تک ہمارے ملک کے حکمران اپنی قوم پر اعتناد ایمان نہیں رکھیں گے یہاں ملک، قوم، دین، عزت، شرافت و کرامت کو بھی نہیں پہنچ سکتے۔

### احساس زیان اور بیداری کی ضرورت

آج ان بے توقوں سے ملک آزاد کرنے کی ضرورت ہے اور یہ ایشیان سے نہیں ہو گا بلکہ شعور و بیداری سے ہو گا۔ سب سے پہلے قوم اپنی قیمتی میراث کے لٹ جانے کا احساس کرے۔ سامنہ سال سے زائد عرصہ تک یہ قوم بار بار اپنی کو ووٹ دیتی رہی ہے جو ملک کو لوٹ کر گئے ہیں۔ اس کی مثال کیلئے مولا ناروم نے جو کہ خود صوفیاء میں سے تھے ایک واقعہ ذکر کیا ہے۔

ایک صوفی بھوکا تھا اور اپنے گدھے پر سوار ہو کر کھانے کی ٹلاش میں گھوم رہا تھا۔ راہ چلتے ہوئے وہ ایک خانقاہ کے قریب سے گزر جہاں ایک دیا جل رہا تھا اور کچھ صوفیاء بیٹھے ہوئے تھے۔ وہ یہ بھاکہ شاید یہاں کچھ کھانے کو کل جائے گا لہذا خانقاہ میں چلا گیا۔ سب صوفی بہت خوش ہوئے کہ یہ ضرور کچھ کھانے کے لئے لا یا ہو گا کیونکہ انہیں خود ایک ہفتے سے کھانا نہیں ملا تھا۔ جب انہوں نے صوفی سے پوچھا کہ آیا کچھ کھانے کیلئے لائے ہو تو اس نے کہا کہ میرے پاس کچھ نہیں ہے اور میں خود کھانے کے لئے آیا ہوں لیکن ان صوفیاء کی نگاہ اس کے گدھے پر

پڑگی الہذا انہوں نے اس صوفی کو باتوں میں مشغول کر دیا اور اس کا گدھا پکا کر کھالیا۔ صوفیاء کا ایک طریقہ کار ہے کہ وہ اپنی عبادت یا ایک خاص مساجع کی محفل میں رقص اور در کرتے ہیں۔ ایک ہفتہ کی جگہ کے بعد جب ان کا پہیٹ بھرا تو انہیں وہ رقص دور دیا اور آیا الہذا سب نے اٹھ کر دھال مارنا شروع کر دیا اور ایک در بھی ساتھ تحریر کرتے رہے کہ خربرفت و خربرفت یعنی گدھا گیا، گدھا گیا۔ جب انہوں نے مل کر گانا اور قدموں کو زمین پر مار کر رقص کرنا شروع کیا تو وہ صوفی بھی آگیا جس کا گدھا تھا۔ اس نے دیکھا کہ اتنی خوبصورت محفلی مساجع ہے الہذا وہ بھی ان کے ساتھ شامل ہو گیا اور نماج نماج کرو ہی ورد کرتا رہا جو سب صوفی کر رہے تھے۔ جب سب کچھ تم ہو گیا تو اس صوفی نے وہاں سے جانے کا رادہ کیا اور خانقاہ کے خادم سے پوچھا کہ میرا گدھا کہاں ہے؟! خادم نے کہا کہ وہ تو ہم نے پکا کر کھالیا ہے۔ اس نے کہا کہ تم نے مجھے کیوں نہیں بتایا؟ خادم نے کہا کہ میں تو بتانے آیا تھا لیکن تو اتنا حکم رقص تھا اور ان کے ساتھ وہ میں لگا ہوا تھا کہ میں سمجھا کرتے نے اپنی رضاخوشی سے ان کو گدھا بخش دیا ہے۔

آج ہماری حالت یہی ہے۔ یہ بے وقف سیاستدان اور بے وقف لاہما را گدھا پکا کر کھاچکے ہیں اور اس ملک میں دھال ڈالے ہوئے ہیں لیکن اس دھال میں عموم بھی شامل ہو جاتے ہیں۔ الہذا اقبالؒ رسول اکرم حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کے حضور اپنے درود کا انطہار کرتے ہیں:

لے ما و صبا اکملی والے سے جا کیو بیغام مرا

قبضے سے امت بیچاری کے دین بھی گیا ذہنا بھی گئی.....

اے با صبا اکملی والے سے میرا بیغام کہہ دینا کہ اس بیچاری امت کے قبضے سے دین و دنیا دنوں طے

گئے اور پھر اس مساجع کے لٹ جانے پر اس کو حساسی زیاد بھی نہیں ہے۔

وائے ناکامی! مساجع کا روان جاتا رہا

کاروان کے دل سے احساس نہیں جاتا رہا.....

نہ صرف یہ کہ احساس زیاد چلا گیا بلکہ ان کے ساتھ اٹھ کر اسی رقص میں مشغول بھی ہو گئے۔ جو سیکولرزم اور برآزم کے نظرے لے کر آئے اور ہم سے دینی اندراجمیں کر لے گئے آج بعض مددیشیں بھی ان کے ساتھ اس رقص میں شامل ہو گئے ہیں۔ جنہوں نے اس ملک کو تباہی کے دہانے پر پہنچا کر قوم کو بھی اپنے ساتھ لے گا یا ہے، انہی سے قوم امیدیں باندھ کر بیٹھی ہوتی ہے کہ بڑی تبدیلی آنے والی ہے جبکہ یہ سادگی اور خیال خام ہے۔ ان لوگوں کو پاکستانیوں کی مشکلات کا نہ علم ہے اور نہ یہ ان کو حل کرنے میں شجده ہیں۔

### پاکستان میں الیکشن کا ڈھونگ

کبھی کبھی اس ملک میں الیکشن کا ڈھونگ بھی رچایا جاتا ہے اور کافر ٹیڈیز (Candidates) ووٹ مانگتے آتے ہیں تو اس وقت اندازہ ہوتا ہے کہ ان کو پاکستان کی ساری مشکلات کا علم ہے۔ اس وقت یہ ملک کی علاقائی، قومی، اجتماعی، سیاسی، اقتصادی، تعلیمی اور مالی مشکلات کا تذکرہ کرتے ہیں اور وعدہ بھی دیتے ہیں کہ اگر آپ ہمیں ووٹ دیں تو ہم آپ کی ساری مشکلات حل کریں گے۔ 65 سال سے زائد عرصے سے پاکستانی قوم ان کے وعدوں پر اعتماد کر کے کسی نہ کسی کو مجن لیتی ہے تاکہ ہماری مشکلات حل ہو جائیں گی لیکن جب ان کا دور ختم ہوتا ہے تو ہمیں مشکلات اپنی جگہ باقی رہتی ہیں اور کئی گنازیادہ مشکلات مزید پیدا ہو جاتی ہیں۔ پھر ہماری امیدیں دوبارہ انہی سے جاگتی ہیں۔

پاکستان کے اندر نہ لے الیکشن ہوتے ہیں۔ یہاں الیکشن سے پہلے اتنی تجھی پاکستانیوں کو نہیں ہوتی جتنی امریکیوں کو ہوتی ہے۔ امریکی سفیر ایک ایک کافر ٹیڈیٹ اور پارٹیوں کے سربراہوں سے آکر ملتا ہے اور بعد میں کہتا ہے کہ ہم الیکشن دیکھ رہے ہیں اس میں دھاندہ لی نہیں ہونی چاہئے۔ اس کے بعد جب الیکشن ہو جاتے ہیں اور ابھی حکومت بننے کے مراحل میں ہوتی ہے جس کیلئے کسی نے طزاً یہ تعبیر استعمال کی تھی کہ حکومت ابھی میںنماہ والطین کی حالت میں ہوتی ہے تو یہ لوگ پھر ڈکٹیشن دیتے جاتے ہیں۔

اسکے برعکس جب ایران میں انتخابات ہوتے ہیں تو پوری دنیا کو بخار چڑھ جاتا ہے اور ساری دنیا کا امیدیا

عجیب و غریب اول فول کہنا شروع کر دیتا ہے لیکن جس دن ایکشن ہوتے ہیں اس دن سے ان کے لبوں پر مہر لگ جاتی ہے مثلاً پاکستان کے بڑے نام نہاد صحفی جنہوں نے کہا ہوا تھا کہ اب کوئی ایکشن میں نہیں آئے گا اور پونچ ایکشنوں پر کوئے بولیں گے لیکن جب بڑی تعداد میں ووٹ پڑے تو پھر خاموشی چھا جائی۔ ایران کے ایکشن میں دشمن کے شور شرابے کی ایک وجہ سیکی ہے کہ یہ امریکہ کو اپنے ملک کے ایکشن پر اڑانداز نہیں ہونے دیتے۔ پوری دنیا میں ایکشن ہوتے ہیں لیکن وہ امریکہ سفر کو دہاں آئے نہیں دیتے لیکن پاکستان میں امریکیوں کا دائی گی حضور رہتا ہے۔ وجہ یہ ہے کہ ہمارے اندر تفرقہ ہے اور تفرقہ نے ہمیں کمزور کر دیا ہے۔ سازشیں تفرقہ کے پیٹ سے لختی ہیں۔ ان سارے مسائل کے علاج اور ان سارے دردوں کے ندوے کیلئے ہم ملک، قوم، ملت اور امانت مسلمہ سے صرف ایک چیز مانگتے ہیں اور وہ وحدت ہے۔

یہ بات ملے شدہ ہے کہ آپ ہزاروں ایکشن لڑیں، لڑوائیں اور ووٹ ڈالیں لیکن حکومت واشنگٹن سے ہی بنے گی۔ آپ ہزار انکار کریں مگر حکران وہیں سے آئیں گے۔ یہاں جس سے عوام کو نفرت ہو جاتی ہے وہ دوبارہ محظوظ بن جاتا ہے اور بھاری میںٹیٹ لے کر پھر آ جاتا ہے۔ پس یہ تعجب آئیزا اور سحر آئیزا ملک ہے کہ جس میں ووٹ پاکستان میں ڈلتے ہیں اور نتیجہ واشنگٹن سے لکتا ہے لہذا کوئی ووٹ دے کر یہ نہ سمجھے کہ میں نے اپنا فریضہ انجام دے دیا ہے اور اب میری گردن پر کوئی ذمہ داری نہیں پہنچ لکھا۔ آپ کی گردن پر پہلے سے زیادہ بوجھا چکا ہے کیونکہ ان سیاسی ہمروں کی ڈور بہت دور سے ہلائی جا رہی ہے۔

### سیاسی مہروں کی تبدیلیں ذریعہ نجات نہیں

ایکشن کے بعد لوگ مطمئن ہو جاتے ہیں کہ چونکہ اب نیا سیٹ اپ آگیا ہے لہذا اب ہماری ساری مشکلات حل ہو جائیں گی جیسے پہلے قوم کو بڑی امیدیں پیدا ہوئی تھیں اور کلی گلی نفرے لگاتے تھے کہ ساری مشکلات حل ہو گئیں لیکن جب وہ گئے تو آنا بھی ساتھ لے گئے لیکن اب تک کی بھی فکر کرنی چاہئے کہ کہیں یہ بھی ہاتھ سے نہ چلا جائے۔ حکومتیں جتنی بھی بدلتیں لیکن ان سے بے جا امیدیں بھی نہ باندھیں کیونکہ یہ سارے انہی کے مہرے ہیں

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فرضہ 421

اور کہیں اور سے قوم کے اوپر سلطنت کئے جاتے ہیں۔ اس ملک کی بھادڑ کا راستہ ایکشن اور ڈیلینگ (Dealing) کرنے والے حکمران نہیں ہیں کہ جن کی نگاہیں واٹکشن پر گئی ہوئی ہیں اور ان کے سفیر انہیں روز نئے نئے ڈیکشن دینے کیلئے آتے ہیں۔ پر اصل سیاسی شطرنج کے مہرے ہیں جو اپنی قوم کا کوئی مطالبہ نہیں مانتے جبکہ شیطانی طاقتوں کا ہر مطالبہ ذلت کے ساتھ قبول کرتے ہیں۔

شطرنج کی ایک بساط بھی ختنی ہوتی ہے اور اُس کے اوپر خانے بننے ہوتے ہیں۔ اس میں دو کھلاڑی آپس میں بیٹھ کر کھیل رہے ہوتے ہیں اور ہر ایک کا اپنا لشکر ہوتا ہے اور اُس لشکر میں مختلف مہرے ہوتے ہیں۔ یہ دونوں کھلاڑی بساط پر موجود خانوں پر شطرنج کے مہروں کو آگے پیچے کرتے رہتے ہیں اور ایک دوسرے کو ٹکلت دیتے ہیں۔ اسی طرح ذمہن کی سیاست بھی شیطانی شطرنج کی بازی ہے۔ شطرنج کے کھیل میں مہروں کی کوئی اہمیت نہیں ہوتی بلکہ کھلاڑیوں کی اہمیت ہوتی ہے۔ کھلاڑی یہ دیکھتا ہے کہ اس وقت کس مہرے کی ضرورت ہے لہذا مقابل کی چال کے مطابق دونوں اپنے اپنے مہروں کو آگے پیچے کرتے رہتے ہیں۔ لہذا جب ملک میں سیاست دانوں کو آگے پیچے کیا جائے تو ہمیں خوشی میں بغایب نہیں بجانی چاہیں کیونکہ یہ انہی کے مہرے ہیں چاہے وہ وردی، کوٹ، ٹائی، روپیہ یا شلوار قمیض کے لباسے میں ہوں۔ ان سے امید نہ لگائیں کہ یہ ملک بچائیں گے۔ اگر یہ ملک کو بچانے والے ہوتے تو ملک کو اس حال تک نہ پہنچاتے، ملک دشمنوں کے اشارے پر نہ ناچھتے، انہیں اپنی قوم، دین و مذہب کی فکر ہوتی۔ قوم جو مطالبه کرے انہیں اُس کی کوئی پرواہ نہیں ہے لیکن باہر سے ایک ٹیلفیون آجائے تو فوراً اُس کو نجام دے دیتے ہیں۔

اسی طرح آج دنیا کے اہم ترین مسائل کے بارے میں یوائین او (UNO) میں بیٹھ کر اقدامات کیے جاتے ہیں جس میں عرب ممالک اور مسلمانوں کی بڑی نمائندگی موجود ہے لیکن وہاں بڑی سادگی سے اسرائیل کے حق میں اور فلسطینیوں کے خلاف قراردادیں پاس ہو جاتی ہیں۔ یہ مہرے ملت کے نمائندے نہیں بلکہ امریکہ کے نمائندے ہیں۔ مسلمانوں کی عرب سر زمینیں ہوں یا غیر عرب انہوں نے ذلت کا طوق اپنے گلے میں ڈالا اور شکوہ گدائی اپنے ہاتھ میں پکڑ کر اپنے ساتھ اپنی امتوں کو بھی ذیل درسا کیا۔ ان حکمرانوں نے اپنی قوموں کے

اندر بھی غیرت کے ساتھ دین کیلئے آواز اٹھانے والی حس مار دی۔ اگر کوئی فوجی نقطہ اپنے آپ کو رسوا کر کے پیر کوں (Barracks) میں واپس چلا گیا ہے تو یہ انہوں نے جان بوجہ کر کیا ہے۔ اس سے فوج کو بھی رسوا کرنے کی کوشش کی گئی کہ اگر ڈیل کر کے آنے والے مہروں سے اسن پر قرار نہیں ہو سکتا تو فوج کے ذریعہ بھی نہیں ہو سکتا۔ پس یہ سیاسی مہرے ملک و قوم کو نجات نہیں دلائے سکتے۔

### تفرقہ و اقدار کی جنگ کا اسلحہ

اس وقت عاقبتِ اندر کی کا وقت ہے۔ ہم پر بھار کی جنگِ مسلط ہو چکی ہے اور ہم کو یہ جنگ لڑنی ہے۔ یاد رکھیں کہ یہ بندوقوں سے لڑنے کی جنگ نہیں ہے بلکہ تفرقہ کی جنگ وحدت سے چیتی جاسکتی ہے۔ اقدار کی جنگ کی اور طریقے سے چیتی جاتی ہے جبکہ اقدار کی جنگ کی اور طریقے سے۔ سید الشہداء صلی اللہ علیہ وسلم جو لٹکر کر بلاے کر گئے تھے وہ اقدار کی جنگ چیتنے والا لٹکر نہیں تھا۔ آپ اس لٹکر میں صرف اگست نما جگہو ساتھ لے کر گئے تھے۔ سید الشہداء صلی اللہ علیہ وسلم کے لٹکر کے اندر کون سی ہستیاں شامل تھیں؟ اس لٹکر کے اندر نبی ﷺ کی بیٹیاں تھیں، بخدراتِ عصمت و طہارت تھیں؟ آیا خواتین اقدار کی جنگ لڑنے کے لئے جاتی ہیں؟ خواتین اقدار کی جنگ نہیں لڑ سکتیں لیکن اقدار کی جنگ جیسی خواتین لڑ سکتی ہیں وسیکی کوئی بھی نہیں لڑ سکتا، لیکن کون سی خواتین؟ باپرده، بابا حیا، باطھارت اور باعصمت خواتین اقدار کی جنگ جیت سکتی ہیں۔ اس لئے سید الشہداء صلی اللہ علیہ وسلم کے لٹکر نے اقدار کی جنگ جیت لی۔ ہر جنگ کا اسلوب الگ ہوتا ہے۔ تفرقہ کی جنگ کا اسلوب کافکوف، بارود، نیک اور میراں نہیں ہے بلکہ اس جنگ کا اسلوب وحدت و بیداری ہے۔ آج سب سے بڑا واجب اس مملکت پاکستان اور اس کی ناموں کو بچانا ہے۔ یہ قوم وحدت کے ذریعہ فوج، ملک اور دین و مذہب کو بھی پچا سکتی ہے۔ جس دن عالم اسلام میں یونیٹی (Unity) ہو گئی، جس دن مسلمان اخوت کے قرآنی رشتے میں پیوست ہو گئے اس دن اسلام دُنیا پر چھا جائے گا لیکن ہم نے سوائے قرآنی رشتے کے اپنی مرثی سے بہت سے سکنی رشتے اپنالئے ہیں۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
الْحٰمِدُ لِلّٰهِ الْعَظِيْمِ  
لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ  
كُلُّ هُوَ بِحِلٍّ

## اپنی مرضی کا دین نہ اپنانیں

قرآن مجید نے مومنین کا آپس میں یہ رشتہ ذکر کیا:

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَاصْبِلُهُمْ بَيْنَ أَخْوَيْهِمْ.....

مومنین تو اپس آپس میں بھائی بھائی ہیں لہذا اپنے بھائیوں کے درمیان اصلاح کرو.....

مومنین آپس میں رشتہ اخوت میں غسلک ہیں - ہمیں اپنی پسند اور مرضی کی دینداری کی اجازت نہیں

ہے۔ اللہ تعالیٰ کافر ما نہیں ہے:

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ يَغْمَدُونِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًا.....

آج ہم نے تمہارے دین کو تمام کر دیا اور تمہارے لئے نعمت کو کامل کر دیا اور تمہارے لئے اسلام کو

بعنوایں دین پسند کر لیا ہے یعنی اللہ کی مرضی در حق کا دین اسلام ہے اور ہمیں یہی دین اپناتا ہے۔ جس طرح ہمیں اللہ کی مرضی کا دین اپناتا ہے اسی طرح ہم دینداری یعنی اپنی مرضی کی کہیں اپنا سکتے۔

دینداری سے مراد دین کے ساتھ انسان کا رابطہ و تعلق ہے یعنی دین کو اپنانے اور اپنے وجود میں منتقل

کرنے کی کیفیت دینداری ہے۔ دینداری کیلئے بھی اللہ نے کچھ اصول، خالیے اور قاعدے مقرر فرمائے ہیں اور ہمارا کام ان اصولوں، ضالطبوں اور قاعدوں کو اپنی زندگیوں پر تائید کرنا اور ان کی پیروی کرنا ہے۔ جو لوگ ان

ضالبوں اور اصولوں کو نہیں مانتے یا نہیں اپناتے تو قرآن مجید ان کی سختی سے نہ مت کرتا ہے۔ قرآن میں نہ مت کوں کا ایک خوبصورت مجموعہ موجود ہے کہ کون کون سے لوگ نہ مت یافتے ہیں۔ جو لوگ ناپسندیدہ رویوں کو احتیار کرتے ہیں قرآن ان کے بارے میں خاموش نہیں ہے اس کے برکش آج بعض لوگ یہ تلقین کرتے ہیں کہ ہر ایک کو اپنی قبر

میں جانا ہے، جبکہ یہ مغالطہ ہے۔

## جملہ حق، مراد باطل

صدر اسلام میں مسلمانوں میں خارج نام کا ایک گروہ پیدا ہوا جس کی اسلام شناختی کمزور و ضعیف تھی۔ وہ خوبی میں مشکل میں پڑے اور پوری امت کو بھی مشکل میں ڈالا اور آج تک اس اثرات باقی وجاری ہیں۔ قرآن مجید کی آیت ہے:

*إِنِ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ.....*

خارج نے اس آیت کو لے کر نعرہ بنا کر لا حکم الا اللہ یعنی اللہ کے علاوہ کسی کو حق حکومت حاصل نہیں ہے، الہادوہ خلفاء کی حکومت کی ثقہ کرتے تھے اور خصوصاً امیر المؤمنین ﷺ کی حکومت کی نعمت کرتے تھے۔ کہتے تھے کہ نہ صرف علیٰ کو حق حکومت نہیں ہے بلکہ کسی انسان کو حق حکومت حاصل نہیں ہے۔ حکومت فقط اللہ کا کام ہے۔ امیر المؤمنین ﷺ نے ان کا یہ نعرہ ساز اور فرمایا:

*كَلِمَةُ حَقٍّ يُرَاذُ بِهَا بَاطِلٌ.....*

یا ایک کلمہ حق ہے لیکن اس سے باطل معنی مراد لئے گئے ہیں.....  
فرمایا کہ نعرہ تو حق ہے لیکن اس سے جو مراد لیتے ہیں وہ باطل ہے۔ انہوں نے اس آیت کی غلط تفسیر دوچیخ کی ہے اس وجہ سے خود بھی گمراہی میں جلتا ہوئے اور دوسروں کو بھی گمراہ کر رہے ہیں۔

اسی طرح آج بھی بعض لوگ ظاہر جو مطلب بیان کرتے ہیں وہ حق ہوتا ہے لیکن مراد باطل لی جاتی ہے از جملہ بھی بات کہ ہر ایک نے اپنی قبر میں جانا ہے۔ جب ہر ایک نے اپنی قبر میں جانا ہے تو آپ کو کیا تکلیف ہے، ہر انسان جو مرضی میں آئے کرے، آپ سے کسی اور کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا۔ حالانکہ یہ بات اپنی جگہ پر درست ہے کہ ہر ایک نے اپنی قبر میں جانا ہے لیکن اس سے مراد باطل لی جاتی ہے۔ باطل مراد یہ ہے کہ آپ کو کسی سے کوئی سروکار نہیں ہونا چاہیے یعنی آپ امر بالمعروف و نهى عن المکر کا حق نہیں رکھتے چونکہ آپ کو اس کی قبر میں

مَوْلَدُ  
مُحَمَّدٌ  
مُحَمَّدٌ  
مُحَمَّدٌ

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افريضہ      (425)

نہیں جانا پکھہ وہ خود اپنی قبر میں جائے گا، خود اپنے سوالوں کا جواب دے گا اور آپ سے اُس کے مکرات اور  
بداعمالیوں کے بارے میں سوال نہیں کیا جائے گا۔ ایک اور غلط بات یہ کرتے ہیں کہ

تجھے کو پرائی کیا پڑی اپنی نبیذتو  
یہ مقولہ قرآن و تعلیمات پنجبر اکرم ﷺ کی صراحت اور بیانات، مسلمات و احتجات دین کی روح کے  
خلاف ہے۔ رسول یہ فرماتے ہیں:

مَنْ أَصْبَحَ لَا يَهْتَمُ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ بِمُسْلِمٍ ... ۱

یعنی اگر مسلمان پوری زندگی میں ایک دن اس عالم میں صحیح کا آغاز کرے کہ اُس دن امور مسلمین و  
مومنین و امور اسلام میں کوئی دلچسپی نہ لے، کوئی اہتمام و اقدام نہ کرے تو اُس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں  
ہے۔ پہنچ عبادتیں کرتا رہے لیکن اگر وہ امت مسلم سے متعلقہ مسائل میں دلچسپی نہیں لیتا تو کم از کم اُس دن کیلئے  
دین سے باہر ہے۔

اگر افغانستان پر حملہ ہوتا ہے تو یہ بھی پاکستان پر عی حملہ ہے، اگر ایران پر ہوتا ہے تو یہ بھی پاکستان پر عی  
حملہ ہے۔ کسی بھی اسلامی خطے پر حملہ در حقیقت پاکستان پر حملہ ہے اور اگر پاکستان پر حملہ ہوتا ہے تو یہ ساری دنیا نے  
اسلام پر حملہ ہے۔ حکمرانوں نے ہمارے کاؤنوں میں غلط پھونکا کہ

تجھے کو پرائی کیا پڑی اپنی نبیذتو  
یہ پرانے منصوبے اور اجنبیوں نے کراس ملک کے اندر آتے ہیں لیکن قوم سے کہتے ہیں کہ وہرے  
ملک کے مسلمانوں کی بات نہ کرے۔ یہ قوم کو جو درس دیتے ہو اس پر خود مل کیوں نہیں کرتے؟ یہ کیوں اپنے اندر  
غیرت دیتی، غیرت ملکی و غیرت قومی پیدا نہیں کرتے؟ تاکہ کوئی ان کا محاسبہ اور پوچھ گئے کہ کسے کہ کراس ملک کو  
یہاں تک کیوں پہنچایا ہے؟ انہوں نے آج مسلمان کو مسلمان کا دشمن بنادیا تاکہ کوئی ان سے سوال نہ کر سکے۔ اس

۱۔.....(الكافی -الکلبی، باب الاهتمام بامور المسلمين والنصح بهم ونفعهم،الجزء ۲،صفحة ۲۳۵)

کے بجائے امت نے آئے اور بھلی کے مطالبے شروع کر دیے ہیں۔ یہ آپ کے اصلی مطالبے نہیں ہیں بلکہ آپ کے اصلی مطالبے یہ ہونے چاہتے ہیں اسیں، صلح، اخوت اور بھائی چارہ دو، اس ملک و قوم کو بچا کا اور اس کی حرمت کا دفاع کرو لیں آٹا اور بھلی ہمیں اس کام کی اجازت نہیں دیتے۔

لہذا کسی ایسے خرافاتی اور مگراہ کن جملہ و نفرے پر کانہ وہریں جو انسان کو معاشرے کی نجات دلانے والے راستے پر چلتے اور اپنے بینادی حقوق کے حصول سے روکتا ہو۔ ہمیں اس ملک و قوم کو تو قوں سے نجات دینی ہے اور یہ کام اس ملک کے ٹھنڈا فراہ مکن خوبی انجام دے سکتے ہیں۔

### عقلمند عقلمندی کا ثبوت دیں

اب وقت ہے کہ یہ ملک احقوں، تنفرق بازوں اور دہشت گردوں سے چڑیا جائے۔ آیا واقعہ ان سے یہ سب کچھ چڑا کر آپ کو دے گا؟! اس نے تو خود یہ ملک پاکستانی قوم سے لے کر دہشت گردوں اور ان کی سرپرستی کرنے والوں کے حوالے کیا ہے۔ یہ کام اس ملک کے ٹھنڈوں کا ہے۔ اس ملک کی اکثریت ٹھنڈی ہے لیکن مصیبت اور الیہ یہ ہے کہ ٹھنڈا خاموش، عافیت طلب اور آرام طلب ہیں، جو اپنے گھروں میں بیٹھے ہوئے ہیں۔ یہ اپنی ذاتیات کے قائل ہیں اور صرف اپنے برنس کو بچانے میں لگے ہوئے ہیں لیکن قوم اور معاشرے کی لگنہیں ہے ورنہ یہ ملک بچایا جاسکتا ہے۔ یہ ہمدران قوم کے دوں پر ایک بوجھ ہیں لہذا ان سے ہرگز توقع نہ کرنا کہ یہ ملک کو پچائیں گے۔ انہیں ملک سے ہرگز محبت نہیں ہے اور یہ جھوٹے دوے کرتے ہیں بلکہ اس ملک سے عوام کو محبت ہے۔ سب سے پہلے دین سے محبت کرنی ہے چونکہ دین ہمیں سکھاتا ہے کہ اپنی قوم سے بھی محبت کرو اور دین کہتا ہے کہ اپنے دلن سے بھی محبت کرو۔ اگر دین چھوڑ کر وطن اور قوم سے محبت کرو گے تو یہ بت پرست اور قوم پرست ہو جائے گی لیکن جب دین کہتا ہے کہ تیرے ملک و قوم پر آنحضرت آجائے تو اس کا بھی وقار کرنا ہے تو یہ خدمت و عبادت ہو جاتی ہے اور یہ کام آپ کو کرنا ہے۔ آپ نے اپنے ملک کو سیاسی و مذہبی پیو قوں سے بچانا ہے اور یہ سب کی ذمہ داری ہے۔ بعض اوقات لوگ فوراً اٹال دیتے ہیں اور گیئد کسی اور کی طرف پھینک دیتے ہیں جیسی حالات کثاثے سے بات

بُنْجَانِي  
بُنْجَانِي  
کا پُرہ  
پُرہ

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بمار افریضہ 427

بُنیٰ نہیں ہے۔ یہ کام ہمیں کرنا ہے اور اس کے بغیر چارہ نہیں ہے ورنہ آپ کی نصیلی بھی اسی آگ میں جلتی رہیں گی جس میں آج یہ ملک جل رہا ہے۔ اگر ترقہ کو ہم اپنی انگلی نسلوں کیلئے چھوڑ کر جائیں گے تو وہ یہی سوچیں گے کہ ہمارے آباء و پیش رو کتنے یہ قوف تھے کہ ہمارے لئے ترقہ، آگ، فتنہ، دہشت گردی، قتل و غارت اور ناامنی چھوڑ کر گئے ہیں لہذا اپنی نسلوں اور مستقبل پر حرم کریں اور میدان میں آئیں۔

میدان میں آنے کے لئے بے دوقوف کو زیادہ مشکلات پیش آتی ہیں جبکہ عکندوں کو اتنی مشکلات درپیش نہیں ہوتیں۔ وہ کلاشکوف، بارود، بم، خودکش بمبار، امریکی ایجنڈہ، یورپین یونین کے مفاہمات اور غیروں کی حکمت و حکومت کو بیہاں پر لا گو کرنے کے لئے لاتے ہیں لیکن آپ کو بارود و اسلحے کی ضرورت نہیں ہے بلکہ آپ صرف اپنی موجودیت، اجتماع اور وحدت سے آسانی کے ساتھ یہ سب کچھ یہ قوفوں کے ہاتھ سے واہیں لے سکتے ہیں۔ آج حالت یہ ہو گئی ہے کہ یہ قوف بول رہا ہوتا ہے اور سمجھدار سن رہے ہوتے ہیں۔ یہ قوف کو دوست دے کر سمجھدار اس کو اعوانوں تک پہنچادیتے ہیں اور جب وہ بیوقوفیاں کرتا ہے تو پھر کہتے ہیں کہ یہ کیا کر رہا ہے؟

آپ وحدت کیلئے اپنا نامم و میتھے، پیٹک اپنا جان ندیں بلکہ اس کو سنبھال کر رکھیں اور خدا آپ کی جان کو سلامت رکھ لیکن ایسا نہیں ہے کہ آپ بچا یہیں گے تو فتح جائے گی بلکہ وہ جیکٹ مہن کر کی جگہ بھی آجائے گا۔ پھر جو جان اور نامم بچا بچا کر ذخیرہ کر رکھا ہوا ہے یہ اسی حادثے میں نکل جائے گا۔ اس سے پہلے کہ وہ ہمارے سراغ میں آئے آپ اس سے یہ ملک اور دین آزاد کروالیں۔

آج دہشت گرد نہیں کو معاف کرتے ہیں اور نہ شیعہ کو نہ فوج کو معاف کرتے ہیں اور نہ پولیس کو اور نہ ہی کسی اور بے گناہ شہری کو معاف کرتے ہیں کیونکہ جب آگ جل احتی ہے تو پھر شکن و ترس کو جلاتی ہے۔ اگرچہ تاریخ شیعہ ہوں لیکن آج یہ آگ بھیل ہجھی ہے اور اگر آپ ایک سال کے اعداؤ وار کان گھیں کہ ان وار والوں کے اندر لئے شیعہ دہشت گردی کا شکار ہوئے اور لئے نہیں تو یقیناً الی سنت زیادہ شکار ہوئے ہیں۔ یہ تاثر غلط ہے کہ یہ فرقہ یا گروہ جو بیہاں دہشت گرد ہوا ہے اس کا کسی اسلامی نہب سے تعلق ہے بلکہ یہ نہ شیعہ ہیں اور نہیں۔ امام شیعیت نے فرمایا تھا کہ جو بھی شیعہ اور سنی کے درمیان اختلاف کو ہوادیتا ہے وہ نہ شیعہ ہے نہیں ہے بلکہ وہ یا احتق و

نادان ہے یا پر دشمن کا ایجٹ ہے۔ آج یہ دونوں اختیال موجود ہیں۔

آج علّمدادان لوگوں سے اطمینان برأت اور لاتفاقی کا اعلان کر کے دنیا کو پا در کرائیں کہ ان کا دین سے کوئی تعلق نہیں ہے اور اپنی خود مندی کا ثبوت دیں۔ خود مندی کا تھا ضایہ ہے کہ ہم مل بیٹھیں۔ ہمارے پاس اس اتحاد کا بہترین موقع میلا اور رسول اکرم ﷺ ہے کہ جس ہستی کے ذریعہ خداوند تبارک و تعالیٰ نے کوئی نہ، عالم ملک و ملکوت دعائم دنیا و آخرت کا رابط جوڑا ہے۔ رسول اکرم ﷺ نے اتحاد علّمدادانیوں کے ذریعے یہ فرقے بھی آپس میں تحد و تنقیح ہو جائیں اور اپنے مشترک دشمن کے خلاف ایک دیوار بنیں۔ دشمن کو موقع نہ دیں اُمت کے اندر دراٹیں ورنہ ذال کر نہیں ایک دوسرے کا دشمن بنائے اور ہماری کمزوریوں سے فائدہ اٹھائے۔ جس میدیا کے ذریعہ تفرقہ کی باتیں دینا کے سامنے جاتی رہی ہیں اسی میدیا کے ذریعہ وحدت کا عملی مظاہرہ دنیا کے سامنے پیش کیا جائے کہ پاکستان کے اندر صرف دشمن کے ایجٹ موجود نہیں ہیں کہ جن کو تم نے پالا ہے بلکہ یہاں پر علّمدادن بھی لختے ہیں کہ جن کو دین، قوم اور طبع کا بھی درد ہے۔

چنانچہ ہم سب کا فریضہ نہتا ہے کہ اس وقت کرامت و شرف مسلمین کے لئے، اپنے ملک و قوم کے وقار کیلئے کے لئے کام کریں۔ اگر کسی خطہ میں ایک دہشت گردی کی واردات ہوتی ہے تو ساری دنیا کے میدیا میں اس کا چچا ہوتا ہے لیکن ہمیں اس پر کام کرنے کی ضرورت ہے کہ کہیں وحدت کی محفل برپا ہو تو اس کا بھی ساری دنیا میں پر چار ہو کر مسلمین و مونین ایک دوسرے کے خیرخواہ، ہمدردار اور بھائی ہیں۔ خود مندی کا وقت آگیا ہے۔ بے وقوف نے پاکستان کو بقدر کافی تباہ کر دیا ہے لیکن اب علّمدادنیوں کی باری ہے کہ یہ میدان میں اتریں۔ علّمدادن کسی بھی بے وقوف کو اجازت نہیں دیں گے کہ وہ آکر ان کی سرزنشت اور تقدیر سے کھیتے رہیں۔

پاکستان کو آپ نے بچانا ہے اور یہ واجبات میں سے ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ میرے لئے صرف اپنی ذات بچانا واجب ہے۔ اگر آپ کے گھر پر کوئی حملہ کرتا ہے تو کیا آپ پڑوی سے کہیں گے کہ تم نے میرا اگر کیوں نہیں بچایا؟ پڑوی کہے گا کہ میں تو اپنے گھر کو بچانے میں لگا ہوا تھا لہذا تجھے چاہیے تھا کہ اپنا گھر خود بچاتا۔ مرد اگی یہ ہے کہ اگر آپ کے گھر میں کوئی چور جائے تو اسے خود کا لیں نہ کہ کسی دوسرے کو شیلوں کر کے یہ کہیں کہ میرے گھر

سے چوروں کو نکالو۔ لہذا آپ کو اپنا گھر، دکان، دفتر، دین، ایمان، قوم، مقدسات ملک اور حرمت رسول ﷺ کو خود بچانا ہے۔

قوم کے اندر لاکھوں کروڑوں ٹکنڈ موجود ہیں لیکن جو ترقہ و تائمنی پھیلارہے ہیں وہ بے خرد بے عقل کم تعداد میں ہیں۔ معلوم نہیں کہ ٹکنڈ اپنی ٹکنڈی کا ثبوت کیوں نہیں دیتے؟ کیوں گروں میں بیٹھے رہتے ہیں؟ آج وقت آگیا ہے کہ اپنی ٹکنڈی کا ثبوت وحدت اور اتحاد سے دیں۔ سنی و شیعہ ایک دوسرے کے ہاتھ میں ہاتھ ڈال کر پوری ڈنیا کو پیغام دیں کہ پاکستان کے اندر ٹکنڈ ختم نہیں ہوئے جو اس ملک کو بچاسکتے ہیں۔ آیا یہ ٹکنڈی ہے کہ ہم دس فصدا خلاف کی وجہ سے ایک دوسرے کے ڈمن ہو جائیں اور تو نے فصدا تفاہ کی وجہ سے ایک دوسرے کو قول نہ کریں؟! آپ کو یہ ملک کرائے والوں سے دامن لیتا ہے اور اس ملت کیلئے قرار دیتا ہے لیکن عملی جدوجہد کے بغیر یہ کام ناممکن ہے۔ ایسا نہ ہو کہ آپ یہ کام بھی امامؐ کے ظہور کیلئے رکھ چوڑیں کیوں کہ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر فقط علامات ظہور امام ﷺ کا انتظار کرنا لطفہ انتظار نہیں ہے۔

### علامات ظہور اور اسباب ظہور میں فرق

اہم بات نہیں ہے کہ علمات تو ظہور پوری ہو گئیں ہیں یا نہیں بلکہ زیادہ اہم بات یہ ہے کہ ہم نے اپنے امامؐ کیلئے خود کو تیار کیا ہے یا نہیں۔ اگر ہمیں یہیں ایک نکتہ بھی میں آجائے تو ہماری تقدیر بدل سکتی ہے اور اس کیلئے ہمیں زیادہ بھی چوری دوست انوں کی ضرورت نہیں ہے۔ امامؐ علمات ظہور کے منتظر نہیں ہیں حالانکہ روایات میں مصدقہ علمات بھی بیان ہوئی ہیں لیکن علمات کا مطلب اسباب نہیں ہوتا۔ ظہور کے کچھ اسباب ہیں اور کچھ علماتیں ہیں۔ علماتیں وہ ہوتی ہیں جو ظہور کی وجہ سے ظاہر ہوتی ہیں، نہ وہ کہ جن کی وجہ سے ظہور ہوتا ہے لیکن جن چیزوں کی وجہ سے ظہور ہو گا وہ اسباب ظہور ہیں۔

اسباب ظہور میں یہ شامل نہیں کہ مشرق و مغرب میں کیا ہو گا؟ اور عبد اللہ بن ام کا کوئی شخص ہو گا، اور سفیانی ہو گا وغیرہ۔ یہ سب ظہور کی علماتیں ہیں لیکن ہمیں اسباب کی طرف توجہ کرنے کی ضرورت ہے اور اسباب

ظہور میں سے ایک اپنی تیاری ہے کہ آیا ہم ظہور کے لئے آمادہ ہیں یا نہیں؟ یہ دیکھنے کیلئے کہ ظہور امام کب ہو گا؟ ہمیں بھروسے کے پاس جانے اور مشرق و مغرب دیکھنے کی ضرورت نہیں ہے بلکہ اپنے گریباں میں جھاگٹنے کی ضرورت ہے۔ جس دن ہم نے اپنے گریبان میں جھاگٹ کر علامتِ ظہور کو دیکھ لایا تو ہم سمجھو اس دن ظہور ہو جائے گا اور وہ علامت یہ ہے کہ امام امتوں میں آتے ہیں ریوڑوں میں نہیں آتے۔

جس دن ہم امت بن گئے اس دن خدا ہماری زمام امام کو تھا دے گا لیکن جب تک ہم امت نہیں بنتے تو اس وقت تک خدا بھی امام کو اذن ظہور نہیں دے گا۔ خدا نے پہلے گیارہ مخصوصوں کو ریوڑوں میں بھیج کر دیکھ لیا کہ انہوں نے ان کا کیا حشر کیا۔ کوئی بھی سال تک گھر کے اندر گوشہ نشین رہا اور بظاہر جب اس کو حکومت ملی تو اشیاء کی ششیر سے اس کا سر ڈگنا تھا۔ کسی کو میدان جنگ میں اس کے ساتھی تھا چھوڑ گئے اور اسے بادلِ خواستہ صلح نامہ پر دستخط کرنا پڑے۔ کوئی کربلا کے صحرائیں اپنے کنبہ سمیت مارا گیا۔ کوئی اسی ری و زمان کاٹ کر واپس مدینہ آگیا لیکن وہاں بھی لوگوں نے ساتھی نہیں دیا۔ کوئی چودہ سال تک زندانوں میں رہا اور کوئی کسی اور بادشاہ و خلیفہ کے زمان میں زندگی ببر کرتا رہا۔

اس لئے خداوند بارک و تعالیٰ نے اس ذخیرے کو سنجال لیا ہے کہ میں یہ ذخیرہ ریوڑوں کے اندر ضائع کرنا نہیں چاہتا۔ میں اس کو اس وقت اذنِ ظہور دوں گا کہ جب تم امت بن جاؤ گے۔ جس دن ہم امت نہیں گے وہ ظہور کا دن ہو جائے گا۔ امت بننے کیلئے ہمیں افق پر کچھ نظر نہیں آئے گا بلکہ اپنے آپ کو دیکھنے کی ضرورت ہے۔ امت بننے کیلئے ایک اہم ترین رکن وحدت ہے۔ آج امت مسلمہ بالخصوص پاکستان میں وحدت کی اشک کی محسوس ہو رہی ہے کیونکہ تفرقہ اس ملک کو دیکھ کی طرح چاٹ رہا ہے۔

عہدہ اور ایام  
مبارکہ میں  
زندگی  
بذریعہ

### پاکستان میں وحدت کی فوری ضرورت

پاکستان درحقیقت ایک ایسے باروں کے اوپر کھاہ رہا ہے جو کسی وقت بھی سخت ہو کر سب کو دیران کر سکتا ہے اور وہ بار و دو قومی و مذہبی اختلاف ہے۔ اگرچہ اس وقت زیادہ شدت اور وحدت مذہبی تفرقہ کے اندر پائی جاتی ہے یا

اس کو زیادہ ہائی لائٹ (Highlight) کیا جاتا ہے لیکن تو قی تفرقہ و تسمیہ بندی بھی اتنی عی نقصان دو۔ جب قوم پر قی مہی تفرقہ کے ساتھ مل جاتی ہے تو اس تفرقہ کی شدت میں کمی گنا اضافہ ہو جاتا ہے یعنی ایک آتش فشاں میں جاتا ہے یا ایسا خطرناک بیم وجود میں آ جاتا ہے کہ جس میں بڑی تباہی پھیلانے والے دوالگ الگ انجباری مادے شامل ہوں مثلاً این تی (TNT) کے ساتھی فور (C4) بھی بماری مقدار میں شامل ہو۔

آج جب پاکستان سے باہر جائیں تو اڑپورٹ پر سب سے پہلے آپ کو ان لگا ہوں سے دیکھتے ہیں کہ جیسے کوئی مجرم، ہیر و نی فروش اور دہشت گرد آگیا ہے۔ جب وہ آپ کی جامہ تلاشی لیتے ہیں تو ایسے جیسے چرس، بھنگ یا پھر اسلوڈ ہو ڈھونڈ رہے ہوں یا کسی دہشت گرد گروپ سے آپ کا لینک (Link) ٹلاش کر رہے ہوتے ہیں۔ یہ ہمارا چہرہ ہے جو ہم نے باہر پیش کیا ہے۔ ہماری یہ تصویر پوری دنیا کے ذہنوں میں ہے اور دنیا والے پوچھتے ہیں کہ کیا پاکستان میں کوئی عقل مند نہیں رہتا۔ پوری دنیا کے سامنے انہوں نے ہمارا یہ چہرہ پیش کیا ہے کہ جس کی وجہ سے آج ملک میں ایسے تباہ کن حالات ہیں۔

یہ دہشت گردی اس لئے ہے تاکہ کوئی محلی میلاد اور جلوس و مجلس میں شرکت نہ کرے اور لوگ یہ کہنے لگیں کہ کہیں کوئی حادثہ ہو جائے، ہم گھر میں بیٹھ کر سی ڈی سن لیں گے، کہیں کے ذریعہ سن لیں گے، فلاں جیل پر فلاں عالم کی مجلس سن لیں گے۔ اسی طرح ماں باپ بچوں کو مسجد و امام بارگاہ جانے سے روک دیں کہ کہیں دھماکہ نہ ہو جائے۔ دشمن کا مقصد ہی بھی تھا کہ پورا ملک نا امنی کا شکار ہو جائے اور یہ لوگ اپنے دین سے دشبردار ہو جائیں چنانچہ ہر قسم کے حالات میں وحدت کی ضرورت ہے جیسے نماز ہر صورت میں واجب ہے۔ اگر آپ کے مالی حالات اچھے ہیں یا بگڑے ہوئے ہیں تو بھی نماز آپ کے لئے نماز واجب ہے۔ ممکن ہے کہ خاص حالات کے اندر بعض میں پریشان ہیں یا آسودہ خیال ہیں تو بھی آپ کے لئے نماز واجب ہے۔ ممکن ہے کہ خاص حالات کے اندر بعض احکامات کی اہمیت کم ہو جاتی ہو لیکن کچھ فرائض ہمیشہ کے لئے اہم ہیں۔ اگر پاکستان اس کا گھوارہ ہوتا تو بھی وحدت ضروری تھی اور آج جبکہ پاکستان پوری دنیا کیلئے ایک نوورہ عبرت بن گیا ہے تو پہلے سے زیادہ وحدت کی اشنا اور فوری ضرورت ہے۔

## پاکستان کو اندر وی خطرہ

آج پاکستان کو تفریق کی وجہ سے اندر وی خطرہ لاحق ہے۔ پاکستانی فوج نے بھی کور کماڈر روز کا نظر میں واضح طور پر اپنی پالیسی میں تبدیلی کرتے ہوئے ڈیکٹیٹر کیا ہے کہ پاکستان کو بیر وی خطرہ سے زیادہ اندر وی خطرہ دریش ہے۔ جب تک پاکستانی خود پاکستانی کا دشمن ہا ہوا ہے کوئی دوسرا پاکستان پر حملہ نہیں کرے گا کیونکہ ایسا کرنا حمافت ہے۔ جو قوم خود ہی ایک دوسرے کو نفع کر کھاری ہے اس پر حملہ کرنے کا مطلب اسے تحفہ کرنا ہے۔ گزشتہ آٹھ سال میں انہوں نے ایران کی انقلابی قوم کے اندر راڑ ڈال کر اختلاف بڑھادیا تھا۔ پہلے یہ راڑ پر گئی تھی کہ پکھلبریل لوگ آگے آگئے تھے اور لبرل و انقلابیوں کے اندر رہوڑا سماں صلہ بڑھ گیا تھا لیکن جب نیکلیٹر پاور کے مسئلہ پر انہوں نے ایران پر پریشرڈا ناچاہا تو اس نے دوبارہ اس قوم کو تحفہ کر دیا۔

کہا جاتا ہے کہ بیش کی جمادات میں سے ایک حمافت عراق و افغانستان پر حملہ کرنا اور ایران کا نیکلیٹر مسئلہ چھیڑتا ہے۔ خود امریکی کہتے ہیں کہ یہ بیش احقیقی تین انسان ہے کہ جس نے کمزور ایران کو مضبوط کر دیا ہے یعنی وہ قوم جس میں ہم نے ڈپلو میسی، مطبوعات، لٹریچر اور میڈیا کے ذریعہ اختلاف ڈال دیا تھا اس ا حق نے نیکلیٹر مسئلہ انھا کر اسے دوبارہ تحفہ کر دیا۔ باہر کا پریشر قوم کو اندر سے تحفہ کر دیتا ہے اس لئے پاکستان پر باہر سے حملہ کا امکان نہیں ہے۔ چیز آج ضرورت اس امریکی ہے کہ پاکستان کو اس اندر وی خطرہ سے نجات دلائی جائے۔

## اہل تدبیں میدان میں اتریں

اس ملک و قوم کی نجات صرف دین و قرآن کی رو سے ہو سکتی ہے کیونکہ یہ سیاستدانوں اور فوجیوں کے بس کی بات نہیں ہے۔ آج سیرت حسینی کا وقت آگیا ہے اور اقبال کے بقول خانقاہوں سے نکلنے اور آئین شیری پر عمل کرنے کا وقت آگیا ہے۔ یہ کام تدبیں عموم یعنی دین دار لوگ کر سکتے ہیں۔ بجائے اس کے کہ کوئی دوسرا آکر ڈگڈگی بجائے اور یہ دین دار اُس کی ڈگڈگی پر ناچنا شروع کر دیں وین دار خود قرآن سے پوچھئے کہ میرا فریضہ کیا ہے؟ مجھے آج کیا کرنا چاہیے؟ اس ملک میں میرا کیا فریضہ ہے؟ اس قوم کے اندر میرا کیا فریضہ ہے؟ قرآن بتاتا

پاکستان کو اندر وی خطرہ  
جس کا نتیجہ

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات لور بمار افريضہ      433

ہے کہ جو لوگ باہر سے آکر تیری سرزی میں کو استعمال کرتے ہیں تجھے ان کا ہموانیں بننا چاہیے، ان کے نشوان کے مطابق عمل نہیں کرنا چاہیے کیونکہ یہ کبھی بھی تیر سے سر پرست نہیں بن سکتے۔

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَعْلُوْا إِلَيْهِمْ وَالنَّصَارَىٰ أُولَئِكَاهُنَّ بَغْضُهُمْ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ**

مُنْكَرٌ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ.....!

اے ایمان والوں اور یہودیوں اور نصرانیوں کو اپنا سر پرست نہ بناو، یہ لوگ آپس میں دوست ضرور ہیں اور تم

میں سے جو انہیں اپنا سر پرست بناتا ہے وہ ملقیہ انہی میں سے ہے.....

رہبر انقلاب آیۃ اللہ خاتم ای رہنما عالی نے فرمایا ہے کہ پوری امت کیلئے ان کا نقشہ تفرقہ پر مشتمل ہے۔ پہلے اسے پاکستان میں آزمایا پھر عراق، بہتان و ایران لے گئے اور اب ایک ایک کر کے ساری سرزی میں میں اس تجربہ شدہ فارمولہ کو عملی کر رہے ہیں۔ پاکستانی قوم کا فریضہ بنتا ہے کہ ہم اس سرزی میں پر وحدت اور اتحاد کا تجربہ کر کے پورے جہان اسلام کو پیغام دیں کہ پاکستانی شیعہ و سنی مسند ہو کر اپنا ملک بھی بچا سکتا ہے، اپنی قوم بھی بچا سکتے ہیں، اپنی عزت و ناموس بھی بچا سکتے ہیں اور تمام اسلامی سرزی میں کو پیغام دے سکتے ہیں کہ جس طرح ہم نے تفرقہ چھوڑ کر اتحاد کیا ہے اس طرح تم لوگ بھی وحدت کی لڑی میں پروئے جاسکتے ہو۔ یہاں کی بات نہیں ہے کہ یہ کام کون کرے گا کیونکہ یہاں اوقات کہتے ہیں کہ یہ تو لیڈر یا علماء کا کام ہے۔ یہ سب الٰہ دین کا کام ہے۔

وہ مذہب جو وحدت کیلئے آیا تھا آج اس مذہب کے اندر بھی تفرقہ ڈال دیا گیا ہے۔ اختلاف مذہبی ایک فرقہ کے اندر بھی ہیں مثلاً شیعہ علماء میں ایک فقیہ کا فتویٰ دوسرے فقیہ سے مختلف ہو سکتا ہے اسی طرح سنیوں کے مذاہب اربعہ میں شافعی، مالکی، حنفی اور حنبلی ائمہ اربعہ کے فتاویٰ مختلف ہیں۔ آیا اختلاف درفتی دشمنی پیدا کرتا ہے؟ اختلاف اور چیز ہے اور دشمنی الگ چیز ہے لیکن آپ پاکستان سے باہر میڈیا کے تبرے پر ہیں تو آپ کو اندازہ ہو جائے گا کہ ناقابت اندریں حکمرانوں کی وجہ سے میڈیا نے پاکستان کا چہرہ بگاڑ کر ٹوٹ کیا ہے۔ ہم پوری

ذینا کو وحدت و اتحاد کے ذریعہ یہ بیان دے سکتے ہیں کہ پاکستان میں ان حکروں کی طرح ساری قوم احمد نہیں ہے بلکہ اس قوم کے اندر صاحب فکر و بصیرت اور اہل تدین بھی موجود ہیں۔ اب اس ملک کے عاقلوں کی باری ہے کہ وہ تماشائی نہ نہیں بلکہ میدان میں اُتریں اور آپس میں تحد ہو کر اس قوم کو تحد کریں۔ پہلے پاکستان کو بچانا ہے اور پھر پوری دُنیا کے اسلام کو بیخاہم وحدت دینا ہے۔

اگر صرف چند اہل دین آپس میں مل بیٹھیں، ایک دوسرے کے ہمرا در ہو جائیں، ہم فکر ہو جائیں اور بارگاہ خداوند چارک و تعالیٰ میں عہد کر لیں کہ ہم تحد ہو کر تمام مسلمین کے لئے وحدت کا میدان ہموار کریں گے تو خدا شاہد ہے کہ آپ لوگوں کا عہد اور عمل اس پورے خطے کے مسلمانوں کے اتحاد کیلئے کافی ہے کیونکہ تفرقہ پھیلانے والے زیادہ تعداد میں نہیں ہیں۔ بعض اوقات پورے شہر میں تفرقہ پھیلانے والے ایک دوسری ہوتے ہیں۔ ایک ایک طرف ہوتا ہے اور دوسرا دوسری جانب ہوتا ہے لیکن دونوں کے کلاعے ایک ہی دستِ خوان سے آتے ہیں۔ ممکن ہے کہ یہ کبھی شیعہ بن کرتفرقہ ڈال رہے ہوں اور کبھی سنی بن کر۔ یہ دونوں اپورٹنٹی کھانے کھاتے ہیں چونکہ اگر دوسری چیزیں کھاتے تو انہیں دلیں، دلیں والوں اور دلیں کے دین سے محبت ہوتی لیکن پرانے گلتوں پر پلنے کی وجہ سے ان کو دوسری چیزوں سے محبت نہیں ہے۔

اگر دو آدمی پورے شہر میں آگ لگا کے چلے جاتے ہیں تو کیا وہ متین آدمی مل کر اتحاد برقرار نہیں کر سکتے؟ کیا ان دو سو آدمیوں کے اندر دو آدمیوں جیسی طاقت تو انہی اور شور بھی موجود نہیں ہے؟! لیکن مسئلہ اس وحدت کو اہمیت دینے کا ہے۔

پہنچ باری کا انتظار اور اسلام میں گناہوں کا حل ممکن

## اپنی باری کا انتظار اور لاشیں گناہ را حل نہیں

ہمارا فرض اپنی باری کا انتظار کرنا نہیں ہے۔ اسی طرح فقط اُوی جو نکو پر تبرے و خبر سنا اور بینہ کر لاشیں گناہ حل نہیں ہے۔ ایسے یہ ہے کہ لوگوں نے کیلکو لیٹر رکھا ہوا ہے کہ آج اتنے مر گئے، چھ میںوں میں اتنے ہو گئے اور سال میں اتنی تعداد ہو گئی۔ قوم کے بھدار، ہوشیار، دیندار اور با غیر لوگوں کو چاہیے کہ مناسب اور معتدل

نظامیں تاکہ سب اس ملک کے اندر آپس میں خود اور بھائی چارے کے ذریعے مل پیشیں۔ مل پیشی سے بڑی مشکلات حل ہو سکتی ہیں اور تم اس ملک کے اندر تفرقہ کی آگ کو بجا کر اس میں جنہے والے لوگوں کو پیچا سکتے ہیں۔ وحدت کی بدولت ہم کامیابی سے ناموی رسالت ﷺ کا دفاع کر سکتے ہیں۔

پاکستان کے موجودہ ابتر حالات دو چیزوں کا نتیجہ ہیں۔ ایک حکمرانوں کی غفلت، جفاقت اور بے وقوفی کا اور دوسرا قوم کی تماشابی و سکوت کا۔ تماشائی اس انتظار میں ہیں کہ کل کیا ہو گا؟ ایک دن اس شہر میں دھماکہ ہوا تو دوسرے دن دیکھتے ہیں کہ اب کس شہر میں ہو گا؟ ایک دن اس گروہ کے ساتھ ہوا تو دوسرے دن دوسرے ہمارے ساتھ کیا ہو گا؟ لوگ اپنی اپنی باری کا انتظار کر رہے ہیں۔ اسی طرح میں نے بعض لوگوں کو دیکھا ہے کہ انہوں نے اپنے کمپیوٹر میں باقاعدہ الگ فائل بنائی ہوئی ہے کہ جب بھی دھماکہ ہوتا ہے وہ اس میں زخمیوں اور ہلاک شدگان کو ایڈ (Add) کرتے جاتے ہیں اور پھر آخر میں ماہانہ یا سالانہ اسٹیمیٹ (Estimate) دینا شروع کر دیتے ہیں کہ سابقہ سال کی نسبت اس سال اتنے ذخی ہوئے اور اتنے ہلاک ہوئے۔ کیا ہمارا کام نقطی رہ گیا ہے ہم ایک پیشہ در کے طور پر ایسے کام انجام دیں؟ یہ سلسلہ رکنا چاہیے۔

کیوں نہ ہم ایسے صحافی بیس جو محمد صحافی ہو کر جو اپنی قوم کے لیے قدم اٹھائے۔ اسی طرح پیشہ ور عالم نہ بینیں بلکہ صحید عالم بینیں جو اپنے دین اور ملک و قوم کو بچانے کے لئے قدم اٹھائے۔ ملک پاکستان کو اس تک سے باہر آنا چاہیے۔ آج ہمارا کام بیٹھ کر لاشیں گنتے رہنا نہیں ہے۔ ہم تفرقہ کو ختم کر کے حرمت رسول ﷺ کو معمول نہ سمجھئے۔ پیچا سکتے ہیں۔ وحدت کے سلسلے میں منعقد کی جانے والی محللوں، مجلسوں، میلادوں اور اجتماعات کو معمول نہ سمجھئے۔ اتحاد و وحدت کے ذریعہ ہم اسلام و پاکستان کے اندر ورنی و بیر ورنی دشمنوں کو تابود کر سکتے ہیں۔

## ہر مناسبت پر وحدت کا مظاہرہ

اس ملک کے مقادات قوم کے لئے ہیں اور اس کو بچانا ہے لیکن نہ کلانگلوں اور بارود سے کیونکہ بھوں سے ملک جاہ ہوتا ہے بنانا نہیں ہے۔ اگر یہ ملک تفرقہ سے نابود ہو رہا ہے تو وحدت سے فیک سکتا ہے۔ لہذا ہر مناسبت

سے وحدت کا مظاہرہ کریں مثلاً نماز جمعہ اتحاد کی علامت ہے ورنہ یہ نماز گھر میں بھی پڑھی جاسکتی تھی، لیکن کہا گیا ہے کہ اس میں کم از کم پانچ آدمی شریک ہوں۔ ہمارے ملک میں دفعہ ۱۳۷۲ کے تخت چار آدمیوں کے لکر چلنے پر پابندی ہوتی ہے، کیوں؟ کیونکہ چار آدمی ل کر کچھ کر سکتے ہیں، لہذا خداوند چارک و تعالیٰ نے بھی یہی کہا کہ تم پانچ آدمی ل کر بہت کچھ کر سکتے ہو، تم پانچ مل کر اس معاشرے کے اندر وحدت کی علامت بن سکتے ہو۔ تم سب کو پیغام دے سکتے ہو کہ دیکھو ہمارا نگ و قبیلہ الگ الگ ہے لیکن اس عبادت گاہ کے اندر ہم پانچوں ایک ہیں۔ خود نماز جماعت اتحاد کا ذریعہ وحدت ہے۔

مجلس قحط اواب کے حصول کا ذریعہ نہیں ہیں بلکہ یہ اہل بیت ﷺ کے پیر و کاروں کے اتحاد کی علامت بھی ہیں۔ یہ بانیوں کی مجلسیں نہیں ہیں۔ پہلے مجلسیں بانیوں کے نام سے مشہور ہوتی تھیں مثلاً فلاں حاجی صاحب کی مجلس، فلاں با اصحاب کی مجلس، فلاں شاہ صاحب کی مجلس، فلاں چوہدری صاحب کی مجلس پھر خلیبوں کے نام سے مشہور ہو گئیں کہ فلاں علامہ صاحب کی مجلس، فلاں خطیب صاحب کی مجلس، فلاں ذاکر صاحب کی مجلس اور آج کل تحریک کے نام سے یاد کی جاتی ہیں کہ حیم والی مجلس، بریانی والی مجلس، پلااؤ والی مجلس۔ مجلس کا صرف ایک عنوان ہے کہ یہ نظم مجلس حسین ﷺ ہے۔ یا آپ کے اتحاد کا مظہر ہے اور اس کو باقی رکھیں۔ اگر ہم ایک دوسرے کو احترام کی گاہ سے دیکھیں اور تحمل کریں تو وحدت کے ذریعہ دین و مذہب اور ملک و قوم کو پہنچ سکتے ہیں۔

## وحدتِ اسلامی، تقاضائی دین و عقل

دین و عقل دونوں کا تقاضا مسلمان سے ایک ہی ہے اور وہ وحدت و پہنچتی ہے۔ عقل سلیم بھی مسلمانوں سے اتحاد کا مطالبہ کرتی ہے اور دین بنتیں بھی وحدت کی دعوت دے رہا ہے۔ چند متصوب علم نما اور بعض جہلاء دشمنان دین کے ناخواست مزدور ہیں کہ مسلمانوں کا خون بھار ہے ہیں اور اسلام و مسلمان پر جگ ہنسائی کا سبب بنے ہوئے ہیں۔ ان کو ردلوں نے مسلمانوں کے اندر نفرت کے ایسے نیچے بودیے ہیں کہ دشمنان دین کو ان کی وجہ سے آسودگی نصیب ہوئی ہے۔

اے مسلمان! اذ راسوچ تو کمی!

☆ قرآن تجھے وحدت کی طرف بلا رہا ہے۔

☆ رسول اسلام ﷺ اتحادی دعوت دے رہے ہیں۔

☆ آل رسول ﷺ رواداری کی طرف بلا رہے ہیں۔

☆ رسول اکرم ﷺ کے جلیل القدر اصحاب رضی اللہ عنہم اور ہیر و کار وحدت کی تحقیق کر رہے ہیں۔

☆ عقلی سیم تجھے وحدت کی طرف بلا رہی ہے۔

### اسلامی وحدت کے اصلی محور

تمام اسلامی مذاہب و فرقوں اور ان کے پیر و کاروں کو آپس میں تحد کرنے والے اصول اور مشترکات، اختلافی موضوعات سے کہیں زیادہ ہیں۔ یہی مشترکات مسلمانوں کے اندر وحدت کا محور واقع ہو سکتے ہیں۔ بلور غمودی بعض مشترکات ذکر کئے جا رہے ہیں چونکہ تمام مشترکات کیلئے کئی جلدی کتابوں کی ضرورت ہے۔

۱. خداوندبارک و تعالیٰ پر ایمان۔
۲. وحدائیت خداوند تعالیٰ پر ایمان۔
۳. معاد پر ایمان۔
۴. رسول اکرم ﷺ کی نبوت و خاتمیت۔
۵. قرآن کریم۔
۶. قبیلہ واحد۔
۷. الہمیت رسول ﷺ۔
۸. اسلام کی مصلحتوں کو دیگر تمام مصلحتوں پر ترجیح دینا۔
۹. قرآن کریم اور سنت نبویؐ کا تمام مسلمانوں اور مذاہب کے لیے دو بنیادی منابع کے طور پر تمام پہلوؤں

- میں اعتقاد اور عمل کی بینیار ہوتا۔
- ۱۰۔ ضروری است دین مثلاً نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ، جہاد وغیرہ۔
  - ۱۱۔ دفاع از مقدساتِ دین۔
  - ۱۲۔ دفاع از اسلام۔
  - ۱۳۔ اسلامی سر زمینوں کا دفاع۔
  - ۱۴۔ عالمی بحراں میں مختلف موقف یعنی فلسطین، کشیر، افغانستان، عراق، بیان وغیرہ۔

### وحدتِ اسلامی کے عملی طریقے

عالم اسلام میں حقیقی معنوں میں اتحاد برقرار کرنے کے لئے شعار اور زبانی جمع خرچ کافی نہیں بلکہ اس مقصد کے حصول کے لئے بعض اقدامات کی اشہد ضرورت ہے۔ من جملہ:

- ۱۔ اتحاد مسلمین بخاطر اعلای کلکتہ اللہ۔
- ۲۔ مسلمانوں میں وحدت کے لئے ہنفی اور فکری میدان ہموار کرنا۔
- ۳۔ مسلمانوں کے اندر شعور اور بیداری ایجاد کرنا۔
- ۴۔ تمام مذاہب اسلامی میں مشترکات کی ترویج۔
- ۵۔ مختلف مذاہب کے علماء کا آپس میں ملنا اور تبادلہ افکار کرنا۔
- ۶۔ تعمین میavar برائے صدور فتویٰ دینی۔
- ۷۔ علماء اسلام کی طرف سے وحدت کے لزوم اور تفرقة کی حرمت کے فتاویٰ کا صدور۔
- ۸۔ ضرورت اجتہاد بخوان اصلی اسلامی اور اختلافات اجتہادی کو قبول کرنا اور آراء اجتہادی کا احترام کرنا۔
- ۹۔ سال بھر مختلف مناسبوں پر وحدت سے مختلف پروگرام منعقد کرنا۔

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بھارا فرضہ      439



وحدت اسلامی کے ٹکلیں

- .۱۰ وحدت کے بارے میں مدلل اور علمی لٹرچر پر شائع کرنا۔
- .۱۱. مکمل طبقہ وحدت اسلامی میں موڑ خصیات کی مرکزی وحدت کمیٹی بنانا۔
- .۱۲ علاقائی طبقہ پر وحدت کمیٹیاں تشكیل دینا۔
- .۱۳ مدارس اسلامیہ و مساجد میں وحدت کے پروگرام منعقد کرنا۔
- .۱۴ وحدت کے لئے ویب سائٹ (Web-site) بنانا۔
- .۱۵ وحدت کے بارے میں مواد کو مختلف زبانوں میں ترجمہ کرنا۔
- .۱۶ تفرقہ انگیز مواد پر پابندی عائد کرنا۔
- .۱۷ تفرقہ انگیز مطالب کامل مل جواب دینا۔
- .۱۸ مسلمانوں کی تحقیر، بھیرو تقصیں سے احتساب کرنا۔
- .۱۹ تفرقہ انگیز گروہ اور افراد کی شاخت و نشاندہی کرنا۔
- .۲۰ مشترکات اسلامی میں برادرانہ اور اخلافات میں محققانہ روشنی کی ترویج و ترغیب دلانا۔
- .۲۱ اخلاقی مسائل میں خصمانہ اور دشمنانہ رویوں کو ترک کرنا اور ان کی ندامت کرنا۔
- .۲۲ مشکلات اور مصائب میں ایک دوسرے کی مدد کرنا۔
- .۲۳ دشمنوں کی تفرقہ انگیز سازشوں سے امت کو آگاہ کرنا۔
- .۲۴ عالم اسلام میں واقع ہونے والے حادث کا تجزیہ و تحلیل کرنا۔
- .۲۵ وحدت سے متعلق سوالات کامل مل جواب دینا۔
- .۲۶ مطبوعات کے ذریعے اتحاد اسلامی کو فروغ دینا۔
- .۲۷ مختلف زبانوں میں وحدت کے موضوع پر مختلف کانفرنس، سیمینارز اور کنونشنز منعقد کرنا۔
- .۲۸ وحدت اسلامی کے موضوع پر مختلف کانفرنس، سیمینارز اور کنونشنز منعقد کرنا۔
- .۲۹ تعلیمی انصاب میں وحدت اسلامی کے بارے میں مواد شامل کرنا۔

۳۰۔ عالمی سطح پر داعیان وحدت اسلامی اور تھادین اسلامیں کیلئے کوشش کرنے والی شخصیات سے منسوب ایام میں ان کے افکار و کردار کو احیا کرنا۔

## موانع وحدت

مسلمانوں کے اندر وحدت کی راہ میں کچھ موائع حائل ہیں جنہیں بر طرف کرنا ضروری ہے۔

بیرون مذاہب کے درمیان ایک دوسرے کی بابت سوچ قائم۔

تحصیب اور تجھ نظر علماء۔

درباری اور سرکاری علماء۔

حقیقت دین سے نا آشنا اور جال افراد۔

دشمنان دین اسلام کے آل کار افراد۔

مدارس، جن میں تحصیب اور تجھ نظری کی تعلیم دی جاتی ہے۔

دوسرے مذاہب پر کچھ اچھاں کرلوگوں کی خوشنودی حاصل کرنے والے خطباء۔

بیرون مذاہب کے اندر ایک دوسرے کی نسبت متقی پروپیگنڈا۔

اسکباری سازشیں اور ان سے لاعی۔

فرقہ تکفیری چیزیں تحصیب گروہ۔

مسلمانوں کے اندر عقلانیت کے بجائے احساسات کا غالبہ۔

اسی حکومتیں جو تفرقة کے ذریعے اقتدار حاصل کرتی یا اسے طول دیتی ہیں۔

قوم پرستی۔

خیل اور بردباری کا نہ ہوتا۔

عالم اسلام کے اندر موجودہ بحرانات سے آگاہ نہ ہوتا۔

مولانا:  
وحدت

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور بھارا فرضہ ۴۴۱



موضع وحدت

jabir.abbas@yahoo.com

- .۱۶۔ اختلاف اصولی و فروعی کو بودن اور بیرونی کا رکھنے کرنا۔
- .۱۷۔ اختلاف اور دشمنی میں فرقہ کو بظہر کرنا۔
- .۱۸۔ ہرگز وہ کاپنے آپ کو حق مطلق اور دوسرے کو بعض گمراہ سمجھنا۔
- .۱۹۔ علی منشور وحدت کا نہ ہونا۔
- .۲۰۔ محمد اور رسول علامہ کی کمی یا فقدان۔
- .۲۱۔ مسلمانوں کے اندر بالعموم تعلیم و شعور کی کمی۔
- .۲۲۔ اکثریت کی بے حسی اور موجودہ حالات سے لاتفاقی۔
- .۲۳۔ قرآن و سنت سے عملی دوڑی۔
- .۲۴۔ خلف مذاہب کے پروپرڈکاروں کے درمیان بے جا توانا۔
- .۲۵۔ شخصیت پرستی اور شخصیت محوری۔
- .۲۶۔ انہی تقیدیں۔
- .۲۷۔ انانیت۔
- .۲۸۔ مفاد پرستی۔
- .۲۹۔ فکری جمود اور تجبر۔
- .۳۰۔ ایک دوسرے کے مقدسات کی بے حرمتی اور ہتاکی۔
- .۳۱۔ حقیقی وحدت کے بجائے وقتی اور نمائشی وحدت کا انتظام۔
- .۳۲۔ وحدت کی فرصتوں کو ضائع کرنا۔

## وحدت کا میدان ہموار کرنے کے موضوعات

وحدتِ اسلامی کو علمی اور حاوی حلقوں میں بحث و مباحثہ کا موضوع ہٹانا اور اس کے متعلق تنگوچیز نے کئے ضروری ہے کہ وحدتِ اسلامی کے بعض پہلوا جاگر کئے جائیں تاکہ اہل علم، اہل قلم، اہل سخن نیز اسلام اور امتِ اسلامی کا در در کھنے والے حضرات اپنی سوچ کے مطابق اٹھا رہ نظر کر سکیں۔ وحدتِ اسلامی کے علمی ہونے کے لئے ضروری ہے کہ یہ موضوع عالم اسلام میں ایک زندہ اور روزمرہ کے موضوع میں تبدیل ہو جائے۔ اسی مقصد کے حصول کے لئے بعض موضوعات بطور مسودہ درج ذیل ہیں۔

۱. ضرورت وحدتِ اسلامی۔
۲. وحدت از نظر قرآن کریم۔
۳. وحدت از نظر سنت۔
۴. وحدت در سیرت رسول اکرم ﷺ و ائمہ اطہار رض۔
۵. وحدت از نظر عقل و عقلاً۔
۶. وحدت از نظر علماء و مصلحین۔
۷. مسلمانوں کے درمیان وحدت کے بنیادی تجویزات۔
۸. مواجع وحدتِ اسلامی۔
۹. مذاہب اسلامی کے درمیان مشرکات۔
۱۰. داعیان وحدت در تاریخ اسلام۔
۱۱. مسلمانوں کے اندر وحدت ایجاد کرنے میں علماء کا کردار۔
۱۲. مذاہب اسلامی کے اندر تفرقہ کے اسباب و عوامل۔
۱۳. وحدت از نظر امام ختنی رضوان اللہ تعالیٰ علیہ۔
۱۴. وحدت از نظر مراجع فقہاء شیعہ۔

وحدت کا میدان ہموار کرنے کے موضوعات

فصل ششم: امت مسلمہ کی حالات اور ہمارا فرضہ ۴۴۳

وحدت کامیدان ہموار کرنے کے مفہوماں

- ۱۵۔ وحدت از نظر علامہ اقبال۔
- ۱۶۔ سید جمال الدین افغانی اور وحدت اسلامی۔
- ۱۷۔ شرف الدین موسیٰ الحامی اور وحدت اسلامی۔
- ۱۸۔ علماء المسنون وحدت اسلامی۔
- ۱۹۔ تفرقہ ایجاد کرنے میں اسلام و شیعوں کا کروار۔
- ۲۰۔ وحدت یا تفرقہ ایجاد کرنے میں حکومتوں کا کروار۔
- ۲۱۔ حج اور وحدت اسلامی۔
- ۲۲۔ وحدت اسلامی کے عملی طریقے۔
- ۲۳۔ امت اسلامی کا صحیح قرآنی تصور۔
- ۲۴۔ تفرقہ اور انتشار کے نقصانات۔
- ۲۵۔ عالم اسلام کی ترقی میں وحدت کی تاثیر۔
- ۲۶۔ مسلمانوں کی پسندیدگی میں تفرقہ کے اثرات۔
- ۲۷۔ وحدت اسلامی میں رہبری کا کروار۔
- ۲۸۔ مسلمانوں کے درمیان تفرقہ پیدا کرنے والے عوامل۔
- ۲۹۔ تفرقہ اور وحدت کے ایجاد کرنے میں میڈیا کا کروار۔
- ۳۰۔ وحدت اسلامی کے لئے سرگرم مرکزوں اور افراد کی مشاہد و تعارف۔
- ۳۱۔ تفرقہ والے مرکزوں اور افراد کی نشاندہی و تعارف۔
- ۳۲۔ حسیت ایجاد کرنے والے مسائل کی نشاندہی۔
- ۳۳۔ عالیٰ اور علاقائی ضرورتوں کے مطابق منشور وحدت کی تدوین۔

## نوجوانِ امید کسی کرن

جو ان نسل یہ کام کر سکتی ہے۔ ان عرائض پر عمل ہیرا ہو کر وحدتِ امت کیلئے راہ ہماری کی جاسکتی ہے۔ دشمنانِ اسلام کے سب چیلنجز (Challenges) کا مقابلہ بیداری و آگاہی کے ذریعہ کیا جاسکتا ہے۔ دشمن تفرقہ ڈالنے کے لئے سرمایہ لگاتے ہیں اور خود کش حملہ تک کرتے ہیں۔ تفرقہ ڈالنے والے آج اپنی جانوں سے گزر رہے ہیں لیکن وحدت کی دعوت کیلئے ہم اپنا وقت تک دینے کیلئے تیار نہیں ہیں۔ ظاہر ہے کہ ملک بچانے والوں کے پاس اگر وقت نہ ہو اور ملک توڑنے والوں اور قتنہ ڈالنے والوں کے پاس سب کچھ موجود ہو تو پھر بیٹھنیں رہتا۔ یہیں چاہئے کہ دشمن کی سازشوں سے خود آگاہ ہوں اور امت کو بھی آگاہ و تحد کریں۔

اس بات کی روشنِ امید ہے کہ ابھی اس سرزی میں پر سارے چراغ گل نہیں ہوئے۔ جتنی تاریکی نظر آتی ہے اتنی حقیقت میں موجود نہیں ہے۔ علامہ اقبالؒ جو دائیٰ وحدت و حکیم امت ہیں انہوں نے اپنی امت کے لئے صرف کے ساتھ ساتھ لکھتے تھے کہ اس زیرِ خیزی کو تھوڑا غم چاہیے۔ پاکستان کا جوان یقین جان لے کے علامہ اقبالؒ نے جو اپنے اعتقاد کا انکھار کیا ہے وہ صدر صدورست ہے لیکن آزمودہ چیز ہے۔ وہ سو فیصد درست نظر یہ ہے کہ نہیں ہے نے امید اقبال اپنی کشست و پیران سے

ذرانم ہو تو یہ مٹی بہت زرد ہے ساقی.....  
یہ کھیت اگر چہ آج دیران ہے لیکن باعف نا امید نہیں ہے بلکہ اس زیرِ خیزی کو تھوڑا غم چاہیے۔ اگرچہ اس کے دیرانوں میں تفرقہ، نفترت اور دہشت گردی کے بیچ بوعے گئے ہیں اور وہ فصل آج اپنانہوں پھل دے رہی ہے لیکن اسی دیرانوں کے اندر ایسی زیرِ خیزی بھی موجود ہے کہ اگر اس کے اندر الہی، قرآنی اور وحدت کے بیچ بوعے جائیں تو وہ بہت مت شاداب اور سبز فصل اور پھل آگانے کیلئے تیار ہے۔ وحدت کے پاک احساسات کی آبیاری سے انشاء اللہ اس فصل کے اگنے کا وقت قریب ہے۔ عنقریب ہے غلتِ ختم ہونے کو ہے اور وہ صحیح نور طلوع ہونے

ل.....(بابِ جبریل، صفحہ ۲۷)

والی ہے۔

یہ حق حکر ان دیاستدان ملک نہیں پھاسکتے بلکہ ملک وہ بچائیں گے جنہوں نے یہ ملک بنایا ہے۔ جو دین کے سچے و تعلق ہیروکار ہیں اور جن کے اندر درودین موجود ہے۔ جوان نسل اسلام، امت، ملک اور حق کی امید ہے۔ ہم اس ملک سے فرار ہو کر نہ خود بیٹھ سکتے ہیں اور نہ ملک بیٹھ سکتا ہے۔ اس ملک سے بھاگنا نہیں ہے۔ اب یہ طنز ہو سکتا ہے لیکن حقیقت نہیں ہونی چاہیے لیکن پاکستان سے زندہ بھاگنا نہیں ہے بلکہ پاکستان کو زندہ رکھتا ہے۔ دین اسلام اور اس ملک و قوم کا ہم پر حق ہے جو ہم نے ادا کرنا ہے۔ وہ حق یہ ہے کہ اس سرزین اور امت کو ناسروں سے پاک کرنا ہے اور ناسروں سے پاک کرنے کا صرف ایک ہی راستہ ہے اور وہ وحدت ہے۔ وحدت کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔

وہ حقیقت جس دن یہ جوان میدانِ عمل میں اترے اور دین کی ذمہ داری سنبھال لی تو اُس دن نہ دین کو خطرہ ہے اور نہ ملک و قوم کو۔ اس وقت دشمن نے تفرقہ انداز حرکتوں کو تیز تر کر دیا ہے لہذا ہمیں ان کا مقابلہ کرنے کیلئے وحدت کی کوششوں کو اُس سے بھی دو گناہیز کرنے کی ضرورت ہے۔ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے کہ ہمارے جوانوں کے اندر لیاقت، استعداد، ٹیلٹ (Talent) اور ایبلٹی (Ability) بہت زیادہ ہے لیکن نبی کی کی ہے۔ کس چیز کی نبی؟! معرفت، شعور اور بیداری کی نبی۔ انشاء اللہ خداوند تبارک و تعالیٰ وہ دن لائے جب ہم سب اپنی آنکھوں سے پاکستان کو ایک پر امن اور متحد ملک کے طور پر دیکھیں۔

### وحدت کا تجربہ، نتیجہ اور ہمارا فریضہ

پاکستان کے مسلمان سماج سال تک تفرقہ کا تجربہ کرچکے ہیں لیکن اب وحدت و اتحاد کا تجربہ بھی کر کے دیکھیں۔ تجربہ کے طور پر ایک سال تک طے کر لیں کہ ہم آپس میں اختلاف نہیں کریں گے اُس کے بعد اس شہر کا رنگ دیکھ لیتا کہ کیا ہوتا ہے۔ امام حسین اور ان کے خلف صالح رہبر معظم حضرت آیت اللہ خامنہ ای و امام خلیل العالی نے امت مسلمہ کو وحدت کا حکم دیا ہے۔ پہلے وحدت کو اپنے اندر برقرار کر کے وحدت کا نتیجہ لیا اور پھر امت مسلمہ



سے کہا کہ آپ میں تھد ہو جاؤ۔

چیز وحدت کا نتیجہ کیا ہے؟

☆ وحدت کا نتیجہ انقلاب ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ آمر کا سقوط ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ ظالم کا بستر گول ہونا ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ امریکہ جیسی شیطانی طاقت کی لکست ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ جمہوری اسلامی ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ آئین اسلامی کا نفاذ ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ اسلامی معاشرہ ہے،

☆ وحدت کا نتیجہ عزت ہے۔

آج اگر ایران کا پریزیڈنٹ دُنیا کے امداد بات کرتا ہے تو ساری دُنیا توجہ سے سنتی ہے کہ کوئی باعزت شخص عزت کے لیجھ میں بول رہا ہے، جس نے دُنیا کو عزت سے بات کرنے کا ذہنک سکھا دیا ہے۔ یہ سب وحدت کے نتائج ہیں۔

اگر آپ چاہتے ہیں کہ یہ ملک و قوم، دین و امت اور اس کی عزت و احترام پرے تو فقط ایک چیز میں آپ کی بقاء کا راز ہے اور وہ وحدت اور اتحاد و اتفاق ہے۔ جو رحمت آج اس قوم کو بچا سکتی ہے وہ رحمت اتحاد، رحمت اتفاق، رحمت اخوت، رحمت سمجھی و رحمت انجام ہے یعنی شیعہ اور سنی کا اتفاق، شیعہ کا شیعہ کے ساتھ اتفاق اور سنی کا سنی کے ساتھ اتفاق۔ شیعہ سنی کا دشمن نہیں ہے، سنی شیعہ کا دشمن نہیں ہے، شیعہ شیعہ کا دشمن نہیں ہے اور سنی سنی کا دشمن نہیں ہے بلکہ شیعہ اور سنی کا دشمن کوئی اور ہے اور آج وہ کام کر رہا ہے اور کرو بھی رہا ہے۔ جب وہ قدم بڑھاتا ہے تو شاخی کا رذہ نہیں دیکھتا کہ تم سنی ہو یا شیعہ، رسول ﷺ شیعہ کا ہے یا سنی کا بلکہ وہ اس لئے بے حرمتی کرتا ہے چونکہ یہ اسلام کا رسول ﷺ ہے۔

وحدت کا نتیجہ  
بچا سکتی  
اور حمایت  
کرنے والا

چنانچہ مسلمین و مومنین کا فریضہ ہے کہ امت کو وحدت کی دھوت دیں۔ وحدت کے موضوع پر کام کرنے اور اس موضوع کو کوئی لئے کی ضرورت ہے۔ اسے علمی تفسیر اور تجویز و تحلیل کی ضرورت ہے کیونکہ وحدت دین کا وہ حصہ ہے جسے امت مسلمہ بھول چکی ہے۔ نبی اور قرآنی دین کے ارکان میں سے وحدت رکن اول ہے اور اسی اساسی اور بنیادی رکن کی بنیاد پر دین کی عمارت قائم رہ سکتی ہے۔ ہم را نجات کے اوپر جل کر ہی نجات پاسکتے ہیں۔ الحمد للہ ربِّہرِّ معظم کے فرمان سے وحدت کا عالمی منشور تیار ہو چکا ہے مختلف مکاتیب و مذاہب کے علماء اس پر دستخط کر چکے ہیں اور اسے عالم اسلام کے مزید علماء کے دستخطوں کے لئے مختلف جگہوں پر لے جایا بھی جا رہا ہے۔ امید ہے کہ وہ منشور ہر کو تمام ممالک و مذاہب کے پاس پہنچ گا اور انشاء اللہ اُس منشور کے مطابق عمل بھی کیا جائے گا۔ اس منشور کے مطابق امیت مسلمہ کو تحد ہونے کی ضرورت ہے۔ اس کے علاوہ ایک طالب علماء سی کا دش جو یہاں کے مقامی مسائل کے ناظر میں کمی تھی وہ شاید آپ میں سے بعض کی خدمت میں پہنچی ہو گی۔ انشاء اللہ عز وجلہ وحدت کی ان کوششوں کے ثمرات نظر آئیں گے۔ امت مسلمہ کے اندر اتحاد و اتفاق پیدا ہو گا اور تو ہیں، ہتا کی و گستاخی کرنے والے نیست و نابود ہوں گے۔

آج اس قوم کیلئے ضروری ہے کہ نبی ﷺ کے دامن سے متسلک ہو اور کہے کہ اے نبی! اجس طرح آپ ﷺ نے اوس دخیلہ کو خوت و بھائی چارہ کی نعمت کے ذریعہ ہلاکت سے بچالا وہی نعمت خدا اس قوم و ملت کو بھی عطا فرمادیں۔ خدا سے دعا کریں کہاے خدا! اس رسول عظیم ﷺ کے صدقے کہ جو نفع و وحدت عالم بخوبی و عالم تحریق ہے اسے امت مسلم پا خصوص مستو پاکستان کی وحدت کا نقطہ بھی قرار دے۔ نبی اکرم ﷺ اتحاد کا تھا ذریعہ ہیں۔ عہد کریں کہ ہمیں اس ملک خداداد پاکستان کو وحدت کے ذریعہ بچانا ہے۔ انشاء اللہ خدا وہ دن لائے کہ تمام مسلمین یہ واحدہ اور اُست واحده ہوں کہ جیسا قرآن مجید کا حکم اور اللہ تعالیٰ کا دستور ہے۔ روح نبی اکرم ﷺ کو خوش کرنے کا سبک طریقہ ہے کہ ہم وحدت امت کیلئے کوئی عملی قدم اٹھائیں۔

## فہرستیں:

450 ← فہرست آیات

464 ← فہرست روایات

469 ← فہرست دعا و زیارات

470 ← فہرست اشعار

483 ← فہرست منابع و مأخذ

## فرہست آیات

صفحہ                  آیت

### سورہ بقرہ

|             |             |                                                           |
|-------------|-------------|-----------------------------------------------------------|
| 81,116,252  | ۲           | ذِلِكَ الْكِتَابُ لَا رَبَّ لَهُ فِيهِ.....               |
| 81          | ۳           | الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ.....                    |
| 365         | ۴           | وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ۝                        |
| 252         | ۵           | وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ۝                          |
| 64,271      | ۶           | وَيَعْطُهُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوَصَّلَ..... |
| 86          | ۷           | إِنَّمَا جَاءَكُم مِّنْ أَنفُسِكُمْ.....                  |
| 86,87,126   | ۸           | إِنَّمَا أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ۝                    |
| 126         | ۹           | أَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يَقْسِدُ فِيهَا.....                 |
| 126         | ۱۰          | وَعَلَمَ أَدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا.....                |
| 127,128,155 | ۱۱          | يَادُمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزُوْجُكَ الْجَنَّةَ.....         |
| 128,156     | ۱۲          | وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ.....                   |
| 155         | ۱۳          | وَكُلُّا مِنْهَا رَغْدًا حَيْثُ شِئْتُمَا.....            |
| 156         | ۱۴          | فَتَكُونُنَا مِنَ الظَّالِمِينَ.....                      |
| 130         | ۱۵          | فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا.....  |
| 40          | ۱۶          | وَأَقْبَلُوا الصَّلَاةَ.....                              |
|             | ۱۷,۸۳ & ۱۱۰ |                                                           |

| صفحة                  | آیت     |                                                                                |
|-----------------------|---------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 156                   | ٥٧، ١٤٢ | كُلُوا مِنْ طَيَّبَاتٍ.....                                                    |
| 167                   | ٦٠      | وَإِذَا سُتُّقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا.....                              |
| 168                   | ٦٠      | فَانْجَرَثَ مِنْهُ الْأَنْتَارِشَرَةُ عَيْنًا.....                             |
| 100                   | ٦١      | يَا مُوسَى لَنْ نُصِّبَ عَلَى طَعَامٍ وَاحِدٍ.....                             |
| 56                    | ٨٥      | الْفُوْمُونَ بِعَيْضٍ الْكِتَابِ وَكَفَرُوْنَ بِعَيْضٍ.....                    |
| 39                    | ١٠١     | نَبَّذَ فِرْيقٌ مِنَ الْدِيَنِ أُوتُوا الْكِتَابَ كِتَابَ اللَّهِ.....         |
| 28,320                | ١٣١     | لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُرْدًا أَوْ نَصْرَى.....           |
| 30                    | ١٣١     | يُلَكَ أَمَايَاهُمْ.....                                                       |
| 37                    | ١٣٨     | رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتَنا.....                |
| 281                   | ١٣٩     | قَدْ نَرَى تَقْلِبَ وَجْهِكَ فِي السَّمَاءِ.....                               |
| 93,98,108,111,117,140 | ٢١٣     | فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِّرِينَ.....                  |
| 98,108,140            | ٢١٣     | كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً.....                                          |
| 98,108,140,142        | ٢١٣     | وَمَا اخْتَلَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوا الْحُكْمَ.....                  |
| 367                   | ٢٣٩     | كُمْ مِنْ فِتْنَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِتْنَةٌ كَثِيرَةٌ يَأْذِنُ اللَّهُ..... |
| 142                   | ٢٥٣     | وَلِكُنَّ اخْتَلَفُوا.....                                                     |
| 349,410,411           | ٢٥٦     | لَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُورَتْ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ.....                      |

صفحة

آیت

## سورة آل عمران

|                  |     |                                                                                                                   |
|------------------|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 30,320           | ٢٣  | لَنْ تَمْسَأَ النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَاتٍ.....                                                         |
| 294,381          | ٣١  | قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُخْبِئُكُمُ اللَّهُ.....<br>وَمَكْرُوا وَمَكْرُ اللَّه..... |
| 347              | ٥٣  | وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَا كِيرِينَ ۝                                                                                |
| 347              | ٥٤  | قُلْ يَا أَفَلَمْ يَأْتِكُمْ بِكِتَابٍ نَعَالَمُ إِلَىٰ كَلِمَةٍ سَوَاءٍ.....                                     |
| 31               | ٦٣  | وَمَنْ يَتَّسِعَ غَيْرُ الْإِسْلَامُ دِينًا فَلَنْ يُفْلِي.....                                                   |
| 51               | ٨٥  | وَلَلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجَّ الْبَيْتِ.....                                                                     |
| 218              | ٩٧  | وَأَغْنَصُمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفْرُقُوهُ.....                                                   |
| 37,39,46,171,270 | ١٠٣ | وَأَذْكُرُوا نَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً.....                                             |
| 42,143           | ١٠٣ | فَأَلَّفَ بَيْنَ لُؤْبِكُمْ لَفَاضَ بَخْتُمْ بِيَعْمِلَةِ أَخْوَانَ.....                                          |
| 44,143           | ١٠٣ | وَكُنْتُمْ عَلَىٰ هَفَّا حُفَّرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا.....                                      |
| 43,143           | ١٠٣ | وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْغَيْرِ.....                                                        |
| 37               | ١٠٣ | وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلُفُوا.....                                                       |
| 49,270           | ١٠٥ | لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ                                                             |
| 92               | ١٢٣ |                                                                                                                   |



صفحة

آيت

## سورة نساء

|     |     |                                                                        |
|-----|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 113 | ١   | يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ..... |
| 40  | ٢٧  | وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ.....                                            |
| 56  | ١٥٠ | نُؤْمِنُ بِعَصْرٍ وَنُكَفِّرُ بِعَصْرٍ وَرَبِّنَا يُدُونُ.....         |
| 56  | ١٥١ | أُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ حَقًا وَأَعْلَمُنَا.....                  |

## سورة مائدة

|     |    |                                                                               |
|-----|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| 423 | ٣  | الْيَوْمَ أَكْتَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْثُلْ.....                       |
| 29  | ١٨ | نَحْنُ أَنْشَأْنَا اللَّهَ وَأَجْيَاهُ.....                                   |
| 174 | ٢١ | يَا قَوْمَ اذْخُلُوا الْأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَنَبَ اللَّهُ.....     |
| 174 | ٢٢ | يَا مُؤْمِنَى إِنَّا لَنَّ نَذْخِلُهَا أَبَدًا مَا دَامُوا.....               |
| 209 | ٢٥ | فَالْفُرقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ الْفَاسِقِينَ ٥                       |
| 158 | ٣٢ | مَنْ قَلَّ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ.....            |
| 433 | ٥١ | يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِلُوا إِلَيْهُودٍ وَالنَّصَارَى..... |

صفحة

آيت

## سورة انعام

|         |     |                                                                         |
|---------|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 424     | ٥٧  | إِنَّ الْحُكْمَ إِلَّا لِلَّهِ.....                                     |
| 152     | ١٠٨ | وَلَا تَسْبُوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ فَيَسْبُوا.....   |
| 207     | ١٢٥ | فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ تَهْبِطَهُ بِشَرَحِ صَلَةِ إِلَاسْلَامِ..... |
| 207,211 | ١٢٥ | وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلُ صَلَةَ حَسِيقًا.....             |

## سورة اعراف

|             |               |                                                                     |
|-------------|---------------|---------------------------------------------------------------------|
| 127,128,155 | ١٩            | يَادُمْ اسْكُنْ أَنْثَى وَرَزُّ جَنَّكَ الْجَنَّةَ.....             |
| 128,156     | ١٩            | وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ.....                             |
| 156         | ١٩            | فَتَكُونُوا مِنَ الطَّالِبِينَ.....                                 |
| 28,128,132  | ٢٢            | إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمَا عَذُولٌ مُّبِينٌ <sup>٥</sup>            |
| 68          | ٥٩,٤٥,٤٣ & ٨٥ | يَا قَوْمَ اغْبَلُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ اللَّهِ غَيْرُهُ..... |
| 156         | ١٦٠           | كُلُّوا مِنْ طَيَّابَاتِ.....                                       |
| 149         | ١٧٩           | لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ                       |

|       |            |
|-------|------------|
| ﴿455﴾ | فهرست آيات |
|-------|------------|

| صفحة | آيت |
|------|-----|
|------|-----|

### سورة انفال

|                    |    |                                                             |
|--------------------|----|-------------------------------------------------------------|
| 365                | ٣  | وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ٥                         |
| 45,163,178         | ٢٦ | وَأَطْبَعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ .....                      |
| 45,161,163,178,270 | ٢٦ | وَلَا تَنَازَعُوا فَضْلُنَا وَتَلْهُبَتْ رِبْحَنُكُمْ ..... |

### سورة توبه

|     |    |                                                                |
|-----|----|----------------------------------------------------------------|
| 383 | ٧  | إِنَّ اللَّهَ بِرَءِيْهِ مَنْ مُشْرِكُونَ هُوَ رَسُولُهُ ..... |
| 283 | ١٨ | لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ .....               |

### سورة يونس

|     |    |                                                                         |
|-----|----|-------------------------------------------------------------------------|
| 109 | ١٩ | رَمَّا كَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَلَا خَتَّالُفُوا ..... |
| 40  | ٨٧ | وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ .....                                            |

وَحْدَتِ اُمَّتٍ، اسْلَامٌ كَا فِرَامَوْش شَهَدَ رَكْنٌ

صفحة

آيت

سورة هود

|    |             |                                                                   |
|----|-------------|-------------------------------------------------------------------|
| 29 | ٣٦          | يَا نُورُخُ إِنَّهُ لَنَىَسْ مِنْ أَهْلِكَ.....                   |
| 68 | ٥٠، ٦١ & ٨٣ | يَا قَوْمٍ اغْبَدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ..... |

سورة يوسف

|     |        |                                      |
|-----|--------|--------------------------------------|
| 424 | ٣٠، ٦٧ | إِنِّي الْحَكَمُ إِلَّا لِلَّهِ..... |
|-----|--------|--------------------------------------|

سورة رعد

|    |    |                                                                          |
|----|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 64 | ٢٥ | وَقَطَّعُوْنَ مَا أَمْرَ اللَّهِ بِهِ أَنْ يُوَصَّلَ وَيَهْسِلُوْنَ..... |
|----|----|--------------------------------------------------------------------------|

سورة حجر

|     |    |                                                                 |
|-----|----|-----------------------------------------------------------------|
| 155 | ٣٩ | لَا زَيْنَ لَهُمْ بِالْأَرْضِ وَلَا خَيْرٌ لَهُمْ أَجْمَعِينَ ٥ |
|-----|----|-----------------------------------------------------------------|



صفحة

آيت

## سورة طه

|     |     |                                                 |
|-----|-----|-------------------------------------------------|
| 282 | ٢   | مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتُشْقِّىٰ |
| 208 | ٢٣  | إِذْهَبْ إِلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغِيٌّ       |
| 208 | ٢٥  | رَبَّ اشْرَحْ لِي صَدْرِيٌّ                     |
| 156 | ٨١  | كُلُّوا مِنْ طَهِيَاتٍ .....                    |
| 239 | ١١٣ | رَبَّ زَانِي عِلْمَاءٌ                          |

## سورة الأنبياء

|        |    |                                                             |
|--------|----|-------------------------------------------------------------|
| 85, 91 | ٢٢ | لَوْ كَانَ فِيهِمَا إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ لَفَسَدَتَا ..... |
|--------|----|-------------------------------------------------------------|

## سورة حج

|     |    |                                   |
|-----|----|-----------------------------------|
| 365 | ٣٥ | وَمَمَا رَزَقْنَاهُمْ يُفْقِرُونَ |
|-----|----|-----------------------------------|

## سورة مومنوں

|     |    |                                                                       |
|-----|----|-----------------------------------------------------------------------|
| 68  | ٢٣ | يَا قَوْمَ اغْبَلْدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنَ اللَّهِ غَيْرُهُ ..... |
| 199 | ٥٣ | كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدُنْهُمْ فَرِحُونَ                               |

|  |         |                                                |  |
|--|---------|------------------------------------------------|--|
|  | ﴿ 458 ﴾ | <b>وَحَدَّتِ امْتٌ</b> اسلام کا فراموش شدہ رکن |  |
|--|---------|------------------------------------------------|--|

صفحة آیت

### سورة نور

|     |    |                                              |
|-----|----|----------------------------------------------|
| 211 | ٣٥ | اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ..... |
| 40  | ٥٦ | وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ.....                  |

### سورة قصص

|     |    |                                                             |
|-----|----|-------------------------------------------------------------|
| 330 | ٥  | وَرَبِّنَا أَنْ نُعْمَنْ عَلَى الَّذِينَ اسْتَطَعُفُوا..... |
| 365 | ٥٣ | وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ٥                        |

### سورة عنکبوت

|     |    |                                                                |
|-----|----|----------------------------------------------------------------|
| 337 | ٢٥ | إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ..... |
|-----|----|----------------------------------------------------------------|

### سورة روم

|     |    |                                                       |
|-----|----|-------------------------------------------------------|
| 110 | ٣٠ | فَطَرَ اللَّهُ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا..... |
| 40  | ٣١ | وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ.....                           |
| 199 | ٣٢ | كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدُنْهُمْ فَرِحُونَ ٥             |

صفحه

آیت

سوره سجده

رَمَّا زَرْقَانُهُمْ يُفْقِدُونَ ۝  
365 ۱۶

سوره احزاب

۲۵۲, ۲۵۳ ۲۳  
۲۵۳ ۲۳  
۳۸۳ ۵۶  
مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَجَاهَ .....  
صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللَّهُ عَلَيْهِ فَمِنْهُمْ .....  
إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يَصَلُّونَ عَلَى الرَّبِيِّ .....

سوره سبا

۲۲۵ ۳۶  
قُلْ إِنَّمَا أَعِظُّكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا إِلَيْهِ مُشْتَقِّي وَفُرَادَى .....

سوره یس

388 ۱۷  
وَمَا عَلِمْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ ۝

وحَدَّتْ أَمْتَ، اسْلَامُ كَا فِرَامُوشْ شِنْدَهْ رِكْنْ  
 《460》

صفحة آيت

### سورة ح

قالَ فِيْعُولَكَ لَا خَرِيْبَهُمْ أَجْمَعِينَ ٥

157 ٨٢

### سورة زمر

|         |    |                                                                          |
|---------|----|--------------------------------------------------------------------------|
| 177     | ٩  | هُلْ يَسْعَوْي الَّذِينَ يَعْلَمُوْنَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُوْنَ ..... |
| 147,205 | ١٧ | فَبَشِّرْ عِبَادَهُ ٥                                                    |
| 147,205 | ١٨ | الَّذِينَ يَسْتَحِمُوْنَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُوْنَ أَخْسَاكَهُ .....      |
| 120     | ٥٣ | قُلْ يَا عِبَادَى الَّذِينَ أَسْرَلُوْا عَلَى الْفَسِيْمُ .....          |

### سورة شورى

|     |    |                                                                                     |
|-----|----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 142 | ١٣ | وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بَعْدَأَنْتَهُمْ ..... |
| 381 | ٢٣ | قُلْ لَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا المَوَدَّهُ لِي الْقُرْبَانِ .....    |
| 365 | ٣٨ | وَمِنْ مَا رَزَقْنَاهُمْ يَنْفِقُوْنَ ٥ .....                                       |



صفحة

آيت

## سورة جاثية

142

لَمَا احْتَلَفُوا إِلَّا مَنْ يَعْدُ مَا جَاءَهُ هُمُ الْعُلَمُ بِهِمَا يَبْيَهُمْ ..... ١٧

## سورة فتح

45

مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أُشْدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ ..... ٢٩

## سورة حجرات

50,52,270,423

١٠

إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْرَجُوا .....

61,423

١٠

فَأَصْلَحُوا بَيْنَ أَخْوَنَتُكُمْ

115

١٣

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مَنْ ذَكَرْ وَأَنْثَى .....

## سورة حشر

52,382

١٠

رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلَا خُوْلَانَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيمَانِ .....

وحَدَّتْ أُمَّتٌ، اسْلَامٌ كَالْإِرْاْمُوشُ شَدَّهُ رَكْنٌ

صفحة

آيت

سورة صاف

29

١٣

نَحْنُ أَنْصَارُ اللَّهِ.....

سورة جمعة

237

٢

هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّاتِ رَسُولًا.....

سورة منافقون

160,397

٨

وَلِلَّهِ الْعَزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ.....

سورة مزمول

40

٢٠

وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ.....

سورة نازعات

208

١٧

إِذْهَبُ إِلَى فِرْغُونَ إِنَّهُ طَفْلٌ



صفحه

آيت

## سورة انشراح

209

١

أَلَمْ تُشْرِخْ لَكَ صَدَرَكَ ۝

## سورة ناس

133

١

قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ۝

133

٢

مَلِكُ النَّاسِ ۝

133

٣

إِلَهُ النَّاسِ ۝

133

٤

مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِينَ الْخَنَّاسِ ۝

133

٥

الَّذِي يُوَسِّعُ فِي صَدْرِ النَّاسِ ۝

133

٦

مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ ۝

## فهرست روایات

صفحہ

### حدیث قدسی

84,91,102

☆ لَوْلَاكَ لَمَا خَلَقْتُ الْأَنْوَافَ.....

| رسول اللہ ﷺ |                                                                                                 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 30          | ☆ يَا أَبَا ذِرَّةٍ إِنَّكَ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ.....                                          |
| 55          | ☆ الَّذِي نَبَاهُ سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ.....                                  |
| 147         | ☆ إِخْلَاقُ أُمَّتِي رَحْمَةٌ.....                                                              |
| 201         | ☆ حُجَّكَ لِلشَّفَعِيِّ يَعْمَلُ وَيَصْنَعُ.....                                                |
| 255,293     | ☆ كُلُّكُمْ رَاعٍ وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ.....                                                    |
| 260         | ☆ مَسْفَقَتِي أُمَّتِي عَلَى تَلَاثَ وَسَعْيَنِ فِرْقَةٍ.....                                   |
| 281         | ☆ مَا أُوذِيَ نَبِيٌّ مِثْلَ مَا أُوذِيَتِ.....                                                 |
| 282,311     | ☆ إِنِّي قَارِكَ فِيْكُمُ الْقَلَمِينِ كِتَابَ اللَّهِ وَعَرَقَتِي أَهْلَشَتِي.....             |
| 285,292,425 | ☆ مَنْ أَصْبَحَ لَا يَهْتَمُ بِأُمُورِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيْسَ بِمُسْلِمٍ.....                  |
| 312         | ☆ إِنَّ الْحُسَيْنَ مِضَابُ الْهُدَى وَسَفِينَةُ النُّجَاهَةِ.....                              |
| 337         | ☆ مِثْلُ الْمُؤْمِنِينَ فِيْ تَوَادِهِمْ وَتَعَاوُفِهِمْ وَتَرَاخِيمِهِمْ مِثْلُ الْجَسَدِ..... |

## صفحة

**حضرت امام علی علیہ السلام**

|                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☆ رَجُلٌ وَكَلْهَةُ اللَّهِ إِلَى تَقْبِيْهِ ..... 63                                                         |
| ☆ وَرَجُلٌ فَمَشَ جَهَنَّمَ، مَوْضِعُ لِنِجَاهَ الْأَمَّةِ ..... 63                                           |
| ☆ قَدْ سَمَّاهُ أَشْبَاهُ النَّاسِ عَالِمًا وَلَيْسَ بِهِ ..... 63                                            |
| ☆ الْمَلَكُ يَنْقِي مَعَ الْكُفَّارِ وَلَا يَنْقِي مَعَ الظُّلُمِ ..... 76                                    |
| ☆ أَنْزَعْتُمْ أَنْكَ حِرْمَ صَدِيرَ وَفِيكَ انْطَوَى الْعَالَمُ الْأَكْبَرُ ..... 90                         |
| ☆ قَذَرُ الرَّجُلِ عَلَى قَذَرِ هَمَّيْهِ ..... 94                                                            |
| ☆ مَا عَبَدْتُكَ خَوْفًا مِنْ نَارِكَ وَلَا طَمَعاً فِي جَنَّتِكَ ..... 119                                   |
| ☆ الْعَقْلُ لَا يَعْرِفُ بِالرِّجَالِ إِغْرِيفُ الْعَقْلِ تَعْرِفُ أَهْلَهُ ..... 202                         |
| ☆ اللَّهُمَّ إِنِّي قَدْ مَلِئْتُهُمْ وَمُلُونِي وَسَيْمَتُهُمْ وَسَيْمَونِي ..... 210                        |
| ☆ النَّاسُ ثَلَاثَةٌ: فَعَالَمٌ رَبِّيَّ، وَمُتَعَلِّمٌ عَلَى سَبِيلِ نَجَاهَةٍ، وَمَمْحُجٌ رَعَاعَ ..... 232 |
| ☆ وَكَفَى بِالْمَرْءِ جَهَنَّمَ لَا يَعْرِفُ قَذَرَةً ..... 236                                               |
| ☆ يَا أَشْبَاهَ الرِّجَالِ وَلَا بِرِجَالٍ ..... 252                                                          |
| ☆ فَرِثَ وَرَبَ الْكَعْبَةِ ..... 287                                                                         |
| ☆ أَنْبَثَ بُشْرًا كَيْدَاطَلَعَ الْيَمَنَ ..... 298                                                          |
| ☆ وَإِنِّي وَالْهُدْلُؤُلَاظِنُ أَنْ هُؤُلَاءِ الْقَوْمَ سَيْدُ الْأُونَ مِنْكُمْ ..... 299                   |
| ☆ بِاجْتِمَاعِهِمْ عَلَى بَاطِلِهِمْ وَتَفَرَّقُكُمْ عَنْ حَقَّكُمْ ..... 299                                 |
| ☆ وَيَمْغُصِّيَكُمْ إِقْامَكُمْ فِي الْحَقِّ وَطَاغَيْهِمْ إِقْامَهُمْ فِي الْبَاطِلِ ..... 299               |
| ☆ وَبِإِدَاهِهِمُ الْأَمَانَةَ إِلَى صَاحِبِهِمْ ..... 299                                                    |

## حِفْظِه

|     |                                                                            |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
| 300 | ☆ وَخِيَانَتُكُمْ .....                                                    |
| 340 | ☆ لَبِسَ الْاسْلَامُ لَبِسَ الْفَرْوَنَ مَقْلُوبًا.                        |
| 364 | ☆ وَلَا تَقْفُلْ فَلَسْتَ بِمَفْعُولٍ عَنْكَ .....                         |
| 414 | ☆ فَلَاقُوا سَكَرَاتَ النَّعْمَةِ وَأَخْلَرُوا بِرَوَاقَ النَّعْمَةِ ..... |
| 415 | ☆ لَا يَغْنِي كَالْعُقْلُ وَلَا فَقْرٌ كَالْجَهْلِ .....                   |
| 424 | ☆ كَلِمَةُ حَقٍّ يُرَاوِدُ بِهَا يَاطِيلٌ .....                            |

## حضرت امام حسین علیہ السلام

|         |                                                                                                      |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 183,221 | ☆ يَزِيدُ رَجُلٌ فَاسِقٌ شَارِبُ الْخَمْرِ قَابِلُ النُّفُسِ الْمُخْرَمَةِ .....                     |
| 192     | ☆ إِنْ لَمْ يَعْنِي لَكُمْ دِينَ وَكُنْتُمْ لَا تَخَافُونَ الْمَعَادَ فَكُوْنُوا .....               |
| 220,309 | ☆ وَإِنِّي لَمْ أُخْرُجْ أَشْرَاوَ لَا بَطْرَا لَا مُفْسِداً لَا ظَالِمًا .....                      |
| 313     | ☆ وَعَلَى الْاسْلَامِ السَّلَامُ إِذَا بَلَيْتَ الْأَمْمَةَ بِرَاعِي مِثْلِ يَزِيدِ .....            |
| 325     | ☆ أَلَا وَإِنَّ الدَّعِيَّ إِبْنَ الدَّعِيِّ لَذِرْكَ بَيْنَ النَّسْنَيْنِ، بَيْنَ السُّلْطَنِ ..... |
| 325     | ☆ فَإِنِّي لَا أَرَى الْمَرْثَ إِلَّا سَعَادَةً وَالْحَيَاةَ مَعَ الطَّالِبِينَ إِلَّا بَرَماً ..... |
| 341     | ☆ وَلَمْ يَقِنْ مِنْهَا إِلَّا صَبَابَةً كَصَبَابَةِ إِلَّا نَاءِ .....                              |



صفحة

جنا<sup>ب</sup> زينب

- ☆ يَا أَهْلَ الْكُوْلَةِ، يَا أَهْلَ الْخُلُلِ وَالْغَدَرِ وَالْخَذْلِ.....  
321  
☆ أَيْكُونُ أَخِي؟.....  
321

حضرت امام محمد باقر

- ☆ بُنْيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خُمُسٍ، عَلَى الصَّلَاةِ، وَالزَّكَاةِ.....  
60  
☆ لَوْأَنَ الْأَمَامَ رَفِعَ مِنَ الْأَرْضِ سَاعَةً لَمَاجَتْ بِأَهْلِهَا.....  
84  
☆ اَنْظُرُوا إِلَى مَنْ كَانَ مِنْكُمْ قَدْرَوْيَ حَدِيثَنَا وَنَظَرَ.....  
228

حضرت امام جعفر صادق

- ☆ لَوْبَقَتِ الْأَرْضُ بِغَيْرِ اِمَامٍ لَسَاحَتْ.....  
85  
☆ الْحَجَّةُ قَبْلَ الْخَلْقِ وَمَعَ الْخَلْقِ وَبَعْدَ الْخَلْقِ.....  
85  
☆ الْمُؤْمِنُ أَعْظَمُ حُرْمَةً مِنَ الْكَعْبَةِ.....  
164  
☆ اَنْظُرُوا إِلَى مَنْ كَانَ مِنْكُمْ قَدْرَوْيَ حَدِيثَنَا وَنَظَرَ.....  
228  
☆ الْعَالَمُ بِزَمَانِهِ لَا تَهْجُمُ عَلَيْهِ الْمُوَابِسُ.....  
327  
☆ الْمُؤْمِنُ أَخْوَ الْمُؤْمِنِ كَائِنُجَسِيدُ الْوَاحِدِ.....  
338

﴿ 468 ﴾

وَحْدَتْ اُمَّتٍ، اسْلَامٌ كَافِرٌ مُؤْلِشٌ شَدِيدٌ رَكْنٌ

صفحة

384

☆ الْقَلْبُ حَرَمُ اللَّهِ.....

415

☆ كَادَ الْفَقْرُ أَنْ يَكُونَ كُفْرًا.....

## حضرت امام مهدی علیہ السلام

228

☆ وَأَمَا الْحَوَادِثُ الْوَاقِعَةُ، فَأَرْجِعُوهَا إِلَى رُوَاهَةِ حَدِيثِنَا.....

## فهرست دعا و زیارات

### صفحه

|        |                                                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 63     | ☆ رب لا تكثني إلى نفسى طرفة عين أبداً.....                                              |
| 95     | ☆ لم يخرجنى لوعك بى ولطفك لي وأحسانك.....                                               |
| 96,134 | ☆ اللهم إنا نشكوا إليك فقد نبينا وغيبة وزينا.....<br>☆ ولا نسلط علينا من لا يرحمنا..... |
| 210    | ☆ اللهم إنى أعوذ بك ..... من علم لا ينفع.....                                           |
| 239    | ☆ اللهم ..... زدنا علماً نافعاً.....                                                    |
| 239    | ☆ أسألك قلباً خاشعاً و علمًا نافعاً.....                                                |
| 239    | ☆ وارزقني علماً نافعاً.....                                                             |
| 239    | ☆ اللهم إنى أستلك علمًا نافعاً.....                                                     |
| 239    | ☆ اللهم إنى أسألك ..... إيماناً ثابتاً و علمًا نافعاً.....                              |
| 239    | ☆ اللهم ارزقنى ..... عيناً باكية و علمًا نافعاً.....                                    |
| 239    | ☆ واجعل لى علمًا نافعاً.....                                                            |
| 239    | ☆ اللهم اجعله رزقاً واسعاً و علمًا نافعاً.....                                          |
| 240    | ☆ اللهم إنى أعوذ بك من نفس لا تشبع و من قلب.....                                        |
| 319    | ☆ لعن الله أمة قلتكم، ولعن الله أمة ظلمتكم.....                                         |

## فهرست اشعار

صفحہ

(فارسی اشعار)

### علامہ اقبال:

- ☆ کہ نشناسی خفی را ز جلی پشیار باش  
33,374 لے گرفتار ابوبکر و علی پشیار باش

- ☆ تم رو سنان و خنجر و شمشیر آذوست  
344 بامن میسا کے مسلک پشیر آذوست

### مولانا روم:

- ☆ مر کے اوسی سر بجنبند ڈر بود  
60 جنبشش چون جنبش کر زدرا بود

- ☆ وحی آمد سوی موسی از خدا  
بندہ مادا زماسا کر دی جدا  
تو بیرای وصل کر دن آمدی  
67,384 نی بس رای وصل کر دن آمدی

## صفحه

☆ هر کسی را سپر تی بنه ادعا مر

77-78 هر کسی را صلطلاح سی دادها مر

☆ من دوان را صلطلاح مندمدح

78 من دیوان را صلطلاح مندمدح

☆ چهار کسر را داد مردی مک در مر

آن هکسی گفت این به انگوری دهم

آن هکسی دیگر عربید گفت لا

من عنب خواه مر نه انگورای دغا

آن هکسی ترکی بدد گفت ای گزمر

من نمی خواه مر عنب خواه مر غزمر

آن هکسی دومی بگفت این فهل را

ترک کن خواه مر است فهل را

در تن از ع آن فرج چنگی شدند

که زمزمه اما غافل بدنند

مشت بر مر می زدند از ابله می

بر پندند از جهل و از دان ش نه می

صاحب سری عزیزی صد زبان

صفحہ

گرمدی آنجا بندادی صلحشان 78-79

☆ مرغ جانها را جناب نیک دل کند  
که ز صفاشان می غش و می غل کند  
مشقان گرنید همچون والده  
مسلمون را گفت نفس می واحد  
نفس واحد از رسول حق شدند  
و نسے هر یک دشمن مطلقاً بدد

79

☆ ای برادر تو همان انس دیشہ ای  
ما برقی تو استخوان و دیشہ ای

257

### شیخ سعدی:

☆ در عقل جزیع در بیچ نیست  
بر عادفان جز خدا هیچ نیست  
تو ان گفتن این با حق تلق شناس  
ولئے خرد، گہرند اهل فیاس

صفحہ

کہ ہس آسمان و زمین چیستند

80,82-83 بے نی آدم و دار و دد کیست نہ د؟

☆ میر چہ ہستند از آن کمنرند

83 کہ باہنسی ش نامہستی برند

☆ صاحب دلی بے مدرسہ آمد ذخان فاء

246 پشکست عهد صحبت اهل طریق را

☆ گفت آن گلمہر خویش بد رمی برداز موج

246-247 وین جهد می کند کہ بگھرد غریق را



صفحہ

(اردو اشعار)

## علامہ اقبال:

☆ منفعت ایک ہے اس قوم کی نقصان بھی ایک  
ایک بھی سب کا نبی دین بھی ایمان بھی ایک  
حرم ہی سب کا نبی اللہ بھی قرآن بھی ایک  
کچھ بڑی بات تھی ہوتے جو مسلمان بھی ایک  
فرقہ ہندی ہے کہیں اور کہیں ذاتیں ہیں  
کیا زمانے میں پتختے کی یہی باتیں ہیں  
26-27,339

☆ نکل کر خانقاہوں سے ادا کر رسم شبیری  
کے فریخانقاہی ہے فقط اندوہ و دلگیری  
248

☆ ہم نے خود شاہی کو پہنایا ہے جمہوری لباس  
250

☆ جانتا ہوں میں یہ امت حاملِ قرآن نہیں  
250

☆ عصر حاضر کے تقاضائوں سے ہے لیکن یہ خوف  
ہونےجائے آشکارا شرع پس فم بر کہیں  
250

صفحہ

☆ ہر نفس ڈرتا ہوں اس امت کی بیداری سے میں

250 ہے حقیقت جس کے دین کی احتساب کائنات

☆ مست رکھو نکرو فکرِ صحیح گاہی میں اسے

251 پختہ ترکردو مزاج خانقاہی میں اسے

☆ لے باو صبا! کمالی والے سے جا کھو پہنچام مرا

290,372,418 قبضے سے اُمت بیچاری کے دین بھی گیا ذینا بھی گئی

☆ وائے ناکامی! متع کاروان جاتا رہا

291,418 کاروان کے دل سے احساسِ زیان جاتا رہا

☆ حکمتِ مفرب سے ملت کی یہ کیفیت ہوئی

291 ٹکڑے ٹکڑے جس طرح سونے کو کر دینا ہے گاز

☆ آردائیے دین و ملت پارہ پارہ

قبائیے ملک و دولت چنان در چنان!

مرا ایمان تو ہے باقی و لیکن

291 نہ کہا جائے کہیں شعلے کو خاشاک!

صفحہ

☆ آپرو باقی تری ملت کی جماعت سے تھیں

291 جب یہ جماعت گئی دنیا میں رسولو پروا

☆ عزت ہے محبت کی قائم لے قیس حجابِ محمل سے

295,372 محمل جو گیا عزت بھی گئی، غیرت بھی گئی، لیلی بھی گئی

324 ☆ ان شہیدوں کی دیت اہل کلیسا سے نہ مانگ

☆ موت کے آئنے میں تجھ کو دکھا کر رُخ دوست

344 زندگی تیر لئے اور بھی دشوار کرن

☆ نگہ بالند، سخن دل نواز، جان پرسوز

345 یہی ہے رخت سفر میر کاروان کیلتے

☆ بدلائے رہتے ہیں اندازِ کوفی و شامی

☆ صنم کدھے ہے جہاں اور مردِ حق ہے خلیل

349 یہ نکتہ وہ ہے کہ پوشیدہ لا الہ میں ہے



## صفحہ

☆ خردی کھے اگر دل کسی نگاہ سے

349 جان روشن ہے نورِ لا الہ سے

☆ اقبال کے نفس سے پے لائی کی آگ تیز

370 ایسے فنزل سراکو جسم سے نکال دوا

☆ شکنی بھی شانتی بھی بھگتوں کے گیت میں ہے

373 دھرتی کے باسیوں کی مکتی پریت میں ہے

☆ رہ گئی رسی اذان روح بلالی نہ رہی

☆ جن کو آتا نہیں دنیا میں کوئی فن تم ہو

نہیں جس قوم کو پرورائے نشیمن تم ہو

بجلیاں جس میں پون آسودہ وہ خرمن تم ہو

بیچ کھاتے ہیں جو اسلام کے مدفن تم ہو

ہو دکونام جو قبروں کی تجارت کر کے

399 کیانے یہ جوگے جو مل جائیں صندم پتھر کے

صفحہ

☆ ہر کوئی مسٹ مٹے ذوقِ تن آسانی ہے  
تم مسلمان ہو ایہ اندازِ مسلمانی ہے!  
حیدری فقر بے دے دولتِ عالمانی ہے  
تم کو اسلاف سے کیا نسبتِ روحانی ہے؟  
وہ معزز تھے زمانے میں مسلمان ہو کر  
اور تم خوار ہوئے تاریخِ قرآن ہو کر

399

☆ تاویل کا پہنچا کوئی صیاد لگائے  
بے شایعِ شبیمن سے اترتا ہے بہت جلد

409

☆ نہیں ہے نامیدِ اقبال اپنی کشت و پیران سے  
ذرائم ہوتے تو یہ مٹی بہت زرخیز بے ساقی

444

مولانا حالی:

☆ فرشتے سے بہتر بے انسان بنتنا  
مگر اس میں پڑتی ہے محنت زیادہ

127

صفحہ

غالب:

☆ کہوں کس سے میں کہ کیا ہے، شبِ غم بڑی بلا ہے 164

اکبر الہ آبادی:

☆ بے پردہ نظر آئیں جو کل چند بیبیاں  
اکبر زمیں میں غیرت قومی سے گزگیا  
بوچھا جوان سے آپ کا پردہ وہ کیا ہوا  
کہنے لگیں کہ عقل پہ مردؤں کی پڑگیا 213-214

امیر مینائی:

☆ خنجر چلے کسی پہ تڑپے پیں ہم امیر  
سارے جہاں کا درد ہمارے جگر میں ہے 345

سردار بہادر:

☆ یہ باغ نہیں اب باغ ریا سب اپل چمن یہ جان گئے  
پر شاخ پہ الوبستھا ہے انجام گلستان کیا ہوگا 406

صفحہ

## متفرق شعرا:

164 ☆ کہوں کس سے میں کہ کیا ہے، سنگ راہ بڑی بلا ہے

180 ☆ بعد از خدا بزرگ دوئی قصہ مختصر

☆ رند خراب حال کو زاہد نہ چھیڑ تو

345 تجہ کو پرائی کیا پڑی اپنی نیڑ تو

☆ ہم امن چاہتے ہیں مگر ظلم کے خلاف

351 گرجنگ لازمی ہے تو پھر جنگ ہی سی

☆ اس سادگی پر کون نہ مر جائے لے خدا

365 لڑتے ہیں اور ہاتھ میں تلوار بھی نہیں

صفحہ

(چنجابی اشعار)

فیض احمد فیض:

- ☆ ریاس چھاتوں تے آکھیا سی  
جہاں بندیا جگ داشاہ تون  
سائیان دعیدان ہیریان دولتیان نیں  
سائیان بی عالیج شاہ تون
- 303
- ☆ چنگشاہ بنایسا ای رب سائیان  
ہسو کھاندیاں وارنے آندی لے
- 303
- ☆ دومیری مذے تے تیریاں میں مناں  
تیسری سوں جے اک وی گل موزان
- 303
- ☆ جے ایہ تانگ نئیں پجدی دے رب سائیان  
فیرمیں جاؤں تے رب کوئی ہور لوزان
- 304

صفحہ

### بابا بلھ شاہ:

☆مسجد ذہانی، مندر ذہانی، ذہانی جو کچھ ذہیندا  
384      اک بذکری دادل نے ذہاویں رب دلان وچ ریئندا

jabir.abbas@yahoo.com

## فهرست منابع و مأخذ

د، قرآن کریم  
د، نسخ البلاغہ

### الف

د، ارمغان حجاز  
د، اقبال الاعمال  
د، الاحجاج

د، المبدلاً مين۔ آییۃ اللذائج ابیراہم بن علی العاملی لکشمی

د، التیان فی تفسیر القرآن، المؤلف: شیخ الطاھۃ أبي جعفر محمد بن احسن الطوی

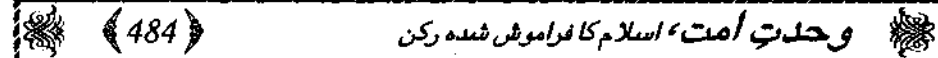
د، الشیر الصانی، المؤلف: الغیض الاکشائی

د، الجہاد لا کبر - امام ٹھبیت

د، الدعوات - قطب الدین الرادنڈی

د، المُزروعُ الْوَاقِيَّةِ - جمال العارفین رضی الدین السید علی بن موسی بن طاودوس

د، الصویۃ الصادقیۃ - الشیخ باقر القرشی



• الغيبة- الشيخ طوي

• الکافی- انکلینی

• الکتاب: زیارت امام حسین علیہ السلام

• الکتاب: زیارة النباجیة المقدسة

• مجلس المسیدیة

• المزار- محمد بن المشهدی

• المزار- الشہید الاول

• المسجد فی ذکر الامام الحسین

• المدحوف علی قتیل الطفوف- سید ابن طاووس

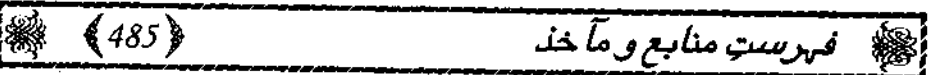
• الموضوعات، المؤلف: رضی الدین الحسن بن محمد بن الحسن بن حیدر العدوی الععری الفرشی الصخانی الحنفی

• امام حسین و عاشورا از دیدگاه اہل سنت

• اہل الیتیخ سایتم و حقوقهم فی القرآن الکریم- الشیخ جعفر السجافی مدظلہ

۷۱

• احکام القرآن، المؤلف: علی بن محمد بن علی، أبو الحسن الطبری، الملقب بـ‌عماود الدین، المعروف بالکلیا الہراتی  
الشافعی



جامعة جامع الاحاديث

آنس القلوب - ساحة آية الله السيد محمد تقى المدرسى

آنس المؤمنين - آية الله السيد محمد تقى المدرسى

## ب

بازيريل

باءك درا

محارل نوار - العالمة مجلس

بسازودي التمير في لائف الكتاب العزيز، المؤلف: مجده الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب الفير و زاده

## پ

پیام امام امیر المؤمنین علیه السلام - آیت الله العظمی مکارم شیرازی مدظلہ

پیام شرق

## عـتـ

- ⇨ تاریخ الامم والرسل والملوک - الطبری
- ⇨ تاریخ محدثہ و مشق و ذکر فعلہا و تسمیہ من حلہما من الامائل - أبي القاسم علی بن الحسن ابن محبۃ اللہ بن عبد اللہ الشافعی
- ⇨ تاریخ شام ابن عساکر
- ⇨ ترجیح کامل الزیارات
- ⇨ تفسیر المراغی
- ⇨ تفسیر المیزان - علامہ محمد حسین طباطبائی
- ⇨ تفسیر مجھم البیان ، المؤلف: اثنین الاسلام أبي علی الفضل بن الحسن الطبری
- ⇨ تفسیر نمونہ، المؤلف: جمعی از فضلا
- ⇨ تخفیض المحتفای فی الرسم، المؤلف: أبو بکر أحمد بن علی بن ثابت بن أ Ahmad بن مهdi الخطیب البغدادی، المتوفی: ۳۶۳ھ

## عـجـ

- ⇨ جمال الاصیوع

ج

چہرہ درخشن حسین بن علی

ح

حاسہ حسینی - استاد شفید مرتضی طبری

مر

روح العالی فی تفسیر القرآن العظیم داسع الثانی، المؤلف: شهاب الدین محمود ابن عبد اللہ الحسین الاروی

س

مخنان حسین بن علی از مدینہ تا کربلا

سفیہ الکمار

## حص

د<sup>ل</sup> صحائف الاماراتي وظائف الأسعار - آية الاذان <sup>لعلهم</sup> اشیخ محمد حسين كاشف الخطاء

د<sup>ل</sup> صحيفه تور - امام <sup>شمسي</sup>

## فض

د<sup>ل</sup> فريبليم

## فع

د<sup>ل</sup> مل الشراحى - اشیخ العدوق

د<sup>ل</sup> عيون الاخبار

## غ

د<sup>ل</sup> غرائبكم ودرر المعلم



## ڪ

- کتاب المرار- شیخ منیہ
- کلیات سعدی، بر اساس نسخه محمد علی فردوسی
- کلیات فی علم الرجال
- کمال الدین و تمام الصفة- ابو حیثام محمد بن علی بن الحسین بن بابویہ القمي (شیخ صدق)

## ڳ

- گستان سعدی

## ڦ

- لورنگ لاشجان

- لمحوف- سید ابن طاکوون

## ڻ

- مشتوى معنوی، پنج: بریزولڈ اینگلسون



﴿مُشَيْرُ الْأَخْزَانِ﴾

﴿مُرَآةُ الْعَوْلَى فِي شِرْحِ أَخْبَارِ آلِ الرَّسُولِ - الْعَلَامَةُ أَجْلَسِي﴾

﴿مُسْدَرُكُ الْوَسَائِلِ وَمُعْجِدُ السَّائِلِ - مِيرَزَ أَحْمَدْ النُّورِيُّ الْطَّبرِيُّ﴾

﴿مُسْدَرُكُ سَفَيِّرِ الْمَحَارِ، الْمُؤْلِفُ: الْعَلَامَةُ آيَيْ اللَّهُ الْشَّيخُ عَلَى الْعَمَازِي﴾

﴿مُسْدَرُكُ فِي الْبَلَاغِ﴾

﴿مُسْدَرُكُ حَمَدَ﴾

﴿مُصَبَّرُ الْمُعْجَدِ﴾

﴿مُصَبَّرُ الْعُسْمَى﴾

﴿مُغَانِقُ الْجَنَانِ﴾

﴿مُهَاجِرُ الْفَلَاحِ - شِيخُ بَهَائِيٍّ﴾

﴿مُقْتَلُ خَوَارِزْمِيٍّ﴾

﴿مُقْتَلُ عَوَالِمِ﴾

﴿مَكَارِمُ الْإِلَاقِ، تَأْلِيفُ، الشَّيخُ أَجْلَيلُ رَضِيَ الدِّينُ أَبِي هَرَاءِ حَسْنِ بْنِ أَفْضَلِ الطَّهْرِيِّ﴾

﴿مِنْ لَا يَحْسِرُهُ الْفَقِيرُ، الْمُؤْلِفُ: الشَّيخُ أَجْلَيلُ الْأَقْدَمُ الصَّدُوقُ أَبِي جَعْفَرِ مُحَمَّدٍ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ أَحْمَدِيَّ بْنِ بَابُوِيَّهِ قَمِيٍّ﴾

﴿مُنْتَهِيُ الْأَمَالِ - شِيخُ عَبَاسِ قَمِيٍّ﴾

﴿مُسَوْدَةُ عَاشُورَاءَ - الشَّيخُ جَوَادُ مُهَمَّدِي﴾



• میزان الحکمة - الریشه بی

## ۶۵

• ملایم التواریخ

• فتحات الولایت فی شرح فتح البالغة

• فلس المجموع

## ۶۶

• وسائل الفہید، المؤلف: الفقیر الحمد اشیخ محمد بن الحسن الحسینی